ERRANCE ET ALTERITE OU LESCHEMINSMULTIPLES:
L’EUVRE DE MALIKA MOKEDDEM

Mohamed BOUDJADJA"

Abstract: In the texts of the Algerian writer Malika Mokeddem, the topics of the
wandering, co-education and the otherness are strongly present. Its protagonists cross the
borders racial, generic, geographical..., controls by the men. Multiples, varied and very
significant are their displacements and their migrations of a space to another. But, this travel is
also followed of disenchantment, disappointment, existential discomfort, resistance, revolt and
hope.

Besides its rebellious spirit, of its identity search, its thirst for freedom and its revolt
against the company Malika Mokeddem transmits to his characters his identity, cultural and
linguistic “mixing™ and poetizes its remarks such as its ancestors did it.

Whilein particular choosing to think the otherness in a situation of interbreeding, it
draws from the memory as of his to nourish its writings but at ““modernistic”” ends and more
“futuristic”. Its writing, crossed by the bursting, the interculturality, the interbreeding...,
translated a search of the universality and becomes thus a sign renewal of the French-
speaking novel. How the interbreeding and the interculturality cross and impregnate the texts of
Malika Mokeddem ? By building its model reader, whom the writer seeks: identity or otherness?
How the writing can be offered like a place of meditation on the relations between the men?

Our matter which tries to seize the innovative character of the novels of Mokeddem
proposes to place the emphasis on the searches, investigations and requests of oneself and other
to show how imaginary fertile revolves around certain cores in a ceaseless re-creation.

Keywords: interbreeding, otherness, identity.

Introduction

Il est des mots qui connaissent des changements sémantiques considérables en I’espace
de quelques années, a la suite d’un engouement aussi rapide que prétentieux (Lévi-
Strauss, 1977 : p. 9). Tandis qu’elle se répandait, la notion d’identité s’est en méme
temps communautarisée, en glissant nettement d’une dimension individuelle a une
dimension collective. Ces déplacements des délimitations identitaires reflétent des
changements dans la maniere de définir I’identité. Quelle définition de I’identité
emploie-t-onen littérature? Comment les identités se définissent-elles les unes par
rapport aux autres ?

Dans les études francophones littéraires, la question d'identité, - politique, nationale,
culturelle, religieuse - est trés controversée du fait de la polysémie que la notion
recouvre. Notion multiréférentielle, plurielle, complexe, l'identité est récusée par
certains auteurs qui estiment qu'elle n'a aucune consistance conceptuelle. Les visions
des écrivains sont différentes les unes des autres si bien qu’elles deviennent objet de
réflexion.

L’un d’eux est I’écrivaine algérienne Malika Mokeddem dont le théme de I’identité
parcourt en filigrane toute I’ceuvre romanesque redéfinissant a travers son écriture les
deux concepts : I’identité et I’altérité.

* Université Sétif 2, ALGERIE, boudjal92003@yahoo.fr

10

BDD-A14539 © 2014 Universitatea din Pitesti
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 21:06:31 UTC)



Dans ses textes, les themes de I’errance, la mixité et Ialtérité y sont fortement présents.
Ses protagonistes traversent les frontiéres raciales, génériques, géographiques,... régies
par les hommes.

En plus de son esprit rebelle, de sa quéte identitaire, de sa soif de liberté et de sarévolte
contre la société, Malika Mokeddem transmet a ses personnages son « brassage »
identitaire, culturel et linguistique et poétise ses propos tel que le faisaient ses ancétres.
Son écriture, traversée par I’éclatement, I’interculturalité, le métissage, ... traduit une
quéte de [I'universalit¢ et devient ainsi un signe de renouvellement du
roman francophone.

Comment redéfinit-elle la notion d’identité ? Comment le métissage et I’interculturalité
traversent et impréegnent ses textes?

Notre propos qui tente de saisir le caractére novateur des romans de Mokeddem se
propose de mettre l'accent sur les quétes, enquétes et requétes de Soi et de I’Autre pour
montrer comment un imaginaire fertile gravite autour de certains noyaux dans une
incessante recréation.

1-D’une culture a une autre ou « I’identité plurielle »

Lévi-Strauss recommandait dans son L’identité : « L’identité se réduit moins a la
postuler ou & I’affirmer qu’a la refaire, la reconstruire, et [...] toute utilisation de la
notion d’identité commence par une critique de cette notion » (Lévi-Strauss, 1977 : 58).
Certes, I’identité est difficile a saisir du fait de la polysémie qu’elle recouvre mais les
dictionnaires et autres théoriciens proposent des définitions qui leur semblent
appropriées comme celle du Petit Robert : « Caractére de ce qui demeure identique a
soi-méme » (Petit Robert, 1990 : 957).

Cette définition révéle un lien avec des notions comme « homogénéité » et « unité »,
impliquant explicitement I’idée d’ « exclusion » de tout ce qui n’est pas « identique ».
Avec plus d’éclaircissements, Allen Wheelis définit I’identité comme
étant : « Iattribution d’un sens cohérent & soi-méme. »' (Wheelis, 1958 : 19)

A la pensée de I’un et de Iunité qui implique que «toute identité est une identité a
racine unique et exclusive de I'autre » (Glissant, 1995 : p. 23), Edouard Glissant
présente une autre conception:« remplagant I’idée de I’unicité par celle de la
multiplicité, I’exclusion par la relation, la vocation d’enracinement par la vocation a
I’errance, la profondeur par I’étendue, la route par la trace » (Glissant, 1995 : 124).
De leur part, Gilles Deleuze et Félix Guattari, par le concept de la déterritorialisation® et
qui signifie une rupture avec les périphéries traditionnelles et les anciens repéres en
permettant une liberté vis-a-vis des origines a travers une re-création du sujet,
confirment le refus d’une racine unique.

En s’inscrivant dans la lignée de la théorie féministe, a contre courant de la pensée dela
racine unigque, dans le sens ou elle prend ses distances par rapport & par rapport a une

" Malika Mokeddem est née le 5 octobre 1949 & Kénadsa dans |e sud ouest algérien. Médecin de
formation (elle est spécialiste en néphrologie), elle fait ses études a Oran, puis a Paris. Elle
sinstalle a Montpellier en 1979 et obtient en 1991 le Prix Littré (France) et celui de la Fondation
Nourredine Aba (Algérie) .

T La citation est a I’origine en anglais. Elle a été traduite pour les besoins de la communication.
*Gilles Deleuze et Félix Guattari ont créé le concept de « déterritorialisation » qui décrit tout
processus de décontextualisation d'un ensemble de relations.

11

BDD-A14539 © 2014 Universitatea din Pitesti
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 21:06:31 UTC)



identité figée et unitaire, Malika M okeddem redéfinit, en fait, la notion d’identité tel que
représenté par le discours théorique postcolonia et |e discours féministe.

Le recours a I’autobiographie met en scéne un auteur qui privilégie le mouvement, la
non fixation, la migration, le nomadisme et dont I’écriture se situe dans un contexte
culturel hybride, refusant I’unicité dans la définition de I’identité.

En effet, elle tente de dépasser la notion d’identité unique par I’ancrage territorial. Le
désert, dans Le Secle des Sauterelles, Les Hommes qui marchent et La désirante, est
un espace métonymique et métaphorique, un espace complexe, un lieu d’enfermement
et de mort, mais constitue le lieu identitaire de I’écrivaine. « Marcher comme écrire.
Ecrire le pas des mots, les mots des pas, sur ces seuils hauts, les plateaux, socle du
désert» (Les hommes qui marchent : 114).

L’autre espace que privilégie I’auteure est La Méditerranée. Dans N’Zid et La désirante,
c’est un espace bénéfique car transculturel d’errance et symbolisant le refus des
frontiéres. La question identitaire est inscrite au sein de I’espace maritime, elle est
considérablement éargie en ce sens qu’elle convoque I’héritage culturel méditerranéen.
La Méditerranée est assimilée au sang, liquide vitale circulant dans tout le corps
assurant ainsi sa survie. Nora, I’héroine amnésique du roman N’zid, voguant au sein de
la Méditerranée, espace sans balises, tente de recouvrir sa mémoire :

«L’Algérie ? L’Egypte ? Israél ? [...] Elle pense a I’ambiguité avec laquelle se
débrouillent tous ceux qui portent en eux plusieurs terres écartelées. Tous ceux qui
vivent entre revendications et rupture ». (N’zid: 22).

Elle entreprend sa quéte identitaire dans un espace ouvert; sa quéte se veut en osmose
aux différentes identités, aux différentes cultures .C’est ainsi qu’elle déclare :

«Je suis Eva...Eva Poulos. Eva Poulos ! Mes parents étaient grecs...Etaient ? Pére
copte, mére juive. Je suis née a Paris. Une franco-gréco-arabo-athée pur jus ». (N’zid :
64).

Ainsi est congue I’appartenance identitaire de ce personnage, elle recele une dynamique
interculturelle méditerranéenne qui refléte I’interaction, I’échange, la communication, la
complémentarité et le partage entre les différentes cultures. En gommant les différences
et transcendant les tensions flagrantes qui sévissent entre ces différents pays, un appel
au dialogue constructif entre les différentes cultures apparait nettement atravers la quéte
identitaire de I’héroine de N’zid.

Pour Malika Mokeddem, cette redéfinition de I’identité passe nécessairement par le
mouvement, le déplacement voire I’errance®.Dans son second roman, Le Sécle des
sauterelles, en quéte de la mére défunte et de ses assassins, une errance sengage pour
Y asmine et Mahmoud dans le désert mais aliénés dans leur propre culture, le pére et la
fille sisolent dans le désert, unis par leur amour a I'écriture. Leur exclusion du clan
correspond a la définition que fait Julia Kristeva de I'étranger: « Qui est étranger? Celui
qui ne fait pas partie du groupe, celui qui n'en est pas, I'autre » (Kristeva, 1988 : 139).
Dans L'Interdite, Sultana, I'héroine principale, revient de France dans son pays natal, en
Algérie, et vit une expérience douloureuse de rejet.

Partir encore? Quitter alors et la France et I'Algérie? Transporter ailleurs la  mémoaire
hypertrophiée de I'exil? Essayer de trouver un ailleurs sans racines, sans racisme ni xénophobie,

8 Pour Glissant « I’errance a des vertus(...) de totalité : c’est la volonté de connaitre le « tout
monde », mais aussi des vertus de préservation dans le sens ou on n’entend pas connaitre le
«tout monde » pour le dominer, pour lui donner un sens unique perpétuant et poussant a son
paroxysme le « déplacement », I’errance I’appréhende différemment. » (Glissant, 2010 : 37)

12

BDD-A14539 © 2014 Universitatea din Pitesti
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 21:06:31 UTC)



sans va-t-en-guerre? Cette contrée fantasmagorique n'existe sans doute que dans les espoirs des
utopistes. (L’interdite : 117)

Cependant, le fait d’étre étrangére est surtout percu comme un acte de liberté : « Non, ce
n’est pas un drame d’étre étranger, non ! C’est une richesse tourmentée.» (Les Hommes
qui marchent : 253)

L’acte de Sultana ne peut donc étre considéré comme une fuite mais plutét comme
I’acte d’une identité migrante, une identité rhizome qui se définit par I’errance et le
mouvement.

Que ce soit Nora, Sultana, Yasmine, ou Shamsa, les protagonistes de Malika
Mokeddem sont en quéte perpétuelle d’eux-mémes. Ce sont des étres errants obéissant a
laloi du non-retour. Les espaces traversés et balises par les allers et retours sortent du
schéma classique d’une écriture réaliste ou I’itinéraire du personnage épouse sa quéte au
niveau narratif.

Enfin Mokeddem valorise les territoires de I’errance, de la marge, de I’entre-deux, se
réinventant sans cesse dans ses déplacements, selon le principe de la marche des
nomades que tente de reconstruire son écriture.

2-L’altérité : la différenceféconde

Il y a lieu d’affirmer de prime abord que « L’altérité » est un concept phil osophique qui
signifie : « le caractére de ce qui est autre ». Elle et liée ala conscience de larelation
aux autres considérés dans leur différence. L autre s’oppose a I’identité, caractere de ce
qui est dans I’ordre du méme.

Le mot « autre », qui vient étymologiquement du latin « alter », exprime I’idée que
guelque chose n’est pas le méme, qui est donc distinct, différent ou étranger. Le
dictionnaire Petit Robert donne la définition suivante du mot « autre »: « Ce qui n’est
pas le sujet, ce qui n’est pas moi, nous». (Petit Robert, 1990 : 138)

De I’étymologie de ce mot et de la définition du dictionnaire, «I’Autre » est donc une
chose ou une personne qui est différente de nous, qui ne nous appartient pas, mais qui se
définit par rapport a nous. Car I’Autre ne peut seulement exister que dans la rencontre
ou la confrontation avec un moi, un nous.

La rencontre avec I’Autre place donc I’individu dans un entre-deux : entre le moi et
I’Autre. Le moi doit se situer, trouver son identité, par rapport a I’Autre, c’est-a-dire
dans I’entrevue avec son altérité.

Malika Mokeddem vit elleméme aussi bien dans sa vie personnelle que dans son
écriture cet entre-deux se situant entre I’ Algérie et la France.

Dans ses textes, le lecteur peut remarquer que c’est par le contact quotidien que,
inconsciemment, I’adhésion des personnages, comme Leila, I’héroine dans Les Hommes
qui marchent, & une culture, différente de la sienne, s’est faite. En effet, petite fille déja,
elle était en contact quotidien avec cette diversité de cultures qui ne pouvait qu’enrichir,
sa personnalité et, par conséquent, la préparer a étre différente tout en acceptant I’autre
dans sa diversité. Plusieurs phénomeénes ont favorisé, donc, I’adoption par la
protagoniste d’une autre culture, d’autres cultures convergeant vers d’autres
perspectives, plus ouvertes.

Pour aler aI’école, Leila devait traverser un quartier a caractére multiculturel : « celui
des roumis » (quartier frangais), «le mellah » (quartier juif), «le vieux ksar » (quartier
arabe).

Aussi, les voix radiophoniques provenant des transistors, comme celle d’Edith Piaf ou
celles des animateurs de « Paris Inter », I’avaient bien marquée.

13

BDD-A14539 © 2014 Universitatea din Pitesti
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 21:06:31 UTC)



Enfin, Leila a abreuvé ses soifs de lecture grace a une bibliotheque universelle: «la
littérature arabe », «a documentation historique», «la littérature francaise et
étrangere ».

Par cette disposition d’ouverture a I’universel, elle lui a fait agréer d’autres données
culturelles. Située, ainsi, au carrefour des cultures, il était évident pour le personnage-
féminin qu’il en fat fortement imprégné.

Ce sont des signes annonciateurs d’un métissage a tous les niveaux qui répond a
I’origine de I’auteure, a son parcours fait de départs et de ruptures, et qui se retrouve au
niveau de son écriture poétique.

Dansle roman L’interdite, le récit de Sultana contraste avec celui de Vincent qui vit une
expérience singuliére du métissage de corps qui est comme une métaphore du métissage
d'esprit. Vincent est un Francais qui a subi une intervention chirurgicale au cours de
laguelle il aregu une greffe de rein et qui éprouve un choc d'apprendre que le greffon
appartenait a une femme algérienne. Mais son corps a accepté le rein et le rein a ainsi
intégré son corps. Métissé, Vincent devient I’incarnation d’une identité plurielle, d’un
croisement de deux sexes, de deux cultures.

Cette tolérance ne pouvait empécher I'idée qu'avec cet organe, la chirurgie avait
incrusté en moi deux germes d'étrangeté, d'altérité: I'autre sexe et une autre « race ». Et
I'enracinement dans mes pensées du sentiment de ce double métissage de ma chaire me
poussait irrésistiblement vers les femmes et vers cette autre culture, jusgu'alors
superbement ignorée. (L’interdite : 42)

La capacité du corps d'accepter un tissu sans faire une distinction de sexe et de nation,
surprend son imagination et fait réver d'une possibilité de résoudre les contradictions
d'une intégration culturelle.

Gascon et chrétien, devenu athée, par mon pére; juif par ma mére, polonaise et
pratiquante par solidarité; maghrébin par mon greffon et sans frontiére, par "identité
tissulaire”, je n'en garde pas moins un noyau dhabitudes grégaires, entétées. Mon
identité butine a son gré, fait son miel et méatine ses vieux tanins. Elle mélange,
accommode. Elle ne renie rien. Je suis un éclectique, un arlequin dirait Michel
Serres. (L’interdite : 87)

La conscience identitaire est exprimée dans la métaphore de I’abeille qui transforme le
pollen en miel, et par I’arlequin qui est le symbole de la multiplicité.

En somme, Malika Mokeddem qui tisse son texte a fils multiples oscille son écriture
entre la culture francgaise dans laquelle sont ancrées I’intellectualité et la formation de
I’auteure, d’une part, et la culture d’origine, ou plus précisément une culture de I’oralité
du Sud algérien qui ainfluencé son écriture.

3-« Brassage » identitaire et métissages (textuels) des genres

La lecture des textes de Malika Mokeddem nous laisse penser que le roman
mokeddemien est plutdt un genre carrefour, une sorte de super genre se nouant en une
mobilité, en un transfert ou en une transhumance de diverses formes d’expressions
culturelles.

Dans Le Secle des sauterelles, I’histoire-fiction ne convoque pas seulement |e conte,
en matiere de littérature orale. La parole conteuse prend en charge en méme temps que
le conte, d’autres formes d’expression de la tradition orale, comme I’épopée, la légende,
le mythe ..., introduisant dans le champ de I’écriture la dimension du fabuleux, du
fantastique et de I’étrange qui traverse de part en part le roman.

14

BDD-A14539 © 2014 Universitatea din Pitesti
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 21:06:31 UTC)



Le récit commence aprés |a fuite de Mahmoud qui réussit & échapper & El Majnoun™ :
Mahmoud a un but a atteindre, la ligne bleue de la montagne. Il lutte contre le
déchainement apocayptique des éléments de la nature qui le forcent a arréter sa
chevauchée et a chercher un refuge. C’est la rencontre fantastique entre la légende de
«I’lhomme au cheval bai », «venu avec la tempéte » et de Nedjma”, I’esclave noire,
nommée Bent El Kelba**, puis leur marche jusqu'au «seuil du désert », leur
entétement a vivre dans I’hostilité du désert, leur combat acharné jusqu’a la mort,
parfois entrevue, souvent désirée qui d’un « doux baiser de délivrance leur fermera les
yeux brllés sur des réves restés toujours aux limbes de leur vie comme le furent les
mirages a leur marche ». (Le Sécle des sauterelles : 137)

Ainsi, c’est la parole conteuse qui donne une dimension épique a des événements
diégétiques et a leur dimension spatio-temporelle. Elle permet a des personnages
comme El Majnoun d’étre décrits comme un héros de légende. Le récit légendaire
de Mahmoud, « I’homme au cheval bai, qui revient du passé » forge son itinéraire dans
son rapport ambigu avec I’autre figure légendaire, celle d’El Majnoun, I’lhomme qui
galope dans I’ombre de Mahmoud, « Tant6t doté de pouvoirs magiques, tantét on lui
préte les plus maléfiques ». (Le Seécle des sauterelles: 127).

Aussi, la dimension légendaire de Nedjma est d’autant plus affirmée qu’elle est
greffée sur une absence d’identité civile, une non reconnaissance d’un statut social
quelconque ; condition qu’elle partage avec la communauté noire des esclaves qui
errent ainsi en marge de la société. « Non, non ne t’étonne pas. C’est mon nom et mon
prénom! » (Le Secle des sauterelles: 123).

Enfin, il est important de signaler que Le Sécle des sauterelles génére deux récits, avec
deux voix, la voix narrative extra-diégétique prenant en charge le récit historique
(événements diégétiques), et la « parole » conteuse traduisant « ce temps fabuleux
des commencements », c’est a dire le récit mythique.

Par conséquent, bien que I’emprunt du roman a diverses formes d’expression de la
littérature orale, le conte, I’épopée, le mythe, la légende, la suprématie de la fiction
réaliste soit incontestable, c’est la parole conteuse qui en derniére instance organise le
signifié narratif, occupant alors une place importante dans le texte: « Je vais t’éclairer en
te contant non pas une légende mais la véritable version des faits.» (Le Sécle des
sauterelles: 127)

C’est grace au discours de cette parole conteuse que les textes de Malika Mokeddem
peuvent étre lus comme étant alafois desfictions réalistes enracinées dans I’Histoire.
Le lecteur est frappé par I’omniprésence de cette matiére de I’oralité contique inscrite
dans la trame romanesgue et aussi cette volonté de s'approprier les formes
d’énonciation de I’oralité, dans le passage en texte de latradition orale al’oralité.

Ainsi, I’écriture de Malika Mokeddem peut étre qualifiée d’écriture métissée, hybride,
inclassable - parce qu’a la fois écrit et oral - mobilisant les atouts de la représentation
théétrale. Une écriture multidimensionnelle.

Conclusion
En étudiant les romans de Malika Mokeddem, apparait le probleme d'hybridité qui se
présente a la venue de I'Autre. 1l se place souvent sur le croisement des cultures

“ Madjnoun : mot arabe signifiant « le dément ».

™ Nedjma: mot arabe signifiant « étoile». C’est aussi le titre du roman de I’écrivain algérien
Kateb Yacine (1929-1989).

* Bent e kelba: mot arabe signifiant « lafille de lachienne ».

15

BDD-A14539 © 2014 Universitatea din Pitesti
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 21:06:31 UTC)



différentes, et la négociation se produit entre celui qui recherche son moi et I'extérieur,
ou une identification se crée entre le Méme et I'Autre sans vraiment appartenir ni al'un
ni al'autre.

Malika Mekeddem, qui refuse le principe d’unicité dans la définition de I’identité, et qui
revendique le principe d’hybridité et de métissage, ne se contente pas de raconter des
histoires plaisantes; elle met en évidence I’'un des fonctionnements essentiels de la
littérature contemporaine. Dans ses romans, I’oralité rencontre I’écriture, s’amalgament
également la poésie et I’histoire dans un métissage textuel éloquent. La scripturalité de
Mokeddem épouse les formes orales, d’ou cette interaction langagiére qui donne au
discours et a I’écriture une dimension de préservation de la mémoire et une autre
identitaire. L’oralité algérienne écrite dans la langue frangaise efface les frontiéres entre
les langues, dans une fusion heureuse. Ce passage de I’oralité & une pratique hybride
qui prend ses distances vis-avis d’elle, inscrit les romans de Mokeddem dans le
cercle des nouvelles écritures francophones.

L auteure recycle I’esthétique de I’oralité, on se rend cependant bien compte que son
appartenance & un « monde rhizomatique »*, selon une terminologie de Deleuze et
Guattari aeu des effets scripturaires.

Nomade du désert ou nomade des eaux, Malika Mokeddem qui multiplie les stratégies
d’écriture et ouvre ses romans sur une esthétique et un espace d’écriture ou la «
machine » de la déconstruction de tous les stéréotypes qui se met en branle, remet en
cause toute vision monolithique et unitaire de I’idée de culture, de sexe, d’identité.

Bibliographie

Achour, Ch., Malika Mokeddem — Métissages, Edition du Tell, Blida (Algérie), 2007
Bakhtine, M., Esthétique de |a création verbale, Gallimard, Paris, 1984

Barthes, R.. Le Bruissement de la langue, Seuil, Paris, 1984

Bhabha, H., Nation and Narration, Routledge, New Y ork, 1990

Belaghoueg, Zoubida., « Malika M okeddem, La passion des langues : Jaillissement de la création
et itinéraire d’une vie », Synergies Algérie, n°4, 2009

Deleuze, G., Guattari, F., Mille Plateaux, Editions de Minuit, Paris, 1980

Genette, G., Palimpsestes, Le Seuil, Paris, 1982

Glissant, E., « Poétique de larelation » (Poétique I11), Gallimard, Paris, 1990

Glissant, E., L’ imaginaire des langues, Entretiens avec Lise Gauvin (1991-2009), Gallimard,
Paris, 2010

Helm, Y. A (dir.)., Malika Mokeddem: envers et contre tout, L’Harmattan, Paris, 2000
Kristeva, J., Etrangers a nous-mémes. Fayard, Paris, 1988

Lévi-Strauss, C., L’Identité, PUF, Paris, 1977

Mertz- Baumgartner, B., « Identité et écriture rhizomiques au féminin », in Malika Mokeddem,
L’Harmattan, Paris, 2003

Mokeddem, Malika, La désirante, Grasset, Paris, 2011

Mokeddem, Malika, Les Hommes qui marchent, Ramsay Paris, 1990

Mokeddem, Malika, L’Interdite, Grasset, Paris, 1993

Mokeddem, Malika, N’zid, Seuil, Paris, 2001

Mokeddem, Malika, Le Sécle des Sauterelles, Ramsay, Paris, 1992

Petit Robert, dictionnaire al phabétique et anal ogique de langue frangaise, 1990

Trudy, A., Violence et créativité de I’écriture algérienne au féminin, L’Harmattan, Paris, 2006
Wheslis, A., The quest for identity, Norton and Co., New Y ork, 1958
http://www.limag.refer.org, consulté le 14/08/2014

88 Dans la théorie philosophique de Gilles Deleuze et Félix Guattari, un «rhizome» est un
modele descriptif dans lequel tout élément peut affecter ou influencer tout autre (Deleuze et
Guattari, 1980:13)

16

BDD-A14539 © 2014 Universitatea din Pitesti
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 21:06:31 UTC)



http://ressources-cla.univ-fcomte.fr/gerflint/Algeried/al geried.html, consulté le 14/8/2014
http://biblioweb.u-cergy.fr/thesess 06 CERG0294.pdf, consulté le 14/8/2014

17

BDD-A14539 © 2014 Universitatea din Pitesti
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 21:06:31 UTC)


http://www.tcpdf.org

