
24

DIRE LE VRAI
Dominique JOUVE

une pierre après l’autre(…). Agir comme si on se donnait mille ans pour devenir ami
Ismet Kurtovitch

Abstract : The dialogue between cultures is essential for the present and future of
Pacific Islands where colonization imposed the clash between the autochtones and the colonists.
In New Caledonia, the foundation of a “common destiny” passes by a reflexion on what is the
“commun run” that all the communities could share. The poets Déwé Gôrödé (a female political
kanak leader) and Nicolas Kurtovitch (whose Eurpên ancestors arrived in the XIXth century)
gave free course to their desire of sharing in the poetic collection published in 1999 Dire le vrai/
Speaking the truth, where texts of the one and other alternate on jointly decided topics. The shape
of the book supports the perception of an interval where the difference can play apart from
dualism, apart from any hierarchy. Because it is not a question of thinking this dialogue in terms
of identity and difference; and each poet presents himself to the other in the common space which
constitutes the poetic language. Each one is put moving towards the other and respects its share
of personal opacity, at the same time as the cultural differences become sources of words of
peace.

Keywords : New Caledonia, poetry, cultural dialogue.

Dans une Europe qui a eu du mal à se fonder, dans une Europe élargie
aujourd’hui à 28 états membres sans compter les territoires ultramarins divers que
l’histoire a reliés à l’Europe et qui en font partie, au moins du point de vue institutionnel
(on élit des députés au Parlement européen dans le Pacifique), que signifie le dialogue
des cultures ? Sous quels angles faut-il l’envisager ? Comment faire pour que de cette
diversité puisse  maître de la communauté, du « commun » ? En posant cette question
dans le Pacifique, nous nous demandons ce qu’ont en commun les populations
océaniennes et les populations qui sont arrivées lors de la colonisation. Ce « commun »
est à fonder pour que soient possibles une vie ensemble, un « destin commun » selon les
termes du préambule de l’Accord de Nouméa.

Le problème de l’altérité en Nouvelle-Calédonie doit être envisagé sous l’angle
des études postcoloniales et nous nous intéresserons à un recueil poétique intitulé Dire
le vrai1, écrit par Nicolas Kurtovitch, un calédonien d’origine européenne et Déwé
Görödé, une femme indépendantiste kanak, en 1997. Le titre nous prévient : il s’agit de
se dire à l’autre en toute transparence. Or dans l’histoire de la Nouvelle-Calédonie, y
compris la période la plus récente, les identités diverses ne se rencontrent pas dans un
espace éthéré ou idéalisé, pas plus lors d’un « devis » comme au XVIe siècle ou lors
d’une conversation entre personnes de bonne compagnie, ni même lors d’une
discussion/ « disputatio » intellectuelle. Elles sont en conflit, éventuellement en
opposition frontale. L’autre est parfois évacué de la vision de l’un, par des jeux de
regards stéréotypés sur les sociétés colonisées, en dehors même des manifestations de la
violence (personnelle, collective, institutionnelle etc.). La méconnaissance de l’autre se
double d’une intériorisation des mépris, de la haine ou de la honte de soi. On a donc vu

 Professeur des universités en littérature française à l’Université de la Nouvelle-Calédonie,
C.N.E.P., EA 4242. <dominique.jouve@univ-nc.nc>
1 Nous citerons l’édition originale de 1999, comprenant un cahier de dessins de Mathieu Venon,
et non l’édition de poche établie postérieurement  (2000).

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 20:47:44 UTC)
BDD-A14487 © 2014 Universitatea din Pitești



25

s’installer, et perdurer beaucoup d’incompréhension de part et d’autre, et des
affrontements armés, après de nombreuses révoltes kanak au XIXe siècle, ont eu lieu
entre 1981 et 1988 en Nouvelle-Calédonie. C’est cette quasi guerre civile que les
Accords de Matignon ont tenté de régler en 1988 par deux textes acceptés par toutes les
parties, suivis d’une loi ratifiée par un référendum.

La position des signatures sur la page de l’Accord, en deux colonnes, émane
d’une vision bipolaire : indépendantistes kanak  (à droite) versus loyalistes blancs (à
gauche de la feuille), avec les autorités de l’État comme arbitres (en haut et au centre).
Les indépendantistes kanak ont dû recourir à la violence pour exister face à
l’évidence de la présence des blancs, des colons comme interlocuteurs de l’état. À
Nouméa aussi bien qu’en brousse et dans les îles, culture kanak et culture des blancs
(surtout d’origine européenne et spécifiquement française) sont co-présentes selon un
régime d’extériorité très marquée par les langues, l’histoire, les pratiques sociales, le
niveau de développement économique etc. Chaque culture est de plus en elle-même
hétérogène, car de plus en plus de Kanak vivent à la ville ; ainsi leurs liens avec les
pratiques sociales ou religieuses et les rites traditionnels qu’on appelle du nom de
« coutume » se transforment et se distendent. De l’autre côté, les Français présents
depuis plusieurs générations opèrent une distinction entre descendants de la colonisation
libre et pénale ; ensemble, ils s’opposent de plus aux Français immigrés de fraîche date,
ceux qu’on appelle volontiers les « zoreilles ». Il faut rajouter à ce tableau les
descendants des immigrés divers et des travailleurs sous contrat : Japonais, Javanais,
Tonkinois, Wallisiens, Futumiens, Tahitiens, Réunionnais etc.

On a souvent considéré ces deux cultures en face à face : comme deux
personnages distincts dans la scène fantasmatique du premier contact, dans une altérité
totale, sans qu’aucune intercompréhension ne soit possible de l’un vers l’autre et de
l’autre vers l’un ; des romans historiques récents reprennent à satiété cette
fantasmagorie de la première rencontre depuis plus de trente ans. Ainsi la littérature de
la Nouvelle-Calédonie est-elle dominée, de 1853 à 1930 par le regard du colonisateur,
de l’intrus occidental sur une île et ses habitants ; ce regard n’est déjà pas simple car
chaque missionnaire, chaque visiteur, chaque déporté a sa propre vision avec des
variations individuelles, religieuses, idéologiques. Cependant, en général, c’est un
regard habité par les stéréotypes raciaux, par l’exaspération d’une différence vue
comme supériorité de l’homme blanc civilisé, sur l’indigène kanak, présenté comme
primitif, cruel, sournois, etc. Cette altérité-là se donne percevoir dans une surface, une
forme extérieure, comme les silhouettes des femmes kanak qu’aperçoit depuis son
bateau le héros de la nouvelle « Sauvages et civilisés », de Georges Baudoux, écrite en
1935.

Or, si l’on suit les analyses de Lévinas, « l’altérité totale (…) ne luit pas dans la
forme des choses par laquelle elles s’ouvrent à nous, car, sous la forme, les choses se
cachent » (page 209 dans Totalité et Infini, essai sur l’extériorité, Le Livre de poche,
1971, rééd. 2009, biblio essais). D’où s’ensuit une mise à l’épreuve des images
ordinaires pour penser cette co-présence marquée par l’illusion, le stéréotype, la
méconnaissance : surface/ intérieur (l’intérieur étant considéré comme l’essence de la
chose), l’endroit et l’envers. Le philosophe en conclut que seule la parole peut dire
l’ouverture entre l’endroit et l’envers, permet d’échapper au caractère mystérieux,
hermétique de la façade. Il faut donc penser l’autre/ l’autrui en dehors de l’idée de la
différence, qui catégorise, qui range des objets en fonction d’un « genre » qu’ils auraient
en commun. En effet, « l’altérité d’Autrui ne dépend pas d’une qualité quelconque qui

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 20:47:44 UTC)
BDD-A14487 © 2014 Universitatea din Pitești



26

le distinguerait de moi, car une distinction de cette nature impliquerait précisément entre
nous cette communauté de genre qui annule déjà l’altérité ». (page 211)

Il ne s’agit donc pas pour Lévinas, de penser la rencontre avec l’autre sur fond
de semblance ou d’identité et il est rejoint sur ce point par le philosophe François
Jullien. Celui-ci mène une critique de la notion de « différence » en soulignant que ce
concept est un concept identitaire et il fait ce constat qui va à l’encontre d’une idée
reçue sur la différence : il n’y a pas d’identité culturelle possible. Car, écrit-il
« L’identité borde, en effet, la différence au moins de deux façons : dans son amont,
l’identité étant ce dont procède et que sous entend la différence ; dans son travail
d’élaboration, la différence faisant couple avec l’identité, comme son opposé ; enfin
dans son aval, l’identité fixant à la différence sa visée. » (Page 24)

Il exprime alors une pensée du même type que celle de Lévinas : réfléchir en
termes de différence nous condamne à rester dans un espace solipsiste « car la
différence suppose d’abord une identité plus générale — disons : un genre commun —
au sein de laquelle la différence marque une spécification. » (Page 25) Il s’autorise
également d’une difficulté devant laquelle tous reculent : on n’a pas réussi à nommer «
cette culture commune dont toutes les cultures se contenteraient de déplier les
différences comme un éventail », et ce, pour une bonne raison : cela n’existe pas. Il faut
donc se dégager de ce préjugé et considérer qu’ « il n’y a pas de culture première, en
amont, au singulier et servant d’identité commune, dont les diverses cultures
rencontrées de par le monde, au pluriel, ne seraient que des variations. » (page 25)

Et en effet, si nous considérons la littérature de la Nouvelle-Calédonie dans son
développement historique, l’auteur (principalement de nouvelle) qui centre son travail
sur la différence entre ce qu’il appelle « les races », Georges Baudoux, nomme
« primitivisme » cette étrangeté qui le fascine et qui nourrit nombre de ses descriptions
de gestes, de postures, de coutumes et de croyances dans ses nouvelles1. Ainsi, le peuple
évoqué appartient-il bien à nos semblables du genre humain, mais nettement moins
avancés sur la trajectoire du progrès… La fascination de la différence aboutit à un
classement : les blancs, représentants de la civilisation, ont une identité bien supérieure
à ces peuplades arriérées. C’est seulement à la fin de sa vie que Georges Baudoux a
modifié quelque peu son approche et tenté de penser la vie et la mort des cultures, le
choc dramatique entre les fusils des blancs et les casse-têtes des Kanak.

Même un écrivain qui se dégage de la pensée coloniale, Jean Mariotti, tente de
dessiner une sorte de concert des cultures et civilisations dans lequel la culture kanak
rejoindrait, plus ou moins, la culture gréco-latine, en particulier dans sa réflexion sur
l’harmonie des contraires et ce que les Pythagoriciens nommaient le nombre d’or. La
différence qui avait tant occupé Baudoux se résout alors dans une mystique poétique.

Un changement complet a lieu lorsque les Kanak prennent la parole dans des
travaux de recherche, des discours d’analyse politique et culturelle, avec Apollinaire
Anova Ataba et Jean-Marie Tjibaou. Désormais, ils ne sont plus objets du regard et
thèmes de la parole des Autres, puisque que le système colonial leur a confisqué leur
parole ; ils tentent de dire « nous sommes là »  et aussi « qui » ils sont, sans tomber dans
le piège des comparaisons et des différences. C’est sur cet arrière plan qu’il faut donc
situer l’entreprise de Nicolas Kurtovitch et Déwé Görödé : les deux poètes se présentent
l’un à l’autre, dans cet espace de partage que représente la langue poétique: le temps

1 Un exemple entre mille : « un sens inné de l’orientation, qui existe chez les primitifs, lui révélait
que le cortège marchait à l’envers » dans « Kavino », page 197 in Légendes canaques, 1 Les vieux
savaient tout, Nouvelles éditions latines, 1989.

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 20:47:44 UTC)
BDD-A14487 © 2014 Universitatea din Pitești



27

n’est plus à l’affrontement des guerriers, de part et d’autre des barricades. Il ne s’agit
pas de se dire contre l’autre mais en relation à l’autre, l’un se met en mouvement vers
l’autre, en respectant sa part d’opacité, d’étrangeté et de mystère. Au fond ce recueil
poétique répond à l’injonction de Frantz Fanon, plus de cinquante ans après la parution
de Peau noire, Masque blanc en 1952 :

Pourquoi tout simplement ne pas essayer de toucher l’autre, de sentir l’autre, de me
révéler à l’autre ?1

Ainsi, la page de couverture du livre annonce-t-elle un programme : deux formes
humaines, peu ou pas sexuées,  avancent leurs bras tendus vers l’autre  et se courbent
dans un geste d’accueil et d’humilité : mais si les mains se touchent, elles ne le font que
sur un fond rouge, un triangle rouge (l’éclair de l’orage qui ouvre les cieux ?) qui est à
la fois le lieu de la rencontre et sa condition de possibilité. Il faut que les formes soient
séparées par ce rouge, qu’il constitue le fond du tableau (les autres couleurs de fond,
jaune paille et ocre,  peuvent évoquer le sable des bords de mer et la terre rouge des
latérites) pour que ce geste de partage soit visible. Le rouge peut être associé à ce qui a
divisé : la violence historique, mais c’est aussi le sang de la vie renouvelée, celle qui va
irriguer le présent et le futur.

Cette image de couverture n’a pas été créée par le peintre Mathieu Venon en
même temps que les poèmes s’écrivaient, elle est postérieure à la lecture du manuscrit.
Il a très bien saisi cependant que le plus important, ce n’est pas l’identité de chacune des
deux formes humaines, mais l’écart, l’interstice qui les sépare et grâce auquel elles
peuvent exister chacune pleinement et se parler.

En effet, les poèmes, organisés en 18 thèmes,  ont été écrits en 1997, lors d’une
tournée que les deux écrivains faisaient dans quatre grandes villes australiennes,
Sydney, Adelaïde, Melbourne, Canberra. Le premier séjour est le plus long, il
correspond à un colloque de littérature organisé par l’Université de Nouvelles Galles du
sud (University of New South Walles).

Le contexte politique et historique précis nous aide à comprendre le projet des
artistes. En 1997, la Nouvelle-Calédonie était à un an du référendum sur l’indépendance
prévu par les Accords de Matignon. Or, depuis 1975, la vie politique bruissait de
rumeurs et autres indications fragmentaires sur des négociations concernant un pacte, ou
un traité, ou un nouvel accord destiné à éviter un résultat donnant 60% des voix au
maintien de la Calédonie dans la France, et 40% pour l’indépendance : une proportion
qui, tout en se conformant aux lois de la démocratie, ne donne pas à l’un ou l’autre parti
un avantage décisif, ce qui alimente la crainte de nouvelles violences.

La société civile n’avait aucune idée du contenu des négociations, d’où une
impatience générale et même de l’agacement par rapport aux hommes politiques. Le
dessein de dialogue entre un écrivain d’origine européenne, ce qu’on baptise parfois
« Caldoche », et la plus connue des intellectuels et écrivains kanak, est donc politique,
c’est une initiative citoyenne. Mais il ne s’agit pas de littérature engagée, il n’y a pas de
thèse à défendre, sinon celle du dialogue et du partage. Grâce aux pouvoirs de la poésie,
chacun avance vers une meilleure connaissance de l’autre par un échange équilibré,
sincère, construit de façon à éviter tout rapport de domination. Chacun se dit et travaille
sur sa part d’aliénation, sur ce qui l’empêche d’aller plus loin vers l’autre et entrave son
désir d’humanité.

Quelle a été la méthode ? Les deux poètes se sont accordés sur un certain nombre
de thèmes sur lesquels écrire un poème chacun par jour : la liste a été travaillée en

1 Page 188, Fanon, Peau noire, Masque blanc.

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 20:47:44 UTC)
BDD-A14487 © 2014 Universitatea din Pitești



28

commun et des mots clés comme « la guerre », ou « être guerrier » ont été abandonnés,
ainsi que « la ville ».

Cette entente n’était peut-être possible qu’entre des personnes que reliaient déjà
la confiance et l’amitié : par la suite Nicolas Kurtovitch a également écrit une pièce de
théâtre à quatre mains, Les dieux sont borgnes, avec Pierre Gope, dramaturge kanak
originaire de l’île de Maré. Déwé Görödé, une femme militante indépendantiste et
féministe, originaire de la Grande Terre, a également écrit en commun avec Wenilo
Ihage, un homme originaire de l’île de Lifou, un recueil de nouvelles édité en 2002 Le
Vol de la parole. Nicolas Kurtovitch et Déwé Görödé ont donc en commun le courage
de tenter l’écriture en partage, de découvrir ce qui se passe lorsque l’inspiration se vit au
delà de l’individu.

La composition du recueil suit le trajet de ville en ville, avec 9 thèmes pour
Sydney, 3 pour Adélaïde, 2 pour Melbourne, 2 pour Canberra. L’entrée dans le livre se
fait par un séjour de 9 jours et 9 thèmes pour Sydney, le voyage se déploie dans les trois
autres villes pour revenir vers Sydney avec 2 thèmes supplémentaires. Il se termine par
la séparation qui ramène chacun des auteurs vers ses préoccupations, ses interrogations,
ses occupations. Deux poèmes d’envoi marquent le salut final, avec une dissymétrie :
Déwé dédie un poème « à Bernadette », une grande dame du pays1, tandis que Nicolas
remercie Déwé. Il n’y a pas d’homologie entre le parcours temporel et le parcours
spatial : en effet, le lieu de production ne laisse guère de traces dans les poèmes : on
trouve deux mentions des Aborigènes dans les poèmes « Autre » et « Espoir », quelques
allusions à des promenades dans Sydney, mais peu spécifiques : un trottoir et une boîte
de nuit dans le poème « Espoir ». Cependant l’adresse « Vers demain »2 de Déwé
Görödé élargit le propos à toutes les luttes des peuples colonisés. En fait le voyage est
moins une occasion de découverte, dans ce recueil, qu’un temps d’arrachement aux
habitudes, aux liens sociaux, familiaux ou amoureux qui enserrent l’individu dans ses
occupations ordinaires. Chacun des deux poètes, arraché à son quotidien, est ainsi
disponible pour l’autre et pour la page blanche :

Il y a dans le départ
L’abandon salutaire
L’échappée indispensable,
L’autre surface
Encore vierge encore vide 3

Un silence se fait, propice au recueillement. Chacun est disponible pour l’autre.
Quels sont les obstacles à la rencontre ? Ce sont d’abord les pesanteurs

historiques, et en premier lieu une domination coloniale encore active, avec le souvenir
des affrontements violents de la période des « Événements », et une terre marquée par
toutes les souffrances.

Pour Déwé, le fait d’écrire ici et maintenant ne peut être dissocié de  la
domination coloniale qui prive l’autre de son être et de sa voix, donc de sa vie. Il faut
arracher les mots, par un âpre combat, au néant auquel le colonisateur vouait les
colonisés. Ce thème est d’autant plus fort que le poème est écrit sur cette terre
australienne où les habitants premiers, les aborigènes, étaient presque exterminés à la fin
du XIXe siècle. Il n’y a pas là d’image de la page blanche, mais des mots de lutte :

Écrire

1 Il s’agit de Bernadette Kurtovitch, la mère de Nicolas : hommage indirect également au fils.
2 La dédicace à Denis Freney rappelle la mort récente (1995) de ce grand militant pour
l’indépendance du Timor oriental.
3 Page 12, Nicolas, « écrire ».

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 20:47:44 UTC)
BDD-A14487 © 2014 Universitatea din Pitești



29

Une île
Un pays
Où les êtres étaient
Où les êtes étaient sans être
Où les êtres sont sans être
sans dire
sans voie
sans voix
sous la chape de
silence
et en coupe réglée
de la pensée unique
Tout vers est arraché aux bâillons imposés par le système colonial, avec

l’interdiction des langues kanak, les entraves à la circulation, les spoliations foncières,
les répression armées lors des révoltes. L’être dominé n’a eu guère que le choix entre la
compromission et la corruption, il ne pouvait que vasouiller/ ou nager en eaux troubles/
comme un poisson dans l’eau  tant que le temps des luttes organisées pour
l’indépendance n’était pas venu. Il n’y a pas de haine, pas de violence dans le ton mais
une ferme détermination.

Nicolas Kurtovitch insiste sur un autre aspect du colonisateur et dénonce son
« arrogance », son « arbitraire » qu’il s’agit de débusquer dans le corps lui-même :

à pleine main j’ausculte je palpe
J’appuie je cherche l’os
Cherche les muscles trouve
Nerfs viscères vaisseaux veines
Artères canaux je presse
Trouve la douleur1

Les propriétés de l’aliénation coloniale sont assimilées par métaphore à des
masques qu’il faut enlever, arracher, pour retrouver « l’être véritable » :

Révéler à soi l’être véritable
Offrir alors ce qu’il a de pur
De silencieux d’attentif et patient
Par l’humilité des sentiers
Á deux parcourus2

La poésie est donc d’abord une violence faite à la violence ; elle associe la
vigilance à l’action du burin. Elle accomplit une sorte de sortie de soi (pose tes yeux au
loin/ à flanc de montagne/ comme si tu y plaçais ton cœur) qui permet de se voir avec le
regard de l’autre, et qui amène le souhait fervent :

Ensemble soyons l’autre
de l’autre
alors nous saurons
être 3

Le souvenir des affrontements passe par les émotions de l’autre mêlées à celle de
soi : constat de la peur collective et des haines déchainées :

l’autre de la peur
l’autre de la domination
l’autre du pouvoir
l’autre du viol

1 Nicolas, poème « écrire », page 12.
2 Ibidem page 13.
3 Nicolas, poème « l’autre », page 21

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 20:47:44 UTC)
BDD-A14487 © 2014 Universitatea din Pitești



30

de la case brûlée
des yeux rouges de sang
l’autre de la haine
au moment des barrages
des embuscades
du massacre
des larmes
du sang 1

Cet échange est d’autant plus remarquable que Nicolas Kurtovitch a dû quitter sa
maison à Lifou quand celle-ci a été incendiée au moment des « événements ». Les
poèmes du début du recueil lui font recommencer le geste de salut qui lui permettra
d’être accueilli sur la terre de l’autre : un touché/au sol. À partir de cette humilité, le
poète peut espérer être accepté tel qu’il est : il ne veut pas comprendre l’autre au sens de
le rendre transparent et de l’assimiler, mais échanger ces places où chacun est un autre,
se pencher sur cet abîme, être aspiré par ce vertige : l’ipséité de l’autre, l’âme dans son
souffle. À lui, l’Européen, de bouger comme la vague (la beauté d’être le ressac de la
vague) vers celle qui est là, ferme, calme, (comme je te sais/ bien assise/ la cordyline
près de toi), bien installée dans son lieu, sa terre reconquise, ou du moins en voie de
reconquête.

Au contact de l’autre, le dominateur arrogant qu’était le blanc colonisateur, dont
il reste toujours quelque trace dans le soi, s’altère :

De la Connaissance et de la Compassion
Viendra l’être véritable
Ailleurs est si loin
Nous avons notre vie à réinventer 2

Si les transformations touchent l’un et l’autre, celles-ci sont de nature différente.
Comme le rappelle Lévinas, la relation interpersonnelle est toujours asymétrique :

Ces différences entre Autrui et soi ne dépendent pas de « propriétés » différentes qui
seraient inhérentes au « moi » d’une part et à Autrui de l’autre ; ni de dispositions
psychologiques différentes que prendraient leur esprit lors de la rencontre. Elles tiennent à
la conjoncture Moi-Autrui, à l’organisation inévitable de l’être « à partir de soi » vers
« Autrui ».3

La culture kanak a toujours une place pour l’étranger, à condition que celui-ci se
présente avec humilité et respecte le lieu où il se trouve : car la terre, ce sont des
ancêtres, c’est l’histoire des clans, c’est l’harmonie des vivants et des morts, la
hiérarchie bien ordonnée du « séjour paisible » selon la traduction proposée par Maurice
Leenhardt d’un concept a’jië.  Ce sont bien ces rapports entre la femme du pays kanak
et l’étranger, donc les lois de l’hospitalité, qui structurent le début du recueil.
Le point de vue de Nicolas Kurtovitch qui s’inspire de la sagesse bouddhiste, exclut le
métissage culturel et tout ce qui pourrait se résoudre dans une fusion, une entité faite de
semblables, dans la  « molle bouillie » dont parlait Segalen. L’autre demeure autre, dans
son opacité, son irréductible différence, l’autre peut et doit être objet du regard, c’est un
objet distinct :

Je vois votre peau votre corps
Les généalogies les perches plantées

1 ibidem.
2 Nicolas, poème « être », page 33.
3 Page 237 dans  Lévinas, Emmanuel, Totalité et infini essai sur l’extériorité, Le Livre de Poche,
Biblio essais, 2009.

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 20:47:44 UTC)
BDD-A14487 © 2014 Universitatea din Pitești



31

En terre
Et s’y tenant le vieil homme conduit
Le peuple 1

Le signifiant de l’altérité est la matérialité d’une présence physique : la peau, le
corps, et parmi toutes les pratiques culturelles kanak, c’est le discours sur le bois qui est
choisi, acte de mémoire (dire les généalogies, les récits de fondation, énumérer les
alliances…) et aussi acte politique puisqu’il s’agit de conduire le peuple. Cette
expression a une petite saveur biblique (Moïse conduisant le peuple juif ?), ce qui
permet de se demander si le regard occidental sur l’Autre océanien ne se rattache pas
encore quelque peu à l’idée d’une humanité première et primordiale, conservant un lien
authentique avec l’Origine. Ceci s’adresse davantage à l’homme kanak qu’à la femme
qu’est Déwé Görödé : Nicolas la voit comme représentante de la culture kanak et elle va
lui répondre sur le même plan, en acceptant ce poids : être la représentante du peuple
kanak entier.

Dans cet espace nouveau qu’a ouvert le poème, organisé par la Connaissance et
la Compassion, le poète place un échange de regards qui servent de révélateurs :
puisqu’il a demandé pardon, puisqu’il a salué la terre et les hommes qui ne font qu’un
avec elle, il demande à l’autre qu’il/elle le voie dans toute son humanité ; il se propose à
son approbation puisque son travail a dégagé de toutes ses gangues un soi régénéré,
purifié, enfin authentique:

Dis-moi que tu vois
l’être en l’autre
redevenir humain 2

La distance maintenue entre les deux partenaires de l’échange se manifeste par le
choix éditorial de coloris différents pour les pages dues à Déwé (claires) et à Nicolas
(grisées). Cette répartition signifie que c’est en tournant les pages, en passant du clair au
gris, que s’ouvre le dialogue. L’édition originale utilise un gris argenté qui apporte de la
lumière, mais avec discrétion. Ce jeu de réversibilité nuancée nous invite à passer de
l’un à l’autre sans préjugé, et à jouir de cette différence. Ainsi peuvent se tendre des fils
de pure humanité reliant l’un et l’autre par des affinités, une égale sincérité, le refus des
compromis, des à-peu-près, une égale rigueur dans la démarche. Alors que nous vivons
d’ordinaire le contact entre Kanak et Européens comme un dualisme, le lecteur est
convié ici à en explorer les complémentarités pour un pays à construire. L’utopie
politique oriente en effet toute la rencontre, ainsi que le soulignent les dessins de
Mathieu Venon.

Nous l’avons vu, Nicolas construit l’autre comme représentante du monde
kanak : il s’adresse à elle en l’assimilant à la terre :

Dis-moi ta terre
mon amie
l’empreinte de ton âme
dis-moi ton sang
la source de ton âme 3

Ce qu’il cherche, ce qu’il sent, c’est la communauté kanak plus que l’individu
femme en face de lui. C’est ainsi qu’il peut demander un pardon qui lui serait accordé
au nom du peuple kanak tout entier. Dans cette rencontre, une dimension est quasiment
absente, au moins des poèmes de Nicolas, c’est la différence entre l’homme et la

1 Ibidem.
2 Ibidem.
3 Nicolas, poème « la terre », page 40.

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 20:47:44 UTC)
BDD-A14487 © 2014 Universitatea din Pitești



32

femme. Sont-elles d’ailleurs du niveau de la mêmeté (des propriétés exclusivement
créées, produites par la société et l’éducation) ou de l’ipséité (un sentiment d’être soi, en
relation avec son corps, ses émotions et sensations, et avec des expériences communes
entre femmes liées à la maternité, la sexualité) ? Les images de Mathieu Venon
soulignent cette dimension asexuée, sauf si nous projetons sur la forme plus petite, plus
courbée, l’image du féminin : mais ne serait-ce pas là un stéréotype ?

L’être selon Déwé Görödé est relié aux ancêtres, à la terre et aux éléments, au
cosmos ainsi qu’aux autre femmes et hommes, selon les alliances entre clans qui
donnent aux Kanak leur identité :

une île
où
la terre
et la pierre
parlent (…)
pour dire
la place
de l’enfant
à
naître 1

Si Nicolas peut s’imaginer dépouillé, nu, pour la rencontre avec l’autre, Déwé,
elle, sait qu’elle est toujours AVEC. Les racines de l’identité plongent dans la terre, ou
plus exactement sont un extension du cordon ombilical rendu à la terre (page 14) car à
la naissance, on rend ce lien à la terre, de même que la parure de la chrysalide tombe à
terre : la vie se définit bien non comme une identité fixe de type « racine unique » mais
comme une mue, avec une suggestion de métemsomatose. Ce moi-rhizome est
prédisposé à l’accueil du monde et de sa diversité. Loin d’être déterminée par le passé,
l’identité de l’autre kanak vu par Déwé est un « chemin vers les autres », écrit-elle. Et
son envoi, à la fin du recueil, à une personnalité respectée et remarquable de la lutte
autochtone internationale dessine ce sentier.

Pour Déwé, tout est signe dans sa vie ; une fleur inattendue (…), une palme de
cocotier (…) une odeur de coccinelle, un vol de mouche bleue sont autant de signes de
la mort imminente ou déjà accomplie : le cosmos et la communauté humaine sont un
tout, il n’y a pas de coupure entre le monde et l’homme, entre les vivants et les morts.
La mort au quotidien, dans le poème intitule « la mort », ce n’est ni la maladie ni le
vieillissement, mais l’humiliation, la domination, la violence et l’assistanat : la mort
lente d’un peuple/ la mort programmée/de ceux qui dérangent. On voit alors se
manifester non seulement la conviction de la militante indépendantiste mais aussi celle
de la féministe. C’est elle qui assume fermement les liens entre le poème et la mort :

La mort
de tous ceux en qui
à toute heure
du jour et de la nuit
meurent de mille morts
mes vers de femme Kanak
ou mes mots d’être Humain. 2

L’ouverture à l’autre est une évidence pour elle, et elle définit l’utopie
politique non seulement avec des termes comme « libre », « souveraine » mais

1 Déwé, Poème « écrire », page 11.
2 Déwé, poème « la mort », page 23.

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 20:47:44 UTC)
BDD-A14487 © 2014 Universitatea din Pitești



33

également « être ensemble », « peuple qui partage », et nous comprenons au sein de la
communauté kanak mais aussi avec toutes les composantes de la société calédonienne.
Ces propos engagent non seulement l’individu mais également son groupe et sans doute
son parti. La devise de la Nouvelle-Calédonie adoptée quelques années plus tard, en
2008, n’a-t-elle pas été « terre de parole, terre de partage » ?

La définition de l’être par la rencontre, l’idée d’être avec, est fondamentale dans
la pensée kanak. Lorsque Déwé écrit que serait l’un/ sans l’autre , il ne s’agit pas d’une
formule proverbiale un peu creuse. C’est une allusion à une expression fréquente dans
les contes kanak « u et duéé », désignant les fantômes ou revenants et les esprits de la
forêt. Lorsque les personnages disent qu’ils sont seuls avec « u mâ duéé », il est
question d’un état proche de la folie, liée à une profonde souffrance et amenant la perte
de soi. Ces éléments sont ici inséparables d’un projet pragmatique. Par exemple, lorsque
Déwé évoque « les déracinés, les déculturés, les sans repères », c’est pour dessiner un
axe socio-politique ; ils sont, écrit-elle

à amener
à sortir
de l’asile
de l’aliénation
de la prison
du soi
de la solitude
du moi 1

Alors que pour Nicolas, la solitude est propice au recentrement et à l’écoute de
soi et de l’autre, (dans l’oubli de soi réside le vrai, écrit-il), Déwé exprime une pensée
matérialiste : être, c’est être avec l’autre, et agir pour partager avec les démunis et les
malheureux. Aucune perspective mystique, mais un accord avec la terre, la lumière, le
ciel, le vent, ainsi qu’elle le dit dans « la terre » :

Une perle de rosée
Sur une tige d’igname
Ou un cœur de taro
Où palpite mon être
Au rythme de la terre 2

Ainsi, le dialogue avec l’autre ne se tourne pas vers une fusion ; l’éthique qui se
lit dans le poème « attente » est tournée vers des actions à projeter avec l’autre :

dire ce qu’il faut
écrire
pour trouver ensemble
le mot qui réconforte
la parole qui apaise
et l’acte qui libère 3

Déwé Görödé rejoint ici, de manière inattendue l’analyse de Lévinas :
La parole ne s’instaure pas dans un milieu homogène ou abstrait, mais dans un monde
où il faut secourir et donner4.

Dans cette éthique de lutte au quotidien s’inscrit également le sens de la
création poétique, car il s’agit, sur le plan du langage, d’en découdre avec les

1 Déwé, poème « être seul », page 34.
2 Déwé, poème « la terre », page 39.
3 Déwé, poème « attente », page 43.
4 Page 238 dans Lévinas, op. cit.

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 20:47:44 UTC)
BDD-A14487 © 2014 Universitatea din Pitești



34

stéréotypes et la pensée unique, ici et ailleurs, dans une indifférenciation de l’ailleurs et
de l’ici : « ici » se constitue par l’écoute, le dialogue et le partage. Nicolas Kurtovitch
imagine le Soi pur comme sans parure ni masque, comme un cœur flottant, mobile qui
peut aller vers toutes les frontières, vers tous les ailleurs. Ce que le Soi gagne à frôler
l’altérité, c’est d’être regardé « avec une bienveillante ironie » par le voisin, écrit-il, au
terme de l’opération de dépouillement effectuée par les poèmes.

Déwé Görödé insiste davantage, me semble-t-il, sur l’expérience d’une altérité
consubstantielle à l’activité de l’écrivain : elle s’exprime et écrit aussi bien en paicî, sa
langue maternelle, qu’en français. Ce duo est intérieur à son rapport à la langue du
poème. Son travail poétique, elle le voit comme une activité d’estoc et de taille, il met
en jeu avec une certaine violence, la matérialité des signifiants linguistiques, mais aussi
le discernement, la rigueur, la volonté, tout autant que l’imagination :

Saisir le sens
à mots couverts
ou au figuré
de la césure
à la cassure 1

Elle ne refuse pas la turbulence dans son rapport aux mots et expressions toutes
faites :

Trier les mots
à demi mot
ou en porte-à-faux
de la brisure
à la démesure 2

En affrontant la langue, l’écrivain affronte son autre le plus intérieur, dans
toutes ses dimensions, de la suggestion la plus ténue à la bataille rangée. Ce qui est vrai
de l’écrivain en général qui se confronte à la langue comme intérieur-extérieur, l’est
particulièrement pour celui ou celle qui écrit en pays dominé et qui livre bataille :

Tailler l’idée
à la pointe du jour
ou au plus noir de la nuit
de la blessure
à la rupture
vivre l’écriture
en guenilles
ou en va-nu-pieds
vivre l’écriture
au pied du mur
et en terre étrangère
hors de moi
ou en outsider
dans cette langue
qui n’est pas mienne 3

« Tailler » implique une métaphore sur des réseaux multiples : activité du
sculpteur et du scripteur (appointer un crayon), c’est aussi une activité de jardinier, au
sens d’élaguer, de supprimer l’inutile et l’inessentiel pour aller vers le vivant, favoriser

1 Déwé, poème « création », page 54.
2 Ibidem.
3 Ibidem.

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 20:47:44 UTC)
BDD-A14487 © 2014 Universitatea din Pitești



35

la croissance et le développement de la vie. Ainsi jaillissent la liberté et le souffle,
parole enfin retrouvée.

On le voit, la poésie n’est pas simplement messagère ou porte-parole,
entremetteuse entre l’un et l’autre. Elle instaure l’ordre de la parole, et la dialectique du
Même et de l’Autre, ou plus exactement du Même vers/à l’Autre. La communication
croisée et hybride intègre l’écoute de Soi et l’écoute de l’Autre ; l’écoute de Soi inclut la
parole dite à l’Autre, tandis que l’écoute de l’Autre inclut la parole de l’Autre qui
entend sa propre parole dite à Moi. Cet échange entre Moi et l’Autre, ou de Moi vers
l’Autre est indispensable à la construction du Moi et à la reconnaissance de l’Autre, à la
révélation de l’être. Dire le vrai, pour reprendre le titre du recueil,  c’est donc
témoigner de Soi mais surtout de l’Autre en soi, de l’Autre pour soi, écrire et témoigner
de l’identité des uns et des autres, de l’altérité, de la solitude, de la mort, du vivre
ensemble. Dire le vrai, c’est dévoiler, c’est révéler, c’est effectuer un travail à deux qui
engendre, du moins les deux poètes l’espèrent, la société de demain.

Conclusion
Plus qu’ailleurs peut-être la vie sociale, la vie civique en Nouvelle-Calédonie

est liée à la présentation de l’Autre au Même : le même étant défini comme l’instance
qui édicte les normes, fixe les lois de l’échange. C’est le statut figé de ce face-à-face
qu’ont modifié les « événements » de 84-88, puis les accords politiques et économiques
appelés Accords de Matignon. À ce moment de l’histoire, un référendum
d’autodétermination aurait, semble-t-il, aurait donné force à cette confrontation, sans
possibilité qu’il y ait du jeu dans la société. C’est pourquoi a été préparé puis validé
l’Accord de Nouméa, qui tente de poser les bases, les conditions de possibilité d’un
« destin commun ». Les problématiques de l’altérité et du « commun » sont donc d’une
actualité brûlante de Nouvelle-Calédonie, où récemment, lors des élections des
assemblées de province, le programme d’un parti politique comportait l’effort de
création d’un drapeau commun, alors qu’actuellement ce sont deux drapeaux qui flottent
sur tous les bâtiments officiels : l’emblème du FLNKS et le drapeau français.

Reprenons en l’adaptant à notre propos, la question de François Jullien :
qu’arrive-t-il à la pensée quand elle quitte, tel le Bateau ivre, « l’Europe aux anciens
parapets »1 ?

Et appliquons-la à la poésie, qui chante même en des temps de détresse de
doute, d’interrogation.

La poésie telle qu’elle se pose en Nouvelle-Calédonie dans ce recueil nous
suggère que c’est dans l’entre, dans l’écart, que se situe la jouissance de la diversité, que
peut se déguster de la variété. C’est elle qui nous amène à penser la fécondité de l’autre.

Bibliographie
Fanon, F., Peau noire, masque blanc, éditions du seuil, 1952.
Görödé, D. et Kurtovitch, N., Dire le vrai, éditions Grain de sable, Nouméa,1999. (édition de
poche, même éditeur, 2000.)
Jullien, F., L’Écart et l’Entre Leçon inaugurale de la Chaire sur l’altérité, éditions Galilée, 2012.
Lévinas, E., Totalité et Infini, essai sur l’extériorité, [édition originale Martinus Nijhoff, 1971],
éditeur Kluwer Academic, 1ère publication 1990, Le Livre de Poche, édition 12, 2009, Biblio
essais

1 Page 20, François Jullien, op. cit.

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 20:47:44 UTC)
BDD-A14487 © 2014 Universitatea din Pitești

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

http://www.tcpdf.org

