
MANIFESTĂRI TEATRALE FOLCLORICE: ORIGINE ŞI EVOLlJŢIE 

GABRIELA IIAJA 

Rezultat al cercetărilor noastre asupra formării terminologiei româneşti 
privitoare la teatru, lucrarea de faţă, punct de plecare pentru un studiu mai amplu 1, 
propune o sistematizare a manifestărilor folclorice româneşti cu caracter teatral, 
arătând, totodată, originea şi evoluţia acestora. Clasificarea formelor folclorice cu 
trăsături dramatice, pe care o propunem aici, ne-a fost impusă de necesitatea 
stabilirii unor câmpuri cu caracter semantic şi referenţial, constituindu-se ca un 
criteriu după care am putut, ulterior, ierarhiza lista termenilor populari privitori la 
creaţia dramatică folclorică. 

Modul de viaţă rural ilustrează, în chip particular, aspectul "de ceremonial" al 
relaţiilor dintre oameni. Acest lucru este posibil pentru că, mai statornică, 
societatea rurală a menţinut, vreme îndelungată, un comportament ceremonial, care 
presupune respectarea unor legi nescrise, avându-şi sursa Într-o viziune magică şi, 

deci, ritualizată asupra vieţii. Aceste legi se refereau în primul rând la relaţia 
individului şi a colectivităţii cu divinitatea, cu reprezentanţii divinităţişpe pământ 
(preoţi), cu cei investiţi cu putere (pe criteriul vârstei, pe acela al îllţqîepciunii ori 
pe acela economic), la relaţiile dintre membrii diverselor grupări (pe categorii de 
vârstă, de sex, profesionale ş. a.), la relaţiile familiale etc. i 

În societatea rurală s-au manifestat transformări ale mentalităţii colective sub 
presiunea schimbărilor petrecute în cadrul societăţii în ansamblu, sub influenţa 
urbanizării, a învăţământului, a industrializării etc. Cu toate acestea, se păstrează în 
creaţiile folclorice elemente vechi, tradiţionale, în cadrul mai larg al manifestării 
sacrului în profan. Dar, dacă în general sacrul obnubilat de profan este sesizat mai 
ales de iniţiat, în situaţiile aflate în interesul nostru, aspectul ritualizat al 
comportamentului este conştientizat de majoritatea participanţilor la diversele 
manifestări. Aceste manifestări sunt legate de momentele esenţiale ale existenţei 
individuale (naştere, nuntă, moarte), de ciclurile agrare, de marile sărbători anuale 
şi sunt actualizate în cele mai variate forme spectaculare: ,,[ ... ] de la cel în care 
publicul se reduce la un singur ins (în cazul descântecului), până la cel unde 

I Cf Structuri dramatice infolclorul românesc, volum sub tipar. 

ALIL, t. XXXIX - XLI, 1999-2001, Bucureşti, 2003, p. 175-188 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 20:49:08 UTC)
BDD-A1326 © 1999-2001 Editura Academiei



176 GABRlELA IIAM 2 

mulţimea este ŞI actor şi spectator (în cazul ritualurilor de felul Caloianului, la 
2 

nunţi etc.)" . 
Jocurile cu măşti şi formele teatrului popular conservate, până astăzi, în 

manifestările folclorice sunt modalităţi de expresie ale gândirii magice, chiar dacă 
s-au produs modificări În favoarea accentuării caracterului de spectacol, În vreme 

ce caracterul ritualic se atenuează treptat. Dar manifstările folclorice menţin multă 
vreme relaţia cu formele mitice-magice originare: "In interiorul formelor vechi de 
artă teatrală populară se păstrează reminiscentele imaginilor teatrale originare şi 
apar indiciile formării noilor imagini'", Originea şi caracterul necreştin al acestor 
forme ale teatrului popular era enunţată în Synopsis-ul publicat la Iaşi, în 1757, în 
care autorul mărturiseşte că scopul învăţăturilor sale este de "indreptare a mai 
multor rele şi de suflet vătămătoare vechi obiceiuri şi Închipuiri ale inchinătorilor 
de idoli, ce să face pănă astăzi de cătră cel de obşte norod, descoperindu-le şi lor 
arătat ce iaste aceia ce o fac, şi de când au luat a să face şi pentru ce să face'". 

Prima atestare cunoscută a acestor jocuri este însă anterioară acestui 
Synopsis. Într-un poem dedicat domnilor Ţării Moldovei, mitropolitul Dosoftei 
consemnează mai Întâi aspectul necreştin al acestor obiceiuri, "urâte" de 
Dumnezeu, pentru ca apoi să enumere câteva dintre jocurile cu măşti, în care 
"omul să schimbă dintr-a sa făptură" - turca, geamala, cucii: 

"Avem şi pentru farmeci la Dumnezău ură 
Şi ce omul să schimbă dintr-a sa făptură, 
Cu ghiduşuri, cu turcă, cuci şi cu geamale, 
Tras în vale ş-alte din păgâni tocmeale'". 

Cucii, trasul în vale şi obiceiul travestirii cu mască sunt consemnate şi în 
Vieţile sfinţilor: ,,[ ... ] putând a mâna idolii şi podobiţi cu un fel de obrăzare 
ghiduşeşti, cântând, descântând dintr-Însele, alerga tălhăreaşte de ţânea calea a 
bărbaţi şi a femei săvai cum fac la noi cucii şi ceia ce trag în vale'", unde jocul 
cucilor este evocat ca element de comparaţie pentru mascarada grecească păgână, 
care avea loc la sărbătoarea Katagoghion. 

În privinţa vechimii manifestărilor de acest tip din Muntenia şi din 
Transilvania, T. T. Burada oferă date importante despre realităti folclorice din 7 ' 
secolul al XVI-lea' . 

Jocurile ţărăneşti din spaţiul românesc sunt mult mai vechi decât data la care 
au fost consemnate în scris de diverşii observatori şi nu constituie o excepţie in 

2 Vasile Adăscăliţei, Teatrul popular de Anul Nou în Moldova, volumul 1. Studiu (teză de 
doctorat). I q(). p. 9. 

1 j,II,', .a teatrului în România, vol. 1, Bucureşti, Editura Academiei, 1965, p. 47. 
4 Synopsis adecă adunare de multe învăţături. Iaşi 1757, tita 2V• 
5 Dosoftei, Opere,!. Versuri. Editie critică de N. A. Ursu. Studiu introductiv de Ai. Andriescu, 

Bucureşti, Editura Minerva, 1978, p. 8, v. 81-84. 
6 Viaţa şi ţ utreucerea svintilor (1682-1686). ianuarie. 25r. 
7 [stema t, .urului În Moldova (capitolul Căluşeriiţ. Ediţie şi studiu introductiv de 

L C. Chiţirnia, Bucureşti. Editura Minerva, 1975, p. 5-75. Cf. şi Dimitrie C. Ollănescu, Teatru! la 
români, Bucureşti, Editura Eminescu, 1981, p. 7-56. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 20:49:08 UTC)
BDD-A1326 © 1999-2001 Editura Academiei



3 MANIFESTĂRI TEATRALE FOLCLORICE: ORIGINE 

cadrul european. Ele se încadrează tipologie în istoria universală a artei tC'C1I",_"li" 
populare, putându-se stabili corespondenţe directe cu manifestările de teatru 
popular din zona europeană, pe baza unor relaţii de ordin genetic. 

Jocurile cu măşti, de origine precreştină, se desfăşurau de obicei în 
sărbătorilor solstiţiului de iarnă şi al sărbătorilor echinocţiuJui de primăvară şi de 
toamnă, având un caracter ocazional, iar la ele participau, În mod obligatoriu, fie 
numai bărbaţi (este vorba de majoritatea formelor de jocuri cu măşti de grup şi de 
teatru popular), fie numai fete sau femei tinere (în Drăgaică şi Caloianţ ori femei 
bătrâne, "curate" (în cazul unor descântece) şi, rareori, În forme de manifestare 
recente, grupuri mixte. Această situaţie poate fi explicată prin normele religiilor 
străvechi. O dată cu sporirea influenţei bisericii, apar suprapuneri şi contarninăriintre 
riturile precreştine şi sărbătorile şi obiceiurile creştine, în circumstanţele frământărilor 
specifice trecerii de la vechi la nou, Într-un domeniu spiritual caracterizat prin 
conservatorism, căci, în istoria miturilor, întâlnirea dintre tradiţia precreştină şi 
mitologia creştină a constituit un "prag" deosebit de important, aşa cum arată Mircea 
Eliade: "Adevărate dificultăţi au apărut când misionarii creştini au fost confruntaţi, 
mai cu seamă in Europa Centrală şi Occidentală, cu credinţele populare vii. Ei au 
ajuns cu greu să creştineze întruchipările străvechi şi miturile 'pagâne, dar acestea nu 
s-au lăsat extirpate. Un număr mare de zei şi eroi ucigători de balauri au devenit 
Sfântul Gheorghe, zeităţi ale rodirii au fost asimilate Sfintei Fecioare şi altor sfinte 
[ ... ]. Cu toate acestea, o parte din credinţele populare precreştine au supravieţuit, 
travestite sau transformate în sărbătorile de peste an, precum şi în cultura sfintilor, 
Biserica a trebuit să lupte mai bine de zece veacuri împotriva afluxului continuu de 
elemente de credinţă şi practici populare în practicile şi legendele creştine. Şi 
rezultatul acestei lupte este mai degrabă modest, în special în sudul şi {sud-estul 
Europei, unde folclorul şi practicile religioase ale populaţiilor rurale păstrează încă 
reprezentări, mituri şi rit uri de mare vechime"s. Istoricul religiilor e referă la 
ansamblul mitic european, observaţia din finalul citatului privitoare la sud-estul 
continentului fiind valabilă şi pentru spaţiul spiritual românesc. 

Pe lângă procesul de contaminare şi suprapunere a elementelor precreştine cu 
cele creştine, manifestările folclorice pe care le avem în vedere au cunoscut şi o 
evoluţie de natură funcţională, determinată de schimbarea mentalităţii populare, 
trecându-se de la funcţia religioasă spre aceea estetică, nu fără a fi păstrate 
elemente de ritual magic sau măcar urme ale acestora. Simptomatică în acest sens 
este evolutia rnăştii: "Dacă, aşa cum arată antropologii, la început omul s-a 
travestit, s-a mascat pentru a comunica Cli strămoşii, cu reprezentările mitologice, 
mai târziu, travestirea şi mascarea au devenit procedee de organizare a jocurilor. La 
noi, masca a ajuns o recuzită a jocurilor de Anul Nou. Din recuzită cu valori 
simbolice rituale, a devenit o recuzită a spectacolelor?". 

8 Mircea Eliade, Aspects du mythe, Paris, 1963, p. 207-208. 
9 Mihai Pop, Obiceiuri tradiţionale româneşti, Institutul de Cercetări Etnologice şi 

Dialectologice, Bucureşti, Editura Minerva, 1976, p. J 84. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 20:49:08 UTC)
BDD-A1326 © 1999-2001 Editura Academiei



178 GABRIELi\ Hi\Ji\ 4 

În spaţiul românesc, numărul mare de măşti şi diversitatea lor tipologică şi 
morfologică, mult mai bogată decât la alte popoare din zona sud-estică a Europei, 
demonstrează vechimea obiceiurilor de travestire şi a jocurilor cu măşti la noi: "Pe 
teritoriul României apare şi se dezvoltă o gamă foarte variată de măşti populare, cu 
o frecvenţă social-istorică mai mare decât la popoarele vecine sau apropiate şi 
totodată cu forme mai diverse şi mai evoluate; consideraţii care ne fac să 
conchidem că provenienţa lor e străveche şi continuitatea lor neîntreruptă, şi că 
putem să le atribuim valoare de note constitutive specifice culturii populare 
române. Printre altele trebuie reţinut şi faptul că unele popoare vecine recunosc 
influenţa directă sau indirectă, contaminarea şi decalcul exercitat înăuntrul 
inventarului lor de măşti populare, prin intermediul obiceiurilor cu măşti populare 
de tip morfo-funcţional propriu culturii române"lo. Clasificarea măştilor realizată 
de Romulus Vulcănescu este relevantă pentru diversitatea manifestărilor în cadrul 
cărora acestea erau sau sunt utilizate, dar, în acelaşi timp, ne oferă unele indicii 
necesare pentru modul nostru de abordare a unui material extrem de bogat şi de 
variat. Romulus Vulcănescu utilizează trei criterii: funcţional, structural, 
integrarea ludică, după ce arată că măştile populare, in faza actuală de dezvoltare, 
păstrează relicte paleoetnografice şi reminiscenţe paleofolclorice specifice măştilor 
primitive, dar că se diferenţiază de acestea din urmă prin conţinut şi "prin 
funcţiune". După Romulus Vulcănescu, "măştile populare pot fi împărţite din punct 
de vedere funcţional în: 

- măşti rituale, întrebuinţate 'in desfăşurarea unor superstiţii şi credinţe care 
mai păstrează în ele vagi reminiscenţe de practici stereotipe şi simboluri 
magice-mitologice, cum ar fi: măştile de divinaţie şi de profetizare, măştile 
de exorcizare, măştile «justiţiabilităţii», măştile de naştere, măştile de 
nuntă, măştile comuniunii funerare, măştile de provocare a fecundităţii şi 
fertilităţii solului, măştile de proliferare a unor specii de animale etc.; 

- măştile ceremoniale, întrebuinţate În unele forme de etichetă, protocol şi 
solemnităţi săteşti. În cazul acesta, măştile fac parte din mijloacele de 
împodobire ceremonială în carnaval, în trenele viale, în paradă etc.; 

- măştile divertismentale întrebuinţate ca accesorii în competiţiile 
coregrafice, în recuzita jocurilor de peste an şi în teatrul popular; 

- măşti decorative întrebuinţate pentru împodobirea interioarelor ŞI 
exterioarelor de case ea elemente arhitectonice. [ ... ] 

După structura lor, măştile populare actuale pot fi împărţite tot în patru mari 
categorii, în: 

- măşti integrale, care îmbracă şi travestesc întregul corp al purtătorului din 
creştet până în tălpi, în aşa fel încât cel mascat să nu poată fi deloc 
recunoscut. În ansamblul lor acestea sunt aşa numitele măşti-costume; 

- măşti reductive, care îmbracă şi travestesc o parte din corpul purtătorului, 
lăsând restul costumat normal sau pur şi simplu necostumat. Măştile 

10 Romulus Vulcănescu, Măştile populare, Bucureşti, Editura Ştiinţifică, 1970, p. 98. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 20:49:08 UTC)
BDD-A1326 © 1999-2001 Editura Academiei



5 MANIFESTĂRI TEATRALE FOLCLORICE: OR1GINE 179 

reductive sunt la rândul lor: măşti caschete sau glugi care acoperă capul şi 
umerii; măşti-obrăzare care acoperă în întregime faţa şi maschete sau 
frânturi de măşti care acoperă parţial un element al feţei sau unele mădulare 
(mână, picior, sex); 

-- mascoide sau măşti care se poartă în mâini, înfipte în pari, atârnate sau 
atelate pentru a substitui astfel simbolul unei persoane absente şi 

-- mascaroane sau măşti care servesc ca surse de elemente arhitectonice în 
decorarea rituală, ceremonială sau festivă a casei şi a gospodăriei rurale. [, , ,] 

După integrarea lor ludică, măştile populare pot fi împărţite în două mari 
categorii: 

- în măşti singulare, când În ceata de colindători sau jucători nernascaţi apare 
numai o mască, care polarizează În jurul ei interesul cultural al întregii cete 
şi a spectacolului cutumiar; 
în măşti de grup, când în ceata de colindători sau jucători apar mai multe 
persoane mascate cu măşti similare sau cu măşti diferite, care prin acţiunea 
lor coordonată dezvoltă întregul spectacol cutumiar în genul unei commedia 
dell 'arte"JJ . 

* 

Marea diversitate a formelor de teatru popular ne obligă la o grupare 
tipologică a acestora, O sugestie importantă În acest sens ne-o oferă studiul lui 
V. Adăscăliţei, Teatrul popular de Anul Nou în Moldova, care, la rândul său, 
porneşte de la analiza genetică a lui Paolo ToschiJ2 asupra teatrului popular italian, 
Autorul italian stabilea trei etape importante în evoluţia acestuia - draraa ritualică, 
jocul cu mască şi teatrul propriu-zis. Analizând diversele manifestări folclorice cu 
caracter dramatic, am stabilit două criterii principale de clasificare: ( 

1. prezenţa elementelor ritualice şi a celor coregrafice; 
2. prezenţa elementelor de limbaj dramatic: dialog, conflict şi! acţiune. 
Ţinând seama de aceste criterii, propunem gruparea manifestărilor folclorice 

cu caracter dramatic în trei tipuri: jocurile populare cu măşti, alaiurile şi teatrul 
popular propriu-zis. 

.Iocurile cu măşti 

Jocurile cu măşti se caracterizează printr-o mai mare pondere a 
elementelor ritualice, mai bine conservate şi mai evidente, pe de o parte şi, pe de 
altă parte, prin aspectul accentuat coregrafie al actualizării scenariului ritualic. 
Încadrăm în acest tip următoarele grupe: 1. obiceiuri cu rolfertilizator (Drăgaica'", 

II Ibidem, p. 91,.93, 
12 CL V. Adăscăliţei, op. cit" p. 7, 
i3 Dumitru Pop, Drăgaica, în "Anuarul de folclor", V-VII, 1984-1986 (extras), Cluj-Napoca, 

1987, p, 61-87, 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 20:49:08 UTC)
BDD-A1326 © 1999-2001 Editura Academiei



Paparuda 1 4); 2. obiceiuri cu rol de invocare şi control al forţelor naturii 
(Caloianul'", Paparuda), desfăşurate în cadrul riturilor agrare; 3. obiceiuri cu rol 
apotropaic (CăluşuI16); 4. obiceiuri cu rol iniţiatic, în cadrul riturilor de trecere 
(ilustrative sunt jocurile de priveghiJ? şi spectacolul nunţii18). 

Jocurile cu măşti au, în general, ca şi celelalte două tipuri, un caracter 
ocazional, desfăşurându-se în preajma unor sărbători creştine importante, 
suprapuse unor rituri arhaice de celebrare a divinităţi lor naturii: în preajma 
Rusaliilor (Căluşul), în ajunul zilei şi în ziua de Sânziene (Drăgaica sau 
Sânzieneleş. Există Însă şi situaţii când aceste jocuri, evidenţiind şi mai mult 
caracterul lor ritualic, se desfăşoarăi.la nevoie", de obicei în perioadele de secetă, 

când este invocată ploaia sau, invers, în cazul unor ploi abundente şi îndelungate, 
când este invocat soarele (Caloianul, Paparuda). 

Celelalte grupe de joc se desfăşoară tot ocazional, dar nu la o dată anumită, ci 
În funcţie de data la care are loc o nuntă" (perioadele în care se pot celebra nunţi 
sunt, de altfel, bine stabilite de calendarul bisericesc) sau de împrejurarea morţii 
cuiva (nu la toate înmormântările au loc jocuri de priveghi; în cazul în care moare un 
copil sau În cazul unui accident nefericit, situaţii în care familia este prea copleşită de 
durere pentru ca obiceiul să se poată desfăşura cu toată gama sa ludică ce implică, de 
cele mai multe ori, şi cornicul, se renunţă la practicarea jocurilor; este interesant de 
amintit aici şi obiceiul înmormântării-nuntă'", în cazul morţii unei fete sau a unui 
flăcău, obicei care conţine elemente de un mare dramatism). 

Locul de desfăşurare a jocurilor este şi el diferit, în funcţie de caracterul lor. 
Astfel, unele au caracter de colindă, fiind reprezentate (în mod obligatoriu) în 
curtea fiecărei gospodărir" (Paparuda, Căluşul); altele, mai aproape de forma lor 
originară, se desfăşoară În anumite locuri, învestite cu sacralitatev': la răscruci, la 
marginea ogoarelor sau chiar în lan uri, lângă o apă curgătoare, lângă fântână, la 

180 GABRIELA HAJA 6 

14 Ion Cuceu, Maria Cuceu, Vechi obiceiuri agrare româneşti. Tipologie şi corpus de texte, I, 
Bucureşti, Editura Minerva, 1988. 

15 Dumitru Pop, Contribuţii la studiul Caloianului, în "Studii şi comunicări", extras, Sibiu, 
1981, p. 7-26. 

16 Capitolul Căluşul din Istoria teatrului ... , I, ed. cit., p. 44-53 şi Horia Barbu Oprişan, 
Căluşarii, Bucureşti, Editura pentru Literatură, 1969. 

17 Ion H. Ciubotaru, Marea trecere. Repere ctnologice în ceremonialul funebru din Moldova, 
Bucureşti, Editura Grai şi suflet .- Cultura Naţională, 1999, p. 90-·94; Vasile Adăscăliţei, Jocul şi 
cântecul de priveghi în judeţul Vaslui, în "Studii şi comunicări de etnologie", tomul VIII (serie nouă), 
Sibiu, 1994, p. 27-48; Aneta Micle, capitolul Obiceiurile care marchează momente importante din 
viaţa omului, În Manifestări mimice şi dramatice în folclorul bihorean (rezumatul tezei de doctorat), 
Cluj-Napoca, 1985, p. 16-18. 

18 Ioan Meiţoiu, Spectacolul nunţilor. Monografie folclorică. Cuvânt înainte de acad. 
D. Panaitescu-Perpessicius, Comitetul de Stat pentru Cultură şi Artă, Bucureşti, 1969, p. 7, 37, 49, 68. 

19 Silvia Ciubotaru, op. cit., p. 71-73. 
20 Cf. Mihai Pop, op. cit., p. 159-160; Ion H. Ciubotaru, op. cit., p. 121-136. 
21 Ion Cuceu, Maria Cuc eu, op. cit., p. III. 
22 Dumitru Pop, Contribuţii la studiul Caloianului ... , p. 13-14, Drăgaica ... , p. 70. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 20:49:08 UTC)
BDD-A1326 © 1999-2001 Editura Academiei



7 MANIFESTĂRI TEATRALE FOLCLORICE: ORIGINE 181 

marginea satului etc. (Caloianul, Drăgaica); În sfârşit, spectacolul nunţii se 
desfăşoară în gospodăriile celor doi protagonişti, mirele şi mireasa, potrivit unui 
scenariu bine stabilit", iar jocurile de priveghi, În casa celui mort sau în ograda 
acestuia, de multe ori în preajma unui foc. În literatura de specialitate, găsim o 
descriere a modului de desfăşurare a acestei ceremonii În vechime: priveghiul era 
anunţat de buciumaşi - acest mod de a vesti moartea cuiva s-a păstrat În intreaga 
zonă montană din nord, până astăzi .- sau prin chemări de fluiere mari. După 
apusul soarelui, sătenii se adunau În jurul focului aprins În curtea mortului, 
primeau pomana şi îl pomeneau pe cel mort, apoi urmau petreceri şi jocuri, 
printre care cel mai impresionant era cel al cetelor de unchiaşi. Priveghiul Înceta 
o dată cu răsăritul soarelur", 

Deşi la aceste jocuri participă empatie întreaga comunitate rurală, actorii sau 
actanţii propriu-zişi sunt aleşi, potrivit obiceiului, după reguli precise: drăgaica 
este cea mai frumoasă fată dintr-un sat sau, în trecut, din mai multe sate (jocul fiind 
considerat o manifestare de grup, în cadrul cetei de fecioare, cu funcţie propiţială, 

fertilizatoare, de pregătire a fetelor pentru căsătorie, chiar dacă exista o leş:e 
nescrisă, potrivit căreia protagonista nu se putea căsător! vreme de trei ani); 
interdicţia pare să aibă mai multe cauze: fie este o reminiscenţă a vechilor rituri 
păgâne, specifice preoteselor fecioare ale diverselor divinităţi feminine, fie este un 
reflex al faptului că, fiind repudiate de biserică, aceste manifestări implicau 
pedepsirea celor care le practicau, încât, o vreme, aceştia erau scoşi în afara 
bisericii; aceeaşi situaţie o întâlnim În cazul Caprei sau al Căluşului care, în mod 
evident, este o manifestare ce respectă toate normele impuse de ceata de feciori"); 
vătaful căluşarilor este cel mai iscusit dansator, acest rol fiind menţinut/zeci de ani 
de aceeaşi persoană"; paparudele sunt şi ele alese, cu diferenţieri în <tumite zone 
etnografice, dintre copilele sau dintre băieţii aflaţi înainte de pubertaje; dintre fetele 
fecioare sau dintre adolescenţi, alteori, dar mult mai rar, paparudele sunt femei 
fl I . I . 28 a • ate a prima or sarcina . 

Ceea ce caracterizează majoritatea jocurilor cu măşti este faptul că actorii 
participanţi sunt investiţi cu puteri neobişnuite: "Călucenii sunt nişte oameni curaţi, 
aleşi şi rânduiţi de cele miluite, să meargă în lume şi ţeară, să tămăduiască pe cei 
bolnavi'?" (căluşorii au puteri vindecătoare, mutul căluşului conferă fertilitate 

23 Silvia Ciubotaru, op. cit., p. 73-87, 127-139. 
24 CL Simion Florea Marian, Înmormântarea la români, Bucureşti, 1892., p. 192·-222; 

T. T. Burada, Datinile poporului român la înmormântări, Iaşi, 1882, p. 18--19; Ion H. Ciubotaru, 
op. cit., p. 76-90. 

25 Dimitrie Cantemir, Descrierea Moldovei, capitolul al XVII-lea, Despre năravurile 
moldovenilor, Bucureşti, Editura de Stat pentru Literatură şi Artă, 1956, p. 268; ef. Dumitru Pop, 
Drăgaica ... , p. 69. 

26 Cf Ilie Moise, Confrerii carpatice de tineret. Ceata de feciori, Sibiu, Editura Irnago, 1999. 
27 Horia Barbu Oprişan, op. cit., p. 86. 
28 Ion Cuceu, Maria Cuceu, op. cit., p. 94-99. 
29 EmiIian Novacoviciu, Colecţiune folcloristică română din Răcăşdia şi Jur, Oraviţa, 1900, 

apud Horia Barbu Oprişan, op. cit., p. 54. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 20:49:08 UTC)
BDD-A1326 © 1999-2001 Editura Academiei



182 GABRIELA HAJA 8 

femeilor atinse de mascheta sexuală, drăgaicele conferă fertilitate lanurilor şi, 
implicit, simbolizează rodnieia viitoarelor familii, jocul paparudelor va aduce în 
mod sigur ploaia'" etc.), utilizând obiecte ritualice (caloianul, mama ploii, tata 
soarelui, mascheta mutului, măştile vegetale ale paparudelor, steagul şi ciocul 
căluşarilor, plantele magice utilizate de aceştia pentru rolul lor apotropaic şi 
apărător Împotriva divinităţilor malefice", steagul, bradul, colacul de nuntă, 
bradul de nuntă şi cel de înmormântare, pânza de ochi sau de faţă", podurile ş. a.) 
şi fiind obligaţi la respectarea anumitor reguli: regula tăcerii şi a respectării 
secretului impus de jurământ (Căluşul), cea a purităţii (Drăgaica, Paparuda), cea a 
convieţuirii în grup (căluşarii dormeau, câtă vreme dura jocul, la o anumită gazdă 
aleasă de ei sau, mai demult, în biserică, pentru a fi feriţi de Rusalii+'; paparudele 
se adună, la sfârşitul jocului care durează, de obicei, o zi - la o anumită casă 
pentru a Împărţi darurile rituale; la fel, pomana caloianului are loc la o anumită 
casă, unde participanţii sunt ospătari în grup). 

Fiecare dintre aceste jocuri are mai multe etape obligatori i: selectarea 
actorilor, investirea, prin jurământ sau prin tradiţie, cu puteri neobişnuite, 
confecţionarea obiectelor rituale (măştile rituale, steagul şi ciocul căluşului'", 
cununa şi podoabele drăgaicei, caloianul etc.), desfăşurarea jocului (cu 
numeroase elemente coregrafice - pantomimă şi, mai ales, dans, ca în Căluş, 
Drăgaică, Paparudă, jocurile de priveghi, nunta), adunarea darurilor rituale (cu 
excepţia Drăgaicei şi a jocurilor de priveghi), dezînvestirea protagoniştilor, prin 
distrugerea măştilor, prin aruncarea lor În apă tmăştile-costum sau maschetele 
paparudelor), prin îngropare sau ardere (ciocul căluşariIor şi părţi din costumul 
mutului), ori prin schimbarea elementelor simbolice (fata schimbă cununa de 
mireasă cu năframa de nevastă), Împărţirea darurilor rituale care încheie, de 
obicei, jocul. 

Comună este, de asemenea, încrederea în eficacitatea acestor obiceiuri. De 

aceea, ele au, de cele mai multe ori, un caracter obligatoriu, nerespectarea tradiţiei 
putând determina, conform credinţei, mari dezechilibre naturale ori sufleteşti. 
Astfel se explică indelungata menţinere a trăsăturilor de ritual ale acestor 
manifestări, chiar dacă, astăzi, foarte multe elemente arhaice şi-au pierdut 
semnificaţiile iniţiale. Aceste elemente au fost conservate parţial, prin repetare 
formală, fiind, uneori, reînvestite cu alte valori simbolice, chiar dacă partea 

3(J Ion Cuccu, Maria Cuceu, op. cit., p. 1 J 1. 
3 I Între acestea, cele mai importante erau pelinul şi usturoiul,a căror funcţie magică este 

descrisă detaliat de L-A. Candrea, 'in Folclorul medical românesc comparat, Privire generală, 
Medicina magică. Studiu introductiv de Lucia Berdan, Iaşi, Editura Polirorn, 1999. p. 461, 473. 

32 Romulus Vulcănescu, op. cit., p, 154. 
33 "Alte fiinţe supranaturale, despre care poporul crede eă aduc boala în trupul omului, sunt 

Rusaliile. în multe regiuni din ţară, ele sunt identificate eu relele, cu singura deosebire că [ ... ] şi le 
înfăţişează ca pe nişte babe urâte, gârbovite de bătrâneţe. Sunt în număr de :1 sau 7 şi umblă numai în 
săptămâna Rusaliilor şi în ziua de «Todorusale» sau «Strat de Rusalii» sau «Sfredelul Rusaliilor», 
care cade într-o miercuri, la 24 de zile înainte de Rusalii" (L-A. Candrea, op. cit., p. 186). 

34 Horia Barbu Oprişan, op. cit., p. 162, 176. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 20:49:08 UTC)
BDD-A1326 © 1999-2001 Editura Academiei



Alaiurile 

coregrafică a devenit dominantă (potrivit aceluiaşi proces de desernantizare a 
simbolismului originar al dansului, care îşi pierde treptat caracterul de dans ritual, 
transformându-se în spectacol coregrafie; în cazul Căluşului, fenomenul este destul 
de vechi, fiind prezent încă din secolul al XVI-lea). 

35 Cum este Vălăritul, ef. Lueia Cireş, Aspecte ale colindatului în Moldova, în ALlL, tomul 
XXVrI, 1979-1980, Iaşi, 1980, p. 77. 

36 V. Adăscăliţei, op. cit., p. 28. 
37 Cf. Emilia Bumb, .Jiâzii" din Chintelnic, în "Zestrea". Revistă de etnologie şi etnografie, 

Bistriţa-Năsăud, nr. 2, anul II, 1999, p. 13-15. 
38 Ibidem, p. 14. 
39 V. Adăscăliţei, Teatrul popular de Anul Nou ... , p. 21-22. 

183 

Alaiurile reprezintă forme de trecere spre teatrul popular propriu-zis, au un 
caracter mixt, coregrafie şi dramatic (prezenţa dialogurilor sau a succesiunii de 
monologuri) şi funcţie augurală, fiind reprezentate în cadrul riturilor de trecere la 
noul an sau, mai rar, în preajma Bobotezei ori de Paşti", de unde caracterul lor 
ocazional: "Reprezentând, de fapt, faza primară a teatrului folcloric, alaiurile au o 
individualitate incertă îrnprumutându-şi cu uşurinţă episoade, procedee, scheme. 
Astfel, aproape totdeauna jocurile măştilor zoom arfe sunt intrerupte de 
îmbolnăvirea animalului reprezentat şi cer aceeaşi intervenţie curativă; jocurile 
măştilor umane sunt construite pe o suită de dansuri specifice [ ... ]. De obicei, intră 
în alaiuri atât măşti zoomorfe [mai vechi, n. n.], cât şi reprezentări umane't"', 

O variantă actuală a alaiului ţărănesc de mascaradă este cea numită 
Hâzii, desfăşurată, În ajunul Bobotezei, în satul Chintelnic din subzona 
etnografică Şieu-Mocănime ". Obiceiul prezintă aspecte interesante, deoarece 
adună laolaltă elemente aparţinând altor jocuri: deghizarea băieţilor În fete şi a 
fetelor În băieţi, schimbarea vocii erau prezente în Căluş şi astăzi, ele se 
regăsesc în Drăgaică. Travestirea tinerilor în personajele unui alai de nuntă 
este similară celei din Alaiul caprei sau al malancăi, iar " bătrân ii [ce] spun 
că umblă cu moartea prin sat,,38 preiau În chip evident elemente din Jocul 
unchiaşilor. Hâzii este o formă de conservare şi reînviere, prin parodiere şi 
adecvare la mentalitatea contemporană, a vechilor jocuri cu măşti şi a 
alaiurilor ţărăneşti de mascaradă, Caracterul sacru al formelor; originare de 
teatru popular s-a pierdut, Hâzii de astăzi având unul preponderent ludic. 

De asemenea, 111 unele alaiuri se menţine fondul mitica-ritualic mai mult 
decât în altele, în telul acesta explicându-se prezenţa lor, în forme mai mult sau mai 
puţin modificate, în cadrul jocurilor de priveghi (Capra) sau în cadrul Căluşului. 

Alaiurile cunosc o foarte mare varietate; o clasificare a lor a fost făcută39 -- în 
funcţie de originea lor şi în funcţie de aspectul structural -- în: 1. alaiuri 
concentrate în jurul unor jocuri dramatice cu măşti animale: a) mai vechi: Capra 
(sau Malanca, în nordul Moldovei), Cerbul, Ursul, Berbecul, Tapul, Calul, Boul, 

9 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 20:49:08 UTC)
BDD-A1326 © 1999-2001 Editura Academiei



b) mai noi: Cocostârcul, Struţul, Păunul, Leul ş. a.; 2. alaiuri concentrate in jurul 
unor jocuri dramatice cu reprezentări umane: a) reprezentări ale profesiunilor: 
Caldararii, Ursarii, Sitarii, Mocănaşii, Arnăuţii, Bumbierii, Roşiorii, Artiştii, 
b) reprezentări ale tipurilor etnice: Harapii, Turcii, Jidanii, c) reprezentări 
alegorice sau ale vârstelor: Anul Nou şi Anul Vechi, Moşnegii, Babele; 3 alaiuri 
provenite din evoluţia unor datini şi practici rituale: Cârdul, Cuc ii, Jocurile, 
Hora, Nunta (ţărănească", ţigănească. jidovească) ş. a. 

"În Dobrogea mai cu seamă, precum şi prin unele comune de pe malul 
stâng al Dunării, jud. Ialomiţa, care sunt locuite în cea mai mare parte de 
bulgari, este obiceiul ca duminica, de ziua de lăsatuJ secului a Postului 
Paştelui, iar prin alte locuri, a doua zi, adică luni, in săptămâna cea dintâi a 
postului mare, să se facă datina numită Cucii. În acea zi se adună 20 de flăcăi, 
din care unul îşi pune coarne, se îmbracă cu haine împestriţate şi se zugrăveşte 
cu negru pe obraz ca diavolul, numindu-se el împărat; apoi merg pe la case şi 
joacă, după care apoi li se dă câte un bacşiş''?'. Alaiul, cu alte tipuri de măşti, 
este atestat şi în Moldova, Muntenia şi în sudul Tansilvaniei, Aici, "cucii" 
poartă măşti-caschete, care le acoperă capul, fiind foarte înalte şi bogat 
împodobite'". 

La originea alaiurilor din prima grupă se află, după cum o sugerează şi 
clasificarea de mai sus, jocuri dramatice având ca protagonist un singur personaj 
purtător de mască (cum era Turca, în Moldova şi Transi lvania, numită Brezaia, în 
Muntenia). Aceste alaiuri au la origine jocuri rituale de o foarte mare vechime, 
legate, în cultura noastră, de legenda despre vânătoarea şi sacrificarea unui zimbru, 
ca probă de tip eroic, putând avea mai multe semnificaţii - ritual de iniţiere, 
sacrificiu de întemeiere etc., unele atestate nu numai În cultura română, ci şi în 
Orientul antic, în zona mediteraneană şi romană. De altfel, Sf. Augustin descrie 
măştile de capră şi cerb, considerându-le "aşa de oribile că ar înspăimânta chiar pe 
demoni"; iar Sinodul al şaselea din 692, Constantinopol, condamnă obiceiul păgân 
al mascării'". Manifestări ale acestui joc apar, până În secolul al XIX-lea, în 
Armenia şi Sicilia", fiind o urmă a străvechilor rituri pentru vânătoare sau 
înmulţire a turmelor. De-a lungul timpului, imaginea caprei seabstractizează, fiind 
integrată riturilor agrare, pentru ca, mai aproape de zilele noastre, personajul 
zoomorf să devină personaj integrat în alaiul de Anul Nou. Dimitrie Cantemir face 
o scurtă descriere a jocului, aşa cum era el în perioada contemporană redactării 

184 GABRIELA HAJA 10 

40 Vasile Alecsandri, inspirându-se din folclor, a scris "pentru beneficiul săracilor un tablou 
naţional intitulat Nunta ţărănească, care va ii reprezintat pe teatru de cătră amatori, membri ai înaltei 
nob\cţi şi ai onoratului public. În această piesă figurează carul druştelor.ce aduce la nuntă pc mireasă 
cu amicclc ci" (s. a.) (Opere, V. Teatru, text ales şi stabilit, note şi variante de Georgeta Rădulescu- 
Dulgheru, Bucureşti, Editura Minerva, 1977, p. 26-27). 

41 T. T. Butada, Istoria teatrului ... , p. 71. 
42 Cf.Istoria teatrului ... , vol. 1, ed. cit., p. 78-79. 
43 Cf. Petru Caraman, Substratul mitologic al sărbătorilor de iarnă la români şi la slavi. 

Contribuţie la studiul mitologiei creştine din orientul Europei, în "Arhiva", XXXVIII, 11f. 2-4. Iaşi, 
1931, p. 390-397. 

44 Istoria teatrului ... , 1, ed. cit., p. 54. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 20:49:08 UTC)
BDD-A1326 © 1999-2001 Editura Academiei



Il MANIFESTĂRI TEATRALE FOLCLORICE: ORIGINE 185 

complexului studiu: "În ziua de Crăciun se pune cuiva o căpăţână de cerb cu coarne 
mari, de care se leagă o mască făcută din fâşii de pânză colorată şi atât de lungi 
încât acoperă şi picioarele celui care o poartă. Peste acesta se aşază altul, care se 
face un bătrân ghebos, şi aşa străbat toate uliţele şi casele, jucând şi cântând, cu o 
mulţime de lume după ei,,4s. La mijlocul secolului al XVIII-lea jocul era 
condamnat, laolaltă cu aIte manifestări folclorice "păgâne", ca fiind neconform 
creştinismuJui: "Şi încă mai priirnesc în casele lor turca sau brezaia având cu sine şi 
rnăscărici ghiduş, Carele schimbându-ş faţa sa (cea după chipul lui D[u]mnezău 
zidită), cu gura zice cuvinte urâte, scârnave, iară cu trupul face chipuri grozave şi 
spurcate, atâta cât pre cei rară de minte oameni bucurând, iară pre cei rară de 
răutate copii spăriind?"', Până în secolul al XIX-lea, exista o diferenţiere pe zone a 
numelui jocului: În Moldova şi Transilvania - turca, în Muntenia - brezaia. Cele 
două personaje ale acestui joc s-au desprins dintr-un grup mai numeros, pentru că 
jocul a evoluat din jocurile rituale de ceată. În secolul nostru, cele două personaje 
se reintegrează în grupuri mai mari: capra, singură, face parte din ceata urătorilor 
de Anul Nou, iar moşul însoţeşte copiii care recită Pluguşorul": Pe de altă parte, 
intrând în contact cu jocul unchiaşiIor, jocul turcii sau al brezaiei se dezvoltă în 
forme teatrale complexe: Malanca şi Alaiul caprei. Capra ajunge să fie "diferită de 
turcă atât în ceea ce priveşte masca, cât şi În privinţa scenariului obiceiului. Pe câtă 
vreme turca reprezintă mai degrabă o ficţiune, imaginea unui animal fabulos, 
desprinsă de realitate, capra înfăţişează imaginea concretă a animalului real?". 

Cele din grupa a doua sunt forme evoluate din jocurile dramatice cu măşti 
animale, printr-un transfer al ponderii dramatice de la personajul zoomorf la 
personajul antropomorf ce avea, iniţial, rolul însoţitorului ori al vraciului. O dată cu 
demagizarea jocului, personajul iniţiat devine personaj comic şi ;trece În 
"avanscenă". ' 

Alaiurile din grupa a treia continuă riturile de ceată, avându .. ş; originea În 
colindă (Cârdul), în obiceiul horei (Hora), în obiceiul nunţii (Nunta), în riturile 
nupţiale combinate cu cele funerare, reprezentate parodic (Cuciiş] şi În cadrul 
manifestărilor de acest tip petrecându-se acelaşi proces de demagizare. 

Teatrul popular propriu-zis 

Teatrul popular propriu-zis reprezintă ultima etapă în evoluţia genului 
dramatic popular, evoluţie determinată deopotrivă de mecanismele interne ale 
genului şi de influenţele târzii, exercitate din mediile cultivate. În cadrul acestui tip 
ponderea o are dialogul şi rostirea lui, dar şi costumele şi măştile. Un rol important 
în reprezentare îl au improvizaţia şi talentul actorilor, care actualizează, În fiecare 
an şi la fiecare casă, aceeaşi schemă dramatică. 
-------_._----- 

45 Descrierea Moldovei, ed, cit., p. 28l. 
46 Synopsis, fila 52v/54V• 
47 Din culegerile Institutului de Folclor, în "Revista de folclor", VII, nr. 1-2, 1962, p. 158. 
48 Aneta Micle, op. cit., p. 9. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 20:49:08 UTC)
BDD-A1326 © 1999-2001 Editura Academiei



186 GABRIELA. HAJA 12 

Şi teatrului popular îi este specific caracterul ocazional, timpul reprezentării 
fiind bine delimitat: două zile (în ajunul Anului Nou şi în ziua de Anul Nou), o zi 
(numai în ajunul Anului Nou) sau numai o jumătate de zi şi o noapte (din amiaza 
ajunului până în dimineaţa primei zile din an). Piesele de teatru popular cu 
subiect religios se desfăşoară în preajma Crăciunului şi, uneori, de la Crăciun 
până la Anul Nou. 

O altă trăsătură specifică este modalitatea de desfăşurare, comparabilă cu a 
colindei"; caracterul de colindă al teatrului popular impune note particulare 
celorlalte trăsături. Pe lângă caracterul de colindă, au fost stabilite şi alte 
caracteristici ale teatrului popular: ,,[ ... ] structură de vodevil, prezenţa unor 
elemente de scenografie, decor şi costumatie, artă dramatică mult diferită de cea 
cultă, colaborarea sporită din partea spectatorului, permanentă conternporaneizare 
care duce la o continuă refuncţionalizare, vădit specific naţional - spre deosebire 
de alte etape mai vechi ale teatrului popular - care se accentuează până la 
specificul regional'f". 

De asemenea, o trăsătură importantă a acestui tip este caracterul preponderent 
dialogic şi prezenţa conflictului dramatic. Chiar dacă există interludii muzicale, 
ponderea o are textul rostit şi, uneori, pantomima comică, improvizată, nu aspectul 
coregrafie. De altfel, din cauza condiţiilor de reprezentare - în casa/curtea 
gospodarului, Într-un spaţiu relativ restrâns -, "mişcarea scenică" este rudimentară, 
fiind mai mult sugerată decât realizată şi reducându-se, de cele mai multe ori, la 
executarea unui pas înaintea celorlalţi actori pentru ca, după enunţarea replicii, 
vorbitorul să facă loc interlocutorului. În cazul pieselor de teatru propriu-zis, 
numărul actorilor nu este foarte mare, reprezentaţia având loc, de obicei, Într-un 
spaţiu închis, spre deosebire de jocurile cu măşti şi de alaiuri, la care participă un 
număr mare de membri şi care se desfăşoară fie în afara satului, fie în curţile 
gospodăriilor. 

În sfârşit, specifică teatrului popular este maxima simplificare a elementelor 
de scenografie, decor, artă interpretati vă. Acest fapt este determinat, cum s-a arătat, 
de caracterul de colindă. Scena şi decorul lipsesc de cele mai multe ori; Între actori 
şi spectatori nu există distanţa scenică, locul celor din urmă fiind, ca în teatrul antic 
sau cel elisabetan, În jurul actorilor. În funcţie de talentul actorilor, spectatorii sunt 
mai mult sau mai puţin antrenaţi în reprezentare, asemănător felului în care se 
petrec spectacolele experimentale de tip happening. 

Alegerea interpreţilor se face după mai multe criterii: mai întâi toţi actorii 
sunt băieţi sau bărbaţi (prezenţa femeilor în teatrul popular este cu totul accidentală 
şi de dată foarte recentă), iar rolurile sunt împărţite in funcţie nu doar de calităţile 
actoriceşti, ci şi de acelea morale (un personaj pozitiv nu poate fi interpretat de un 
om care nu este respectat de colectivitate). Se impune însă precizarea: ,,[ ... ] ceea cc 

49 .Llmblatul măştilor se află În stare de puritate adesea. însă de multe ori este contaminat cu 
colindatul propriu-zis" (P. Caraman, art. cit., p. 392). 

50 V. Adăscăliţei, op. cit., p. 12. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 20:49:08 UTC)
BDD-A1326 © 1999-2001 Editura Academiei



13 MANIFESTĂRI TEATRr'\LE FOLCLORICE: ORIGINE 187 

la prima vedere ar putea să fie luat drept stângăcie în arta scenică a teatrului 
folcloric este - la o cercetare mai atentă - dovadă a unei capacităţi nebănuite de 

«interpretare» a unor date simplificate Ia maximum?". 
In legătură CLI structura de vodevil a teatrului popular, folcloristul ieşean 

V. Adăscălitei tace o precizare deosebit de importantă pentru evoluţia teatrului în 
cultura română: "Melodiile şi jocurile au provenienţa cea mai diferită: tradiţională 
în piesele vechi, cultă -- parţial - în cele mai noi. Acest pronunţat caracter de 
vodevil rezultă din valorificarea unor tradiţii de teatru folcloric şi nu trebuie pus 
decât parţial pe seama influenţelor scenei culte româneşti din secolul al XIX-lea, 
deoarece ea însăşi îl preluase (prin Alecsandri şi alţii) atât din practica teatrului 
apusean, cât şi din practicile populare locale, din zestrea spirituală a publicului la 
care se încerca pătrunderea Înlesnită astfel,,52. 

Clasificarea pieselor de teatru popular propriu-zis pe care o propunem noi 
este analoagă celei făcute de V. Adăscăliţei în studiul SăU53. Astfel, observăm 
existenţa a trei grupe, în funcţie de originea şi influenţele la care au fost supuse: 

- drama religioasă; 
piese de teatru de influenţă livrescă şi urbană nereligioase; 

-- teatrul de păpuşi. 
În prima grupă includem Irozii, Mironosiţele, Adam şi Eva (Jocul cu pomul sau 

Pomul raiului), LăzăreluZS4 şi Vicleimul (dramă populară veche, de origine creştină). 
În cea de a doua grupă se încadrează următoarele subgrupe: a) teatrul 

haiducesc şi hoţesc: Haiducii, Jienii, Bujor, Groza, Codreanu, Darie, Tudor, 
Craiovean, Radu, Piticii, Păunaş, Gruia lui Novac, Niţuleasa, Duca, C.)roi ş. a.; 

b) teatrul cu subiecte istorice: Înfrângerea lui Napoleon, Ştefan ge1 Mare, 
Brâncovenii, Căderea Plevnei sau Predarea lui Osman-Paşa, Curcanii, Hora 
Unirii sau Piesa României, Pacea sau Pacea generală, Căderea Berlinului sau 
Predarea lui Hitler ş. a.; c) teatrul cu subiecte legendare şi nuvelistice: Voinic 
înflorit, Voinicul munţilor, Făt-Frumos, Mircea şi Baiazid, Stejarul din Borzeşti, 
Movila lui Burcel, Barbu Lăutaru, Piesă sanitară ş. a.5S; d) teatrul cu subiect 
ştiinţifice-fantastic: Satelitul". 

În cea de-a treia grupă se Înscriu Jocul păpuşilor şi reprezentaţia teatrală cu 
păpuşi numită tot Vicleim57• 

51 V. Adăscăliţei, op. cit., p. 16. 
52 Ibidem, p, 14. 
5] Ibidem, p, 22-23. 
54 Cf. Dicţionarul literaturii române de la origini pină la 190(), Institutul de Lingvistică, Istorie 

Literară şi Folclor al Universităţii "AL l. Cuza" laşi, Bucureşti, Editura Academiei, 1979, p. 840. 
55 V. Adăscăliţei, op. cit .. p. 22-23. 
56 H. Oprişan, Satelitut, În "Teatrul", an. X, nr. 9, 1965, p. 64-69; N. Popa, "Satelitul". piesă 

comică, Târpeşti - Neamţ, 1966, manuscris, apud V. Adăscăliţei, op. cit., p, 22·-23; Rornulus 
Vulcănescu, op, cit., p. 271-272. 

57 Cf. T. T. Butada, Istoria teatrului ... , p. 9--23; D. C. Ollănescu, Teatrul la români. Ediţie 
Îngrijită, prefaţă, note şi comentarii de Cristina Durnitrescu, Bucureşti, Editura Eminescu, 1981, 
p. 4344, 5659; Istoria teatrului ... , 1, ed. cit., p, 1I6126. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 20:49:08 UTC)
BDD-A1326 © 1999-2001 Editura Academiei



188 GABRIELA HA.I A 14 

Teatrul de păpuşi are un rol foarte interesant în apariţia şi evoluţia teatrului 
românesc cult, pentru că a influenţat tipologia personajelor şi natura conflictului 
În primele piese originale româneşti. Piesa lui Iordache Golescu, Comedia ce să 
numeşte Barbul Văcărescul, vânzătorul ţării (1828), a fost reprezentată la teatrul 
de păpuşi, având drept personaj-rezoneur, ipostază individualizată a corului antic, 
un măscărici. Tot la păpuşării s-a jucat, în lipsa unui teatru propriu-zis, şi 
Comedie banului Costandin Canta ce-i zâc Căbujan şi cavaler Cucoş, alcătuită 
de Costache Conachi, Neculai Dimachi şi Dimitrache Beldiman, şi Giudecata 
fimeilor, a aceluiaşi Costache Conachi. 

* 

Manifestările cu caracter dramatic româneşti se înscriu în cadrul mai larg 
european, fără să constituie o excepţie. La originea acestor manifestări se află rituri 
arhaice, constituind moduri de expresie ale unei viziuni sacralizante, integratoare, 
asupra lumii Înţelese ca Întreg armonios. 

Supuse unui proces treptat de demagizare şi desemantizare, aceste rituri au 

[ost conservate parţial de formele populare ale manifestărilor cu caracter dramatic. 
In cultura populară românească există astăzi o foarte mare diversitate a acestor 
forme. Această situaţie ilustrează, pe de o parte, vechimea lor şi, pe de altă parte, 
viabilitatea conferită de actualizarea lor repetată, creatoare. 

Cu toată această diversitate, există elemente unificatoare care au făcut 
posibile clasificările propuse mai sus. Ceea ce conferă unitate acestor manifestări, 
indiferent de modul cum sunt grupate, este rolul lor complex, magic şi estetic. 

MANIFESTATIONS THEÂTRALES FOLKLORIQUES: ORIGINE ET EVOLlJTION 

RtSUM( 

Cette etude qui utilise les resultats de nos recherches anterieures pour notre these de doctorat 
(La constitution de la terminologie concernant le tlteâtreţ propose une presentation systernatique des 
manifestations theâtrales folkloriques dans l'cspace rournain et de leur evolution dans le tcmps, La 
necessite detablir des champs semantiques el referentiels nous a irnpose une classification des formes 
folkloriques ayant des traits dramatiques: le jeu des masques, les rnanifestations plus amples cornme 
«alaiul», le theâtre fclklorique proprement dit. Cette classification nous a offert aussi un critere selon 
lcquel on a pu hierarchiser la liste des termes populaires concernant la creation dramatique 
folklorique, On a souligne le fait que, malgre Icurs particularites, les manifestations folkloriques 
rournaines ne constituent pas une exception, mais elles font partie d'un phenornene plus large, 
europeen. Ces rnanifestations ont leur origine dans des rites archarques qui expriment une vision 
sacralisee du monde. Ces ritcs 'lui ont connu un proces d'affaiblissement de la dimension magique et 
des changcments semantiques ont ere partiellement preserves dans des Iorrnes dramatiques 
populaires. La diversite de ces formes dans.Ja culturc roumaine acluelle est un signe de leur 
anciennete el de leur vitalite renforcees par leur actualisation pennanente et creatrice. 

Institutul de Filologie Română 
"A. Philippide" 

Iaşi, str. Th. Codrescu, nr. 2 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 20:49:08 UTC)
BDD-A1326 © 1999-2001 Editura Academiei

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

http://www.tcpdf.org

