BOGDAN MIHAI DASCALU

TEMESWAR

Aspekte der Fremdheit in Herta Mullers Erzahlungen

Der Fremdheitsbegriff wurde sowohl von der Exilforschung, als auch von der
Forschung der Literatur der Vertriebenen untersucht, doch diese haben bislang
kein klares Fremdheitskonzept ausgebildet. So ist die Notwendigkeit entstanden,
dal3 dieser Begriff zum Gegenstand einer anderen, abgesonderten Wissenschaft
wird. Nach Wierlacher betrachtet die Xenologie die Fremdheit als Eigentum des
umfangreichen Literaturgebiets. Deswegen schlielt die Xenologie mehrere
Perspektiven, und zwar eine anthropologische, eine ethnologische, eine
linguistische und eine literarische Perspektive ein. Sie erscheint somit als eine
interdisziplinare Wissenschaft, wie Wierlacher (1993b: 87) erklart. Doch den
zentralen Gegenstandsbereich kulturwissenschaftlicher Xenologie bilden nicht
Fragen nach der Unverstandlichkeit von Leben oder Tod und der Fremdheit
unseres Selbst und Na&chsten, sondern die Erscheinungsformen kultureller
Andersheit als Fremdheit.

Das Eigene, das Andere und das Fremde werden von der kulturwissenschaftlichen
Xenologie im Ubergeordneten Konzept der kulturellen Alteritdt in Beziehung
zueinander gesetzt. All diese Zuge verleihen dem menschlichen Leben eine
kulturelle Dimension.

Es gibt viele vorwissenschaftliche und wissenschaftliche Definitionen des
Fremden: das normativ und das kognitiv Fremde, die intra — und interkulturelle
Fremde, die ethnische Andersheit, die AuR3enseiter und Ausgegrenzten, das
Unbekannte als das Bedrohliche oder exotisch Reizvolle und intellektuell
Attraktive, das Auslandische oder Nichtzugehorige, das zeitlich oder raumlich
Entfernte, das Verdréangte, Ratselhafte und Unheimliche oder die Unbegreiflichkeit
Gottes usw. (Vgl. Wierlacher 1993b: 39)

Die Fremdheit bezieht sich nicht nur auf eine Wirklichkeit auRerhalb der Grenzen
unserer eigenen Identitat, sondern sie bildet eine relationale Kategorie, die eine
Differenzrelation bezeichnet. Man kann folglich die Fremdheit nicht durch sich
selbst definieren, sondern durch ihr Gegenteil: die Identitéat. Das Selbstverstandnis
ist zugleich Produkt interpersonaler und interkultureller Kommunikation. Die
Gegenthese ist gleichermalf3en giltig, und zwar Selbstverstandnis beruht auf Akten
des Fremdverstehens. Daraus wird die Ambivalenz der Fremdheit ersichtlich,
welche gegensatzliche Wirkungen hervorruft. Diese aul3ergewohnlich wichtige
Tatsache wurde von den Xenologen wahrgenommen, und sie haben immer wieder
die Offentlichkeit darauf aufmerksam gemacht. verantwortlich. Es ist nicht zufallig,
daf sich die Xenologie in Deutschland eher als in anderen Landern entwickelt hat,
denn hier kdnnte man immer noch Uber ein Schuldgefiihl sprechen, was die

183

BDD-A13202 © 2001 Mirton Verlag
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 19:04:30 UTC)



Auslander betrifft. Und gerade deswegen muifte man den Grund herausfinden,
wieso die deutschen Fremdheitsforscher eine so wohlwollende Haltung der
ethnologischen und der kulturellen Wirklichkeit gegentiber aufweisen. Es findet
namlich eine Distanzierung von der Wirklichkeit statt: Diese Realitét erscheint nicht
so wie sie ist, sondern so wie sie sein sollte. Die Xenologie gewinnt deswegen
eher das Aussehen einer Fremdheitspropaganda und nicht jenes einer
Fremdheitswissenschaft. Die positive Wirkung des fremden Faktors gegeniiber
einer nationalen Kultur wird Ubertrieben. Der Akzent liegt nicht mehr auf der
kulturellen Identitat, sondern auf der Interkulturalitat. Dieses Ereignis ist sowohl
den Gemeinschaften, als auch den Individuen eigen. Der HOhepunkt des
Identitatsgefihls befindet sich in der Kindheit und wird mit dem Altwerden immer
schwécher:

Das Erbe der Kindheit verringert sich, wahrend die neue Kultur in ihrer
Selbsteinschéatzung tbernommen wird. Mit anderen Worten, wird die kulturelle
Identitdt eines Fremden immer flexibler und beruht nicht mehr auf der
Mitgliedschaft zu der urspriinglichen Kultur oder auf der fremden Kultur allein,
sondern gewinnt einen flieBenden interkulturellen Charakter. (Barloewen 1993, S.
307- 308)

Diese Erkenntnis kann von hoher Bedeutung flr unsere Arbeit sein, da in Herta
Millers Werk der Erzahler oft ein unschuldiges Kind ist. Das Kind nimmt die
Fremdheit als eine Bedrohung wabhr:

Unbekanntes weckt vielfach Angst; entsprechende Erfahrungen sind, wie das
Fremdeln von S&uglingen anzeigt, anthropologische Konstanten. Die Erfahrung des
Kleinkindes, dal? Fremdes an Trennung gemahnt, bleibt eine der Quellen von
Angst- und Schuldgefuhlen, deren Abwehr durch die Xenophobie, durch die
Vermeidung des Fremden, ermdglicht werden soll. (Wierlacher 1993b: 39).

Von diesem Standpunkt aus kénnte man die objektive Stimme des Kindes mit
jener des objektiven Wissenschaftlers vergleichen. Es taucht in beiden Fallen eine
Tendenz der Distanzierung gegenuber einer unbekannten Wirklichkeit auf. Diese
Distanzierung ist sowohl dem Anthropologen:

Distanz wird ausgehandelt; der Wahrnehmung und Erkenntnis ermdglichende

Abstand zwischen Bild und Betrachter hangt sowohl von der Materialitdt des

Gegenstandes als auch von der Beschaffenheit der Augen des Betrachtenden und
von dessen Blickwinkel ab. (Wierlacher 1993b: 92-93),

als auch dem Ethnologen eigen:

Die Ethnologie teilt mit allen Humanwissenschaften, die Behinderung, die sich aus
der Tatsache ergibt, da3 der Forscher und sein Gegenstand eine Einheit bilden und
daR das sich daraus ergebende personliche Engagement eine objektive
Betrachtung verhindert’ (Beuchelt 1988: 320). (Bargatzky 1993: 220)

Ebenso wichtig fir die vorliegende Arbeit ist die Tatsache, daf3 die Fremdheit auch
als literarisches Thema wahrgenommen wird; es hat sich sogar der Begriff der
Migrantenliteratur durchgesetzt. Das Verhdltnis zwischen der Migrantenliteratur
und ihren Empfangern kdnnte mit dem Verhéltnis zwischen einem Fremden und
seiner Gastumwelt vergleichbar sein. Die Beziehung zum fremden Element ruft in
beiden Fallen Neugier und Uberraschung hervor:

Liest man Literatur als Fremdliteratur, sind mit den hermeneutischen

184

BDD-A13202 © 2001 Mirton Verlag
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 19:04:30 UTC)



Voraussetzungen auch die Lese-Erwartungen verandert: Nicht nur bei der
Verkniipfung des Gelesenen mit eigener Lebenserfahrung, sondern auch bei der
Realisierung des ‘asthetischen Wertes' insgesamt ist man zu groRerem Risiko
bereit; man erwartet weniger Bestatigung, dafir mehr Uberraschung;
Nichtverstehen [6st weniger Irritation aus, eher Neugier — und wenn wir hart
betroffen sind von der ,Fremde’, empfinden wir allenfalls Bestirzung dartber, dal
Menschlichkeit sich so verschiedener Gestalt bedienen kann. So erhélt der Text,
was seine potentielle ‘Andersheit’ angeht, eine grofRere Vorgabe. Wir sind bereit,
weitere Lese-Wege zu gehen, ehe wir auf ,Verstehen' zu insistieren beginnen.
Auch wenn es befremdlich klingt: Der ,fremde’ Text hat — méglicherweise — gerade
dadurch, daR wir uns seiner kulturhistorischen Fremde bewuf3t sind, eine gréRere
Chance, uns zu ,bewegen’. (Krusche 1985: 139).

Man sollte die letzte Bestimmung des Autors nicht vergessen, und zwar jene, daf3
ein Text aus der Migrantenliteratur fir den Leser vom hoheren Interesse ist, als ein
Text, der ein ihm vertrautes Thema enthélt. Derselbe Autor weist auf dieselbe
Chance hin:
Die Lekture von Uberkulturellen Grenzen hergeholter Fremdliteratur bietet die
Maoglichkeit einer exemplarischen Lese-Erfahrung; sie legt es nahe, eine extrem
weite Distanz zwischen den historischen Bedingungen der Textproduktion
einerseits und der Textrezeption andererseits als Uberbriickbar zu erproben; die
Chance der lesenden Uberbriickung liegt in der Einleitung eines dialektischen
Prozesses, der sowohl die Textfremde in ihrer historischen Genese als auch die
Bildungsgeschichte und damit die gesellschaftlich-institutionalen Interessen des
lesenden Subjekts in sich aufnimmt. (Krusche 1985: 130-131)

Ohne den literarischen Wert des Werkes von Herta Miller vermindern zu wollen,
konnte man ihren Erfolg in Deutschland, wenigstens zum Teil, gerade durch
vorhergehende Behauptungen erklaren: Sie wird als deutschsprachige Tragerin
einer fremden Kultur wahrgenommen. Diese kulturelle Differenz beeindruckt den
deutschen Leser stark, welcher sich in eine ebenso fremde Welt eingeladen funhlt.
Es ist die Welt einer Minderheitsgemeinschaft, die im Zeichen der Apokalypse
steht.

Es hat sich in den letzten Jahrzehnten eine Fremdliteraturwissenschaft entwickelt,
die sich in mindestens drei Dimension entfaltet hat (Krusche 1985: 132):

1. der Rekonstruktion und Analyse der Werk-Welt', d.h. hier der Welt, in der der
jeweilige Text entstanden ist und worauf er reagiert;

2. der Rekonstruktion und Analyse der ,Rezipienten-Welt', d.h. hier der Welt, in die
hinein — Uber eine betrachtliche kulturhistorische Distanz hinweg — der jeweilige
Text realisiert wird, wobei neben den allgemeinen Rezeptionsbedingungen
insbesonders die institutionalisierten Interessen an der Literatur fremder Kulturen
zu reflektieren sind;

3. der Analyse der Bedingungen und Méglichkeiten des Vermittlungsprozesses,
innerhalb  dessen  Wissenschaftler  (Studenten, Lektoren, Professoren)
verschiedener Muttersprachen aus AnlaR der Deutung eines literarischen Textes in
einem methodisch organisierten Kommunikationsspiel sich aufeinander zu
beziehen haben.

Diese Bestimmung ist von Bedeutung, da Herta Mullers Prosawerk auch von der
Fremdheitsperspektive betrachtet werden kann. Diese Untersuchung kénnte auf
zwei Arten geschehen:

a) Die Fremdheit betrachtet als Verhaltnis zwischen der von der Autorin erwahnten
Welt und jene ihrer Rezipienten — diese Beziehung wurde im vorhergehenden

185

BDD-A13202 © 2001 Mirton Verlag
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 19:04:30 UTC)



Absatz besprochen (Siehe 2.1.)
b) Die Fremdheit, von den in Herta Millers Werk erscheinenden Personen als
auswartige Wirklichkeit wahrgenommen.
Im folgenden gehen wir nur auf den zweiten Aspekt ein.
Die von Herta Miiller in den Niederungen und im Drickenden Tango erschaffene
Welt ist eine vorwiegend bauerliche Welt. In ihrer Mitte befindet sich das deutsche
Dorf aus der Banater Heide. Es handelt sich um eine konzentrische Welt, die aus
drei Kreisen besteht: der Familie — im Mittelpunkt — dem Dorf und der fremden
Umgebung. Diese drei Welten werden mit Hilfe des Erz&hlers vereinigt. Es ist nicht
zufallig, dafd der Erzahler in den meisten Fallen die Gestalt eines Kindes annimmt,
weil das Kind, so wie im vorhergehenden Absatz ausgefiihrt wurde, am besten die
Identitat der Gruppe, welcher es angehort, bewahrt. Es erfalt mit Scharfe die
Verschiedenheiten zwischen der eigenen Identitat und der durch Fremdheit
veranschaulichten Alteritat.
Ein umfassendes Bild des deutschen Dorfes wird in der Erzahlung Dorfchronik
vorgestellt. Es offenbaren sich darin mit Genauigkeit die Gegensétze zwischen den
Traditionen der Einheimischen und den Institutionen, die als fremd wahrgenommen
werden.
Der erste Aspekt wird mit Hilfe des obsessiven Bildes der identischen bauerlichen
Hauser (Raume der familiaren Identitét) verdeutlicht:

Die Seitengassen sind Hauserreihen. Die Hauser der Hauserreihen sind alle gleich

rosa getincht, haben die gleichen griinen Sockel und die gleichen braunen

Rolladen. Sie unterscheiden sich nur durch die Hausnummernschilder voneinander.
(Dorfchronik , DT: 38-39)

Die Alteritat wird nur selten in dieser verschlossenen Atmosphare wahrgenommen.
Wenn das geschieht, so wird die Alteritdt mit Hilfe eines kinstlichen Gepréges
ausgedruckt:

Manchmal lehrt die Kindergartnerin [...], die eine gute Akkordeonspielerin ist, die

Kinder sogar Schlager, in denen auch englische Wérter wie darling und love
vorkommen. (Dorfchronik , DT: 29)

Die Alteritdt wird nicht nur durch das Eindringen des fremden Elementes
wahrgenommen, sondern auch durch die Flucht in eine fremde Welt. Das
Verlassen des Dorfes verwandelt sich in ein wahrhaftiges Zeremoniell, dann, wenn
es um die Jungen geht, die in den Krieg ziehen missen:

Denn so war es damals bei uns im Dorf, dal die Vater, wenn die S6hne in den

Krieg gingen, die Koffer bis zum Bahnhof, bis zum Zug, bis an den Rand des
Krieges trugen. (Drosselnach t, DT: 78)

Die Eltern versuchen, Martin, die Hauptfigur der Kurzgeschichte, aufzuhalten, ohne
daR es ihnen gelingt:

Jakob sagte: Martin, die Mutter hat gesagt, daf’ ich dir noch mal sagen soll, du
sollst nicht gehn. (Drosselnacht , DT: 77)

Die Reaktion Martins ist der Ausdruck seiner Notwendigkeit, die Tradition zu
achten:

Er schaut sein Gesicht im Spiegel an und schrie: Wenn ich gehen will, dann laf3t
mich gehn. Jeder, der im Dorf was z&hlt, mu3 gehn. (Drosselnach t, DT: 77)

186

BDD-A13202 © 2001 Mirton Verlag
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 19:04:30 UTC)



Die Vorahnung, daf? Martin sich einer gefahrlichen Welt nahert, ist dem Leser
durch das erschitternde Bild des Wolfrudels, das die Familie im verschneiten
Wald angreift, Gbermittelt:

Das Rudel war schon auf der Hiigelspitze. Die beiden Wolfe, die es durch den
Schnee fuhrten, waren so nah, daf3 wir die Augen glanzen und den weil3en Dampf
aus ihren Zéhnen steigen sahen. Martin spannte den schwarzen Schirm auf und lief
zum Feuer. Die beiden Wolfe sahen den aufgespannten schwarzen Regenschirm
und blieben stehen. Jakob riR den Schirm aus Martins Hand und ging mit kleinen
unsicheren Schritten auf die Woélfe zu. Ich lief zum Wagen un nahm Jakobs
Regenschirm. Ich ging mit dem aufgespannten Schirm mit noch kleineren Schritten
neben Jakob her. Die Woélfe kehrten uns den Ricken. Sie liefen heulend durch den
Schnee, den sie zertreten hatten, tUber den FluR ins Tal. Wir steigen mit den
aufgespannten Regenschirmen auf den Wagen. Wir fuhren zurick ins Dorf.
(Drosselnacht , DT: 80-81)

Es ist ersichtlich, daf3 ein jedes Verlassen des Dorfes eine Bedrohung darstellt. Die
Losung ist die Ruckkehr in die beschitzende Welt des Dorfes. Wenn es dem
kleinen Martin gelungen ist, sich selbst und die ganze Familie vor den hungrigen
Wolfen in Sicherheit zu bringen, so kann der junge Martin im Krieg, wo er als
Freiwilliger gek&mpft hat, sein Leben nicht mehr retten.

Man kann das Dorf nicht nur rdumlich verlassen, sondern auch durch das
Eindringen in die fiktionale Welt der Kunst. Die kleine Erzéhlerin aus Die grof3e
schwarze Achse gibt die Begebenheiten wieder, welche sich im vaterlichen Hof
abspielen. Sie erwahnt gleichzeitig Bruchsticke aus dem Marchenbuch, das sie
gerade liest:

Ich las in meinem Buch: Da drehte sich der Konigin das Herz im Leibe um vor HaR3.

Die Konigin liel3 das Herz im Salz kochen und af3 es. (Die groRe schwarze Achse ,
DT: 55-56)

Das Verlassen des Dorfes fiihrt zu einem widersinnigen Effekt, denn je kleiner das
Dorf wird, desto starker wirken die Traditionen und die Festlichkeiten:

Seitdem das Dorf immer kleiner wird, weil die Leute, wenn nicht woandershin, dann
wenigstens in die Stadt abwandern, werden die Kerweihfeste immer gréRer und die
Trachten immer festlicher [...]. (Dorfchronik , DT: 35)

Im allgemeinen sind die Festlichkeiten eine Gelegenheit der Abschaffung der
Alteritdat durch die Beteiligung derselben Menschen am selben Fest, nur in
verschiedenen Ortschaften. Man gelangt somit zur Identifizierung der dorflichen
Alteritaten mit einer deutschen Identitéat:
Da jede Kerweih in jedem Dorf an einem anderen Sonntag stattfindet, gehen die
Kerweihpaare aus einem Dorf vor oder nach ihrer eigener Kerweih, die in Dorf
Kerweihfest genannt wird, auch zur Kerweih ins Nachbardorf, was im Dorf mithalten
genannt wird. Da aber im Banat alle Dérfer Nachbardorfer sind, beteiligen sich an
allen Kerweihfesten dieselben Paare, dieselben Zuschauer und dieselbe
Musikkapelle. Dank der Kerweihfeste kennnt sich die Jugend aus dem ganzen
Banat, und so kommt es ofter zu zwischendorflichen Ehen, falls sich die Eltern
davon Uberzeugen lassen, dal die Beiden zwar nicht aus demselben Dorf, aber
immerhin Deutsche sind. (Dorfchronik , DT: 35-36)

Wenn das fremde Element unbekannt ist, so kann es eine gewisse Faszination

187

BDD-A13202 © 2001 Mirton Verlag
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 19:04:30 UTC)



ausiben, um diese akzeptierbar zu machen.

Auf den Mobeln stehen Nippsachen, die im Dorf Figuren genannt werden und
verschiedene Tiere von Kéafern und Schmetterlingen bis zu Pferden, darstellen.
Sehr beliebt sind Léwen, Giraffen, Elefanten und Eisbéaren, da es diese Tiere in der
Banater Gegend, die in den Zeitungen Banater Land und im Dorf Inland genannt
wird, nicht gibt, die aber in anderen Landern, die im Dorf Ausland genannt werden,
leben. (Dorfchronik , DT: 39-40)

Die Alteritat wird in den meisten Fallen abgelehnt, auch dann wenn ihre Annahme
ein nicht zu grof3es Opfer voraussetzt. Dies geschieht im Falle des unschuldigen
Spieles der Kinder:

Bei diesem Spiel teilen sich die Schuler in Vélker ein [...]. Der Turnlehrer hat seine
Schwierigkeiten beim Einteilen der Schiiler. Daher schreibt er sich nach jeder
Stunde auf, welchem Volk jeder Schiler angehérte. Wer in der vergangenen
Stunde ein Deutscher sein dirfte, muf3 in der kommenden ein Russe sein, und wer
in der vergangenen Stunde ein Russe war, der darf in der kommenden ein
Deutscher sein. Es kommt vor, dal es dem Lehrer nicht gelingt, die nétige
Schilleranzahl zu tberzeugen, Russen zu sein. Wenn der Lehrer nicht mehr weiter
weil3, sagt er, seid eben alle Deutsche und los. Weil die Schiiler in diesem Fall
jedoch nicht begreifen, weshalb man da noch kampfen sollte, teilen sie sich in
Sachsen und in Schwaben ein. (Dorfchronik , DT: 28-29)

In diesem Falle ist die starke Alteritdit (Deutsche vs. Russen) durch ihre
Umwandlung in eine schwache Alteritat (Sachsen vs. Schwaben) annehmbar,
welche im Raume der deutschen ethnischen Einheit stattfindet. Nicht nur das Spiel
hat einen solchen vereinenden Effekt, sondern auch die Kunst. Die Dorfbewohner,
vom Zigeunerschauspiel entziickt, dricken durch angemessene Gesten ihre
Begeisterung aus:

Genoveva winkte mit der Hand, und das Kind winkte mit dem toten Schmetterling.

lonel winkte mit dem dicken Ring, der Brieftrager winkte mit der Schirmmiutze, der
Schmied winkte mit der leeren Flasche. (Die grof3e schwarze Achse , DT: 68)

Den Gesten werden Woéorter hinzugefiuigt, welche dieselbe Begeisterung
ausdrucken:

Die Schneiderin rief: ,Bravo’ [...] und mein Onkel rief: ,Deutsche Zigeuner sind
Deutsche’. (Die gro3e schwarze Achste , DT: 68)

Die kategorische Alteritit mufld abgewiesen werden, da sie Verwistungen
hervorruft, auch dann, wenn sie sich nicht auf das menschliche Milieu bezieht.
Jede Beziehung zwischen einem Fremden und einer Einheimischen ist genauso
unnaturlich, wie jene zwischen verschiedenen Arten, die zur Verlust der Identitat
und zur Ausbreitung der Gleichformigkeit fuhren. Ein jeder Eindringling ist als
solcher wahrgenommen und wird gleichzeitig dank des Verhdltnisses zur
dorflichen Wirklichkeit identifiziert:

Die Verkauferin ist zuckerkrank und sicherlich aus dem Nachbardorf, weil es dort

eine Kondi und den Namen Franziska gibt. In unserem Dorf heiBen die Frauen

Magdalena, was im Dorf Leni, oder Theresia, was im Dorf Resi genannt wird.
(Dorfchronik , DT: 36)

Die Eindringlinge leben sich schnell in das Dorf ein und passen sich an dessen
Institutionen an, auch wenn der Grund dafir nicht amtlich ist. In solchen Féllen
kann man nie das Risiko eingehen, die Institutionen zu verwechseln:

188

BDD-A13202 © 2001 Mirton Verlag
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 19:04:30 UTC)



Trotz der vielen Ahnlichkeiten zwischen dem Volksrat und der Kirche, ist es noch
nie passiert, dal ein Fremder statt zum Volksrat in die Kirche gegangen ware [...]
(Dorfchronik , DT: 34)

Die Eindringlinge werden sonst als eine Bedrohung fir die Erziehung der Kinder
aufgefal3t:

Und Vater schlurfte schon ein Suppenauge und sagte leis: ,Die Zigeuner sind im

Dorf. Sie sammeln Speck, und Mehl, und Eier ein.” Mutter zwinkerte mit ihrem

rechten Aug. ,Und Kinder’, sagte sie. Und Vater schwieg. (Die groRBe schwarze
Achse , DT: 49-50)

Es erscheint in der Dorfchronik ein stilistischer Ausdruck des Verhéaltnisses
zwischen der Fremdheit und der Innerlichkeit. Das Dorf erscheint hier als
Schnittpunkt zwischen Alteritat und Identitdt. Das erwahnte stilistische Verfahren
besteht in der Einsetzung eines synonymischen Verhéaltnisses zwischen zwei
Wortern: Das erste Verhdltnis gehotrt der Hochsprache an und bezeichnet somit
die Fremdheit, das zweite Verhéltnis ist ein mundartlicher Ausdruck, der die
dorfliche Wirklichkeit darstellt. Wenn das Wort ohne jegliche Determinierung im
ersten Falle erscheint, so taucht es im zweiten Falle mit der Erlauterung ,was im
Dorf so genannt wird“ auf:

[...] sehr jung, was im Dorf blutjung genannt wird (S. 29)

...] die Rasse, die im Dorf Art genannt wird (S: 30)

...] der Volksrat, der im Dorf Gemeindehaus genannt wird (S. 32)
...] Alkoholiker, die im Dorf Saufer genannt werden (S. 33)

[
[
[
[...] Spottnamen, die im Dorf Spitznamen genannt werden (S. 37)
[...] der Papst, der im Dorf der heilige Vater genannt wird (S. 44)
[

...] die Helden, die im Dorf Gefallene genannt werden (S. 45) usw.

Es kommt der Autorin die Aufgabe zu, das AuRere mit dem Inneren mit Hilfe des
angedeuteten Verfahrens zu verbinden. In dieser Hinsicht spielt die Erzahlerin
keine neutrale Rolle. Sie identifiziert sich manchmal mit der b&uerlichen Welt, so
wie sie durch die Benitzung der einheimischen, mundartlichen Ausdricke
gedeutet wird:

[...] da ja die Kirche an ihrem Kreuz zu erkennen ist und der Volksrat an seiner

Ehrentafel, die im Dorf Ehrenkasten genannt wird. Im Ehrenkasten sind Zeitungen
ausgehangt [...] (S. 34)

[...] das Paradezimmer, das im Dorf Extrazimmer genannt wird [...]. Im
Extrazimmer stehen dunkle polierte Mobel aus Kirsch- oder Lindeholz mit NuR3-
oder Rosenfurnier. (S. 39)

[...] die Wiese, die im Dorf Hutweide genannt wird. Auf der Hutweide stehen
vereinzelte Baume. (S.46)

Ein ahnliches Verfahren erscheint auch in der Erzahlung Faule Birnen. Die kleine
Erzahlerin und die groRere Kathe betreten eine ihnen unbekannte Welt, die als
fremd wahrgenommen wird:

Am StralRenrand ziehen Hause vorbei. Die Hauser sind keine Dorfer, weil ich hier
nicht wohne. Kleine Mé&nner mit verschwommenen Hosenbeinen gehen fremd

189

BDD-A13202 © 2001 Mirton Verlag
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 19:04:30 UTC)



durch die StralRen. Auf schmalen rauschenden Briicken flattern die Récke fremder
Frauen. Kinder mit nackten mageren Schenkeln stehen ohne Hosen allein unter
vielen groRen Baumen. Sie halten Apfel in den Handen. Sie essen nicht. Sie
winken. Sie rufen mit leerem Mund. Kéathe winkt kurz und schaute nicht mehr hin.
Ich winke lange. Ich schaue lange auf die mageren Schenkeln, bis ich, weil sie
zerflieRen, nur noch die groRen Baume seh. (Faule Birnen, N: 95-96)

Das Gefluhl des Eindringens in eine nicht familidare Welt wird von dem Beiwort
fremd verstarkt. (Im Unterschied zu den Kindern, mit denen sie im Einklang stehen,
erscheinen der Erzahlerin sowohl die Manner, als auch die Frauen fremd.)

Diese unbekannte Welt schlagt der Erzahlerin Elemente vor, die sie mit dem ihr
Vertrauten gleichstellt: Die Felsen erscheinen ihr als Steine, die Serpentinen als
schmale, graue Wege, der Bach als rauschendes Wasser usw. Die altere Kéathe,
die wahrscheinlich diesen Weg schon mehrmals zuriickgelegt hat, &uf3ert sich in
diesem Zusammenhang:

Die Erde klettert aus dem Gras uber kahle Steine, Giber Wurzeln und Rinden. Kathe
sagt: das sind Berge, und die Steine sind Felsen. (Faule Birnen, N: 96);

Das Auto fahrt auf schmalen grauen Wegen. Sie heil3en Serpentinen, sagt Kathe.
(Faule Birnen, N: 96)

Durch die Zimmerwand rauscht das Wasser. Kathe sagt: Es ist der Bach. (Faule
Birnen, N: 97)

Die Personen nehmen mit Schéarfe die Unterschiede zwischen Fremdheit und
Zuhause wahr. Diese Verschiedenheiten kbnnen raumlicher:

Die Sonne fallt hinter den héchsten Berg. Der Berg wackelt und schluckt das Licht.
Zuhause geht die Sonne hinter dem Friedhof unter, sage ich. (Faule Birnen, N: 96),

oder zeitlicher Natur sein:

Kéthe it eine grolRe Tomate und sagt: im Gebirge wird es friiher Nacht als bei uns
zu Haus. Kathe legt ihre schmale weil3e Hand auf mein Knie. Das Auto summt
zwischen Kathes Hand und meiner Haut. Im Gebirge wird es auch friher Winter als
bei uns zuhaus, sage ich. (Faule Birnen, N: 96-97)

Die Reise in eine fremde Welt ist nicht zufallig. Sie stellt den epischen Rahmen
dar, in dem die Erz&hlerin ihr Verhaltnis zum Vater klart. Der Ehebruch, bei dem
sie zufallig Zeugin ist, wird von mehreren Szenen in suggestiver Weise
vorausgedeutet. Es handelt sich um metonymische, sukzessive Wahrnehmungen
des Vaters. Die Erzahlerin sieht ihn immer nur unvollkommen durch das Fenster
des Lastwagens:

Der Vater wirft eine gliihende Zigarette durchs Fenster. Die Tante bewegt die
Hande und redet. (Faule Birnen , N: 96)

Vaters Hande drehen das Lenkrad. Ich sehe Vaters Haar durch das kleine Fenster
hinter den Tomatenkisten. Das Auto fahrt schnell. Das Dorf sinkt ins Blaue. Ich
verliere den Kirchturm aus den Augen. Ich sehe den Schenkel der Tante dicht
neben Vaters Hosenbein. (Faule Birnen , N: 95)

Die weiRen Kilometersteine schauen mich an. Vaters halbes Gesicht steht tber
dem Lenkrad. Die Tante greift Vater ans Ohr. (Faule Birnen, N: 96)

Das partielle Bild des Vaters, von den Hindernissen gefiltert, suggeriert das Geflhl
der Entfremdung. Es ist nicht zufallig, daf3 ein jedes Mal die Korperteile des Vaters

190

BDD-A13202 © 2001 Mirton Verlag
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 19:04:30 UTC)



das Bild der Tante begleiten. Man gelangt somit zu einem kompensatorischen
Effekt, wo das Bild des Vaters mit dem Bild der Tante androgynisch vereint wird.
Die Reise weist also einen einweihenden Charakter in eine unbekannte Welt auf,
welche nicht nur jene einer anderen (gebirgigen) Region, sondern auch jene eines
anderen Alters (der Reife) ist.

Die Reise hat aber nur fiir das Kind eine einweihende Rolle. Was die Erwachsenen
betrifft, so kann man bemerken, dalR diese ihre Gewohnheiten und Brauche mit
sich nehmen. Man kdnnte behaupten, daf’ die Erwachsenen ein unsichtbares Dorf
mitschleppen, wohin sie auch gehen. Ein Beispiel dafir ist die Erzahlung Der
Uberlandbus. Wenn in Dorfchronik die Hauptgestalt das Dorf ist, so ist es in
diesem Falle der Bus, der ein zusammengezogenes Dorf darstellt. Der Bus
reprasentiert eine Welt der Erwachsenen, die ungeachtet der ethnischen
Zugehorigkeit zum Miteinanderleben gezwungen sind. Das Kind, das sich im Bus
befindet, steht seiner eigenen Welt fremd gegeniber. Es kann sich mit dieser Welt
nicht in Verbindung setzen und wird von dieser auch nicht verstanden.

Die Rolle des Erzahlers ist somit nicht nur jene, der Erzéhlung epischen Stoff zu
verleihen, sondern auch jene, Eigentimlichkeiten und die Lokalfarbe des Erzahlten
wiederzugeben. Es ist auch kein Zufall, daf3 das in Dorfchronik dargestellte Dorf
keinen Namen hat. Es kann ebensogut Nitzkydorf wie auch ein anderes Dorf aus
der Banater Heide sein. Das Dorf ist eine geschlossene Gemeinschaft, die unter
dem Druck der Fremdheit steht und zugleich von dieser verfihrt wird.

Literatur

Bargatzky, Thomas (1993): Die Ethnologie und der Begriff der kulturellen Fremde.
In: Wierlacher 1993a, 219-234.

Barloewen, Constantin von: Fremdheit und interkulturelle Identitat. Uberlegungen
aus der Sicht vergleichenden Kulturforschung. In: Wierlacher 1993a, S. 297-318.
Beuchelt, Eno: Psychologische Anthropologie. In: Fischer 1988, S.313-329.
Fischer, Hans (Hrsg.) (1988): Ethnologie. Einfilhrung und Uberblick, Berlin: Dietrich
Reimer.

Muller, Herta (1982): Niederungen (N), Bukarest, Kriterion.

Muller, Herta (1984): Driickender Tango (DT), Bukarest, Kriterion.

Krusche, Dietrich (1985): Literatur und Fremde. Zur Hermeneutik kulturraumlicher
Distanz, Mlnchen, ludicium Verlag.

Wierlacher, Alois (1993): Kulturwissenschaftliche Xenologie. Ausgangslage,
Leitbegriffe und Problemfelder. In: Wierlacher 1993a, 17-112.

Wierlacher, Alois (Hrsg.) (1993): Kulturthema Fremdheit. Leitbegriffe und
Problemfelder kulturwissenschaftlicher Fremheitsforschung, Minchen: iudicium.

191

BDD-A13202 © 2001 Mirton Verlag
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 19:04:30 UTC)


http://www.tcpdf.org

