
 197 

„MITTEN IN DEM MAIENGLÜCK/LAG EIN 
KIRCHHOF INNEN “:  DIE PROBLEMATISCHE 

IDYLLENKONZEPTION BEI NIKOLAUS LENAU  

FRANCESCA SPADINI 
Florenz 

 
 

Idylle und Lenau: ein solcher Titel kann überraschen, wenn man bedenkt, dass 
Lenau trotz wechselnder Konstellationen immer wieder als der Weltschmerzler 
schlechthin dargestellt wird. Die im Titel angelegte Konfrontation gewinnt jedoch an 
Bedeutung, wenn man die Literatur der Zeit in Betracht zieht und beobachtet, dass 
gerade in der Zeit von der Jahrhundertwende bis zur Jahrhundertmitte die Idylle mit 
jeweils unterschiedlichen Gestaltungsintentionen eine originelle Wiederbelebung 
erfuhr: von Goethes Hermann und Dorothea bis Mörikes Idylle am Bodensee 
(Mörike) und Hebbels Mutter und Kind, - so Helmut Schneider1 - lassen sich der 
Gattung 30 bis 40 Einzeltitel zuordnen. Es ist daher interessant zu fragen, ob man bei 
Lenau von Idyllen sprechen kann und inwiefern sich Lenaus Idyllen möglicherweise 
von zeitgenössischen Formen unterscheiden. 

Bevor man auf diese Problematik näher eingeht, scheint es sinnvoll, einige 
Voraussetzungen bezüglich der Idylle zu klären, die für diese Untersuchung 
unentbehrlich sind. In ihrer ursprünglichen Form zeichnet die Idylle „die heile Welt im 
kleinen, ein erfülltes Leben innerhalb überschaubarer, und das heißt meistens 
ländlicher Verhältnisse, fern von allen komplizierten Gesellschaftsbildungen, im 
vertrauten Umgang der Menschen untereinander und mit einer freundlich gesonnenen 

                                            
1 Schneider, Helmut J. (1986): Gesellschaftliche Modernität und ästhetischer 

Anachronismus. Zur geschichtsphilosophischen und gattungsgeschichtlichen 
Grundlage des idyllischen Epos. In: Idylle und Modernisierung in der europäischen 
Literatur des 19. Jahrhunderts, hrsg. von Hans U. Seeber und Paul G. Klussmann, 
Bonn,13. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.216 (2026-01-14 06:20:55 UTC)
BDD-A13185 © 2003 Mirton Verlag



 198 

Natur“.2 Mit der Romantik wird jedoch einerseits der poetische Schäfer der 
klassischen Gattung verabschiedet, der unter anderem eine Versöhnung von Natur und 
Menschen symbolisiert hatte;3 andererseits wird die inhaltliche Bestimmung dessen, 
was als idyllischer Raum zu gelten hat, subjektiviert, er ist „das Produkt 
perspektivischer Wahrnehmung und persönlicher Assoziationshorizonte“,4 anders 
gesagt: Die Idylle wird wesentlich von der Wahrnehmungsweise des lyrischen Ich 
abhängig.5  

Obwohl die neue historisch-gesellschaftliche Situation die Idylle so gründlich 
transformiert, dass andere Gattungs- und Typenbezeichnungen verwendet werden 
(Regionalroman, Naturdichtung, exotische Kunst), kehrt sie unter dem Druck der 
dissoziierten Erfahrungswirklichkeit der Moderne häufig in verwandelter Form 
zurück.  

Um diesem Transformationsprozess gerecht zu werden, ist es angebracht (mit 
Ausnahme von Einzelfällen) vom „Idyllischen“ und nicht von der „Idylle“ zu 
sprechen. Diese terminologische Wahl erscheint gerechtfertigt, wenn man sie vor dem 
Hintergrund der unmittelbaren Auseinandersetzung mit Lenaus Dichtung betrachtet. 

Der persönlichen Erfahrung Lenaus konnten nur wenige Idyllen entspringen, 
geht man von Jean Pauls Definition der Idylle als einer „Darstellung des Vollglücks in 
der Beschränkung“6 aus. 

Während das Glücksmotiv in der bürgerlich-biedermeierlichen Literatur 
dominant wird, stellt das Idyllische bei Lenau nur selten ein vollkommenes Glück dar. 
Trotz allen Erfolgs steigerte Lenaus Unvermögen, einen bürgerlichen Lebensplan zu 
verwirklichen, seine Melancholie und das Gefühl der Entfremdung - besonders 
gegenüber seinen Freunden der Schwäbischen Schule, die im Gegensatz zu ihm ein 
ruhiges bürgerliches Leben führten. „Der Kompass meiner Seele zittert immer wieder 
zurück nach dem Schmerze des Lebens“7 schreibt Lenau in einer 
Tagebuchaufzeichnung. Die Wirklichkeitswahrnehmung spiegelt sich in Lenaus 
Idyllen wider, die von einer immanenten Dissonanz durchdrungen sind: Das lyrische 
Subjekt zeichnet sich durch eine bewusst erfahrene, innere Unfähigkeit aus, an 

                                            
2 Schneider, Helmut (1988): Deutsche Idyllentheorien im 18. Jahrhundert, hrsg. von 

Helmut J. Schneider, Tübingen, 8. 
3 Seeber (Anm.1), 7. 
4 Seeber (Anm.1), 8. 
5 David E., Welbery (1996), The specular Moment. Goethe’s early Lyric and the 

Beginning of Romanticism, Stantford/California, 10 ff. 
6 Jean Paul (1890), Vorschule der Ästhetik. In: Werke, Bd.5, München, 258. 
7 Lenau, Nikolaus (1989), Werke und Briefe. Historisch-kritische Gesamtausgabe, hrsg. 

von H. Steinecke, N. Oellers, A. Vizkelety, A. Mádl, H.G. Werner, Wien. (Im folgenden 
zitiert als: HKA). Hier HKA 7, 41. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.216 (2026-01-14 06:20:55 UTC)
BDD-A13185 © 2003 Mirton Verlag



 199 

jeglichem idyllischen Glück teilzuhaben. Die beliebteste Personifizierung dieser 
Dissonanz ist der Wanderer, der eine perfekte Verbindung zwischen persönlicher 
Erfahrung und literarischem Topos darstellt, sei es als homo viator,8 sei es als Ahasver, 
ein von Lenau besonders hochgeschätztes Mythologem, das seine metaphysische 
Entfremdung und seinen ennui versinnbildlicht.9 

Wie im Folgenden gezeigt werden soll, entdeckt Lenau, dessen klassische 
Bildung bekannt ist, aus diesem Grund den flüchtigen und bedrohlichen Charakter der 
antiken Idylle wieder (vgl. Daphnis‘ Tod in der ersten Idylle Theokrits oder Meliboeus 
Leid in der 50. Ekloge Vergils). Daraus entspringt auch die ganze Anziehungskraft des 
idyllischen Bildes: Diese erwächst aus dem Vergänglichkeitsbewusstsein, aus dem 
befürchteten und jederzeit möglichen Umschlag ins Gegenbild.10 Was aber das 
Idyllische bei Lenau gegenüber der Antike und gegenüber seinen Zeitgenossen 
besonders auszeichnet, ist zum einen die über das Individuelle hinausgehende 
Immanenz dieser Bedrohung,11 und zum anderen seine Distanzierung von der 
idyllischen Trias „Familie-Besitz-Bildung“, wie sie für die Biedermeier-Epoche 
kennzeichnend ist.12 

Das Idyllische tritt daher, abgesehen von vereinzelten Fällen, nur noch als 
vergängliche Episode oder Augenblickserfahrung auf: Selbstreflexion und 
Problematisierung entziehen der Lenau‘schen Idylle jede Absolutheit.  

Aus dem Gesagten folgt, dass man sich notwendig von der Bukolik stricto sensu 
verabschieden und die Aufmerksamkeit auf vereinzelte Topoi richten muss: Zunächst 
den locus amoenus als ästhetischen Raum, der bei Lenau Züge von Alpenlandschaften 
oder der Ungarischen Puszta annimmt; das Bild eines Lebens außerhalb raumzeitlicher 
Gesetze; die Kindheit als Ort der Sehnsucht nach Geborgenheit; Klopstocks Motive 

                                            
8 Das Wanderer-Motiv kommt auch im letzten Gedicht Eitel nichts! wieder, in dem gesagt 

wird, das ganze Leben sei „ein vielbesagtes Wandern“. (HKA 2, 423) 
9 Das ständige Umherziehen Lenaus, das eher dem Mangel an ubi consistam als objektiven 

Gründen entsprang, zeigt eine offenkundige Affinität mit dem Ahasver-Mythologem. 
Vgl. die Ausdruckskraft jenes „Ich” am Anfang von Der Ewige Jude (1836), das eine 
unauflösbare Verknüpfung zwischen Lenaus und Ahasver bildet: „Ich irrt allein in einem 
öden Tale” (HKA 2, 7). Vgl. ferner die wiederholte Konfrontation mit dieser Figur: Der 
trübe Wanderer (1832), Ahasver, der Ewige Jude (1833), Der Ewige Jude (1836), 
„Tubal“ in Savonarola (1836).  

10 Böschenstein-Schäfer, Renate (2001), Idyllisch/Idylle. In: Ästhetische Grundbegriffe, 
Bd. 3, hrsg. von Barck Karlheinz u.a., Stuttgart-Weimar, 119-138. 

11 „Bei Theokrit und bei Vergil sind Trauer, Leidenschaft, Tod und vielleicht selbst der 
tragische Untergang nicht aus der Idylle ausgeschlossen; freilich treffen die den 
einzelnen, nicht die ganze Welt der Idylle“. Vgl. Böschenstein-Schäfer, Renate (1967), 
Idylle, Stuttgart, 9. 

12 Schneider (Anm.1), 13. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.216 (2026-01-14 06:20:55 UTC)
BDD-A13185 © 2003 Mirton Verlag



 200 

der Weltzufriedenheit und der „Hütte der Freundschaft“ sowie das pietistische Motiv 
der Stille und Frömmigkeit.13 Trotz aller Anklänge an das Idyllische bleibt eines 
primär: die weite Natur. Auch dort, wo das ursprünglich Idyllische erhalten bleibt, 
überlagert es sich bei Lenau mit der Naturlyrik. Dies unterscheidet seine Dichtung von 
der Idyllik der Zeit, die selten über Interieur, Garten und kleinstädtische Nahwelt 
hinausblickt.14 

Im noch traditionellen Weib und Kind (HKA 2, 3), das von der metrischen 
Bewegung der Jamben geprägt ist, wird die Bergidylle in der Erinnerung eines 
Wanderers wiedererlebt, der nur flüchtig das Glück des Naturzustandes in 
Übereinstimmung mit Gott genossen hat15:  

 
Kein Windhauch zog, die ernsten Tale ruhten, 
Und wunderbar war mir das Fernste nah; 
Der Tannwald stand ein fester Bürge da, 
daß sich noch alles wenden wird zum Guten. 
 
…………………………………………… 
Das klang so innig, lieblich und vertraut, 
Daß ich der Unschuld heimatlichen Laut 
Aus meinem Herzen nimmermehr verliere. 
 
Lang blickt’ ich ihnen nach, bis sie verschwunden. 
Und daß ein Leben schön und glücklich nur, 
Wenn es sich schmiegt an Gott und die Natur, 
Hab’ ich auf jenem Berg tief empfunden. 
 

Gerade dieses Sich-Schmiegen an Gott und Natur ist die Voraussetzung für das 
Lenau‘sche Idyllische. 

Schon die Jugendverse der Abendbilder (1822-1832) geben neben der 
epigonalen Anlehnung an Klopstock16 eine religiöse Dimension zu erkennen. Im 
ersten Abendbild schläft eine anthropomorphisierte Natur in den schützenden Armen 

                                            
13 Tismar, Jens (1973), Gestörte Idyllen. Eine Studie zur Problematik der idyllischen 

Wunschvorstellungen am Beispiel von J. Paul, A. Stifter, R. Walser und T. Bernhard, 
München, 7-11. 

14 Schneider (Anm.1), 13. Die Interieurschilderung der „waldversteckten Hütte“ in Der 
Ewige Jude relativiert durchaus nicht diesen Sachverhalt. 

15 Wie schon W. Martens betont hat, ist die Idylle bei Lenau eine ideale Welt, “der man auf 
einer rastlosen Wanderschaft begegnet, um doch von ihr ausgeschlossen zu bleiben”. Vgl. 
Martens, Wolfgang (1957), Bild und Motiv im Weltschmerz. Studien zur Dichtung 
Lenaus, Köln-Graz, 86. 

16 Werner, Hans-Georg (1978), “Natur in Lenaus Gedichten”. In: Lenau-Almanach, 
1976/78, 94-112. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.216 (2026-01-14 06:20:55 UTC)
BDD-A13185 © 2003 Mirton Verlag



 201 

des Vaters (HKA 1, 213), während das zweite durch einen archaischen Ton 
gekennzeichnet ist, der nicht nur der Form der sapphischen Strophe, sondern auch der 
Flötenmusik der Hirten geschuldet ist, die aufgrund von Enjambements und 
Wiederholungen das ganze Gedicht durchdringt, um im „stillen Gebete“ des letzten 
Verses abzuklingen17: 

 
Bald versinkt die Sonne; des Waldes Riesen 
Heben höher sich in die Lüfte, um noch 
Mit des Abends flüchtigen Rosen sich ihr  
Haupt zu bekränzen. 
 
…………………………………………….. 
Und dort blickt der schuldlose Hirt der Sonne 
sinnend nach; dem Sinnenden jetzt entfallen 
Flöt und Stab, es falten die Hände sich zum 
Stillen Gebete. 

 
Es ist bemerkenswert, dass das Religiöse in Lenaus Idyllen eine so bedeutende 

Rolle spielt, wenn man bedenkt, dass er immer wieder von jeder festen 
metaphysischen Stellung Abstand nahm (Faust, Die Albigenser u.s.w.). Es ist dabei 
schwierig zu sagen, was im einzelnen der literarischen Tradition und was dem 
subjektiven Empfinden zuzuschreiben ist. Bekanntlich konnte sich Lenau nicht an 
seine katholische Erziehung halten, trotzdem wies die Suche nach einem Absoluten 
immer wieder seine Skepsis in ihre Schranken. Nur die Werke aus der Zeit zwischen 
1835 und 1837 lassen sich mit einiger Sicherheit auf die von Sophie von Löwenthal 
und Martensen beeinflusste religiöse Wende zurückführen. 

Wenn man die Religion als einen unerreichbaren Ort metaphysischer Sicherheit 
annimmt, verleiht der religiöse Odem seinen Idyllen den Zug unrealisierbarer 
Wunschbilder. In diesem Zusammenhang ist es aufschlussreich, dass sich die zweite 
idyllische Szene in Savonarola (die erste spielt im hortus conclusus des Klosters) im 
Traum abspielt,18 und damit auf die Unmöglichkeit der Einlösung des Idyllischen nicht 
nur in der Vergangenheit, sondern auch in jenem Elysium hindeutet, wo noch Schiller 
dessen Erfüllung situieren konnte.19 Lenau war folglich ein Dichter, der idyllische 
Szenen schrieb, ohne an die Idylle zu glauben.  

                                            
17 Vgl. Der Wanderer von J. W.Goethe mit derselben Dreier-Konstellation (Wanderer, 

Frau, Kind). 
18 Lenau, Nikolaus (1911), Savonarola. In: Sämtliche Werke und Briefe in sechs Bänden, 

hrsg. von Eduard Castle, Bd.II, Leipzig 1910-1923, 255-257. 
19 Schiller, Friedrich (1975): Über naïve und sentimentalische Dichtung. In: Sämtliche 

Werke in fünf Bänden, München, 488. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.216 (2026-01-14 06:20:55 UTC)
BDD-A13185 © 2003 Mirton Verlag



 202 

Schon eine kursorische Lektüre macht deutlich, dass in Lenaus Dichtung die 
idyllischen Bilder in Wirklichkeit „gestörte Idyllen“20 verhüllen. Es handelt sich um 
Gedichte, die nach einem ersten ruhigen, glücklichen und harmonischen incipit ihre 
tiefe Melancholie und Negativität enthüllen. Das berühmte Gedicht Der Postillion 
(1833, HKA 1, 277) besitzt in dieser Hinsicht paradigmatischen Charakter: nach den 
ersten sieben Strophen, in denen eine konventionelle Mainacht mit „Silberwölklein“ 
geschildert wird, ist die achte Strophe durch einen plötzlichen Stillstand 
gekennzeichnet, die Zeit wird im semantischen Gegensatz zwischen dem „raschem 
Wanderblick“ und dem Verb ‚halten‘ annulliert und ein Todesbild („Die bleiche 
Mauer“) zerreißt die heitere Mainacht: 

 
Lieblich war die Maiennacht 
Silberwölklein flogen, 
Ob der holden Frühlingspracht 
Freudig hingezogen. 
 
Schlummernd lagen Wies und Hain 
Jeder Pfad verlassen; 
Niemand als der Mondenschein 
Wachte auf den Strassen. 
 
Leise nur das Lüftchen sprach, 
Und es zog gelinder 
Durch das stille Schlafgemach 
All der Frühlingskinder. 
………………………………. 
Mitten in dem Maienglück 
Lag ein Kirchhof innen, 
Der den raschen Wanderblick 
Hielt zu ernstem Sinnen. 

 
Es ist offenkundig, daß es sich hier nicht um die Todesidyllik des Biedermeier 

mit seinen milden Tönen handelt, wie sie z.B. in Der Sonntag des Großvaters von 
Jeremias Gotthelf vorliegt.21 

Auch in Die Heidelberger Ruine (1833, HKA 1, 282) führen die ersten drei 
Verse in eine anakreontische Landschaft mit vom Mondschein beleuchteten Hainen, 
aber schon ab dem vierten Vers erweist sich die belebende Kraft der Natur als unfähig, 
den idyllischen Odem des incipit zu bewahren, der von einem leisen, aber 

                                            
20 Tismar (Anm.10). 
21 Sengle, Friedrich (1872), Biedermeierzeit. Deutsche Literatur im Spannungsfeld 

zwischen Restauration und Revolution 1815-1848, Bd. 2I, Stuttgart, 783. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.216 (2026-01-14 06:20:55 UTC)
BDD-A13185 © 2003 Mirton Verlag



 203 

unabwendbaren Todeshauch ausgelöscht wird. Auch hier schlägt ein konventionelles 
Bild in sein Gegenbild um und stützt sich dabei auf ein einziges Wort, das den 
zentralen Fokus des Gedichts bildet: 

 
Freundlich grünen diese Hügel, 
heimlich rauscht es durch den Hain, 
Spielen Laub und Mondenschein, 
Weht des Todes leiser Flügel. 
 
……………………………….. 
Mag der Hügel noch so grünen; 
Was dort die Ruine spricht 
Mit verstörtem Angesicht, 
Kann er nimmer doch versühnen. 

 
Ist in den oben zitierten Versen die Natur nicht mehr imstande, die Gegensätze 

zu versöhnen, so wird dieser Sachverhalt in anderen Gedichten insofern radikalisiert, 
als die Natur ihre Gleichgültigkeit gegenüber dem menschlichen Schicksal offen zur 
Schau stellt. Die Blumen sind keine holden Figuren mehr (wie in Savonarola),22 
sondern unempfindliche Geschöpfe, die auch an Todesstätten freudig blühen. 

Die folgenden Strophen lassen sich als Kommentar zu einem Brief Lenaus an J. 
Kerner lesen, in dem er die Natur als ein „gleichgültiges Gesindel“ beschrieben hat: 
„Ja, sterben ist das Ende vom Lied. […] Und keinen Menschen hab‘ ich, dem ich 
sagen kann, wie mir ist. Die Spatzen aber schreien ganz lustig auf meinem Dache; […] 
O gleichgültiges Gesindel der Natur! Jedes Geschöpf lebt sein Privatleben“ (HKA 6/1, 
123): 

 
Mit gleichgültiger Gebärde 
Spielt die Blum‘ in Farb‘ und Duft, 
Wo an einer Menschengruft 
Ihren Jubel treibt die Erde. 
 
Kann mein Herz vor Groll nicht hüten:  
Ob sie holde Düfte weh‘n 
Und mit stillem Zauber seh‘n: 
Kalt und roh sind diese Blüthen. 

 
Sogar in der Sehnsuchtsdichtung können Dissonanzen entstehen. In Nach Süden 

(1832, HKA 1, 85) schildern die ersten Strophen eine idyllische Landschaft, die 
nunmehr weit entfernt vom lyrischen Ich liegt (vgl. Anapher „Dort“). 

 

                                            
22 Lenau (Anm.18), 139-140. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.216 (2026-01-14 06:20:55 UTC)
BDD-A13185 © 2003 Mirton Verlag



 204 

Dort im fernen Ungarlande 
Freundlich schmuck ein Dörfchen steht, 
Rings umrauscht von Waldesrande, 
Mild von Segen rings umweht. 
 
An des Dörfchens stillem Saume 
Ist ein Hüttlein hingestellt, 
Das in seinem schmalen Raume 
Wahret meine Herzenswelt. 
 
Bäume, die dem Wald entsprungen, 
Mit den Zweigen inniglich, 
Halten Dach und Wand umschlungen, 
Sehnend nach dem Hüttlein sich. 

 
Ab der fünften Strophe wird das Bild schärfer eingestellt, bis man den traurigen 

Blick des einsamen Mädchens wahrnimmt („ihr Gesicht traurig neigend“). Auch Ton 
(vgl. die dunklen Vokale) und Wortschatz ändern sich plötzlich: „bang gerührt“, 
„entführt“, „trüber“, „der Lüfte Streit“. Ganz offenkundig schafft Lenau hier ein 
idyllisches Bild, um es später zu dementieren. Der Ort, der in der verklärenden 
Erinnerung die Züge einer Idylle trug, entpuppt sich am Schluss als ein Ort des 
Schmerzes und der Einsamkeit. Aus dem Brausen der zweiten Strophe ist ein heftiger 
Wind geworden, der die Blätter „entführt“ und mit ihnen jedes idyllische Bild. Das 
Gedicht endet programmatisch mit dem Wort „Einsamkeit“, das nunmehr die positive 
Konnotation der romantischen Waldeinsamkeit verloren hat und nur das 
unabwendbare Vergehen der Zeit markiert (Vgl. „Hörbar rauscht die Zeit vorüber/ An 
des Mädchens Einsamkeit“). 

Die Szene Der Tanz aus dem Faust (1835-1836; HKA 3, 150) zeigt, wie auch 
bei Lenau die Bedrohung von Außen eindringen kann. Hier zeigt sich das Idyllische 
als das Gegenbild des Dämonischen, dessen Ziel die Zerstörung des glücklichen 
Mikrokosmos ist. Die Szene trägt die Züge einer Dorfgeschichte, die Sengle als die 
moderne Form der Idylle bezeichnet:23 Während einer Hochzeit auf dem Dorf wird die 
heitere Musik plötzlich vom entfesselten Rhythmus der Zigeunergeige 
Mephistopheles` unterbrochen („ein Steigen und Fallen und Schwellen, wirr, lustig, 
aufrasend, feurig, brausend, stürmisch, bacchantisch“), derselben, die Franz Liszt in 
seinen Mephisto-Walzer Nr. 1 meisterhaft eingefügt hat. Auch der zügige Rhythmus 
der Daktylen und die Adjektive deuten zweifellos auf den bacchantischen Charakter 
der Szene hin: 

 

                                            
23 Sengle (Anm.17), 284. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.216 (2026-01-14 06:20:55 UTC)
BDD-A13185 © 2003 Mirton Verlag



 205 

Ihr liebe Leutchen, euer Bogen 
ist viel zu schläfrig noch gezogen! 
…………………………………………………… 
Bald wogen und schwinden die scherzenden Töne  
Wie selig hinsterbendes Lustgestöhne, 
Wie süßes Geplauder, so heimlich und sicher, 
In schwülen Nächten verliebtes Gekicher. 
[…] 
Und feuriger, brausender, stürmischer immer, 
Wie Männergejauchze, Jungferngewimmer, 
Erschallen der Geige verführende Weisen, 
Und alle verschlingt in ein bacchantisches Kreisen. 
 

Dieser Szene wird die folgende gegenübergestellt, in der Faust mit einem 
schönen Mädchen durch Gartengänge tanzt, von Geigenmusik und Wonneschall 
begleitet. Aber trotz der semantischen Wandlung, die zur Idyllik gehört, enthüllt das 
Forttönen der dämonischen Musik den erotischen Charakter des Tanzes (vgl. auch 
„lüstern“) und verleiht ihm einen ironischen Ton. 

 
Von allen aber der selige Faust 
Mit seiner Brünette den Tanz hinbraust; 
………………………………………… 
Sie tanzen durch Flur und Gartengänge 
Und hinterher jagen die Geigenklänge; 
Sie tanzen taumelnd hinaus zum Wald, 
und leiser und leiser die Geige verhallt. 
Die schwindenden Töne durchsäuseln die Bäume 
wie lüsterne, schmeichelnde Liebesträume. 
Da hebt den flötenden Wonneschall 
Aus duftigen Büschen die Nachtigall, 
die heißer die Lust der Trunkenen schwellt, 
als wäre der Sänger vom Teufel bestellt. 

 
Die Verleugnung der Idyllik könnte radikaler nicht ausfallen, denn das Mädchen 

ist die Braut und mit seiner Verführung hat Faust die harmonische Häuslichkeit, den 
Kern der bürgerlichen Idylle, zerstört. 

Obwohl es bemerkenswert ist, dass dazu die Hilfe von Mephistopheles nötig war 
(„als wäre der Sänger vom Teufel bestellt“), handelt es sich nicht um das einzige 
Beispiel für die Zerstörung einer Eheidylle. Es läßt sich nur schwerlich ein idyllisches 
Liebespaar finden und vielleicht ist es nicht unangebracht, in diesem Zusammenhang 
noch einmal auf die Rolle des im Gegensatz zur Idylle stehenden Mythologems von 
Ahasver in Lenaus Dichtung hinzuweisen. Eine der spärlichen Familienidyllen ist in 
der „waldversteckten Hütte“ im Gedicht Der Ewige Jude (1836, HKA, 2, 7) zu finden, 
wo sie jedoch einen Kontrast zum rastlosen Dasein Ahasvers bildet. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.216 (2026-01-14 06:20:55 UTC)
BDD-A13185 © 2003 Mirton Verlag



 206 

In diesem Zusammenhang ist es angebracht, auf die Ballade Marie und Wilhelm 
(1828-1832; HKA 1, 74) hinzuweisen, deren traurige Rahmenerzählung die 
Erinnerung an die idyllische Zeit der Unschuld hervorhebt:  

 
Im Abendschein am Fenster saß 
Allein mit ihrem Harme 
Marie, das Antlitz welk und blaß 
Gesenkt auf ihre Arme. 
 
So saß das Mädchen still und sann, 
sann nach den alten Zeiten, 
Und manche heiße Träne rann 
Den schönen alten Zeiten: 
 
Als sie im trauten Hüttlein noch 
Bei lieben Eltern wohnte 
Und süßer Gottesfriede noch 
Der reinen Seele lohnte; 
 
Als sie so fromm zur Kirche ging 
Und ihre Wange glühte, 
Wenn jedes Aug’ im Dorfe hing 
An ihrer Jugendblüthe; 
………………………………… 
Und er sie nannte ‚süße Braut!‘- 
‚Das Alles ist vorüber!‘ 
So dachte sie und schluchzte laut, 
Ihr Herz ward immer trüber. 

 
Nach der Beschreibung der Untreue scheint sich die Spannung in den milden 

Tönen der Mainacht zu lockern, als die plötzliche Ankunft des Bräutigams Marie zur 
Wirklichkeit zurückbringt: 

 
Im Garten ruft die Nachtigall, 
Sie scheint in bangen Weisen 
zu klagen um des Mädchens Fall, 
die Unschuld süß zu preisen. 
 
Und leise kommt der Abendwind, 
der ihren Locken schmeichelt. 
Als wollt’ er trösten, ihr gelind 
die bleiche Wange streichelt. 
………………………………… 
Da öffnet sich das Kämmerlein: 
Es ruft ein Mann: ‚Maria!‘ 
Die Freude stoßt ihn wild herein: 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.216 (2026-01-14 06:20:55 UTC)
BDD-A13185 © 2003 Mirton Verlag



 207 

‚O meine Braut Maria!‘ 
 
Bekanntlich war Lenaus einflussreichste Liebesbeziehung die mit Sophie von 

Löwenthal. Akzepiert man die Idylle als Wunschbild, kann es verwundern, dass Lenau 
in seinen Liedern kein Bild eines idyllischen Lebens mit der Geliebten außerhalb der 
beschränkenden Gesellschaftsgesetze entworfen hat. Bei einem so „schreibfreudigen“ 
Schriftsteller wie Lenau ist sicher Zurückhaltung geboten, gleichwohl lässt sich aus 
den Briefen bzw. Aufzeichnungen folgern, dass es die Unmöglichkeit einer solchen 
Liebesbeziehung war, die ihm die Hoffnung auf eine Verbindung im Jenseits gab. Hier 
nur ein Beispiel: „Die Liebe ist nicht bloß da zur Fortpflanzung der Gattung, sondern 
auch, und gewiss hauptsächlich, fürs ewige Leben der Individuen. Jenes ist der 
unsrigen versagt, wir wollen uns also fest an dieses halten und die ganze Macht unsrer 
Liebe in unser Inneres kehren.“ (HKA VII, 58) 

Dieser Gedankenkomplex kennzeichnet auch die Ballade Der Steirertanz (1835, 
HKA 2, 39), die viele topoi der Idyllik aufgreift: das Jägerhaus in der Steiermark, die 
Hochzeit auf dem Land, das Freundschaftsmotiv im pietistischen Sinn. Gerade die 
glückliche Stimmung und die Heiterkeit sind ein Beweis für die Unsterblichkeit der 
Seele. 

 
Und flammend blickt sein Auge  
Der liebsten in das Auge, 
Unsterblichkeitsgewiß: 
‚Wir haben uns auf ewig!‘ 
Die Blicke dieser beiden 
Sind mir gewisse Bürgschaft 
Für mein unsterblich Leben. 
Was sich geliebt auf Erden 
Muß dort sich wiederfinden. 

 
Im Jahre 1838, als das Bollwerk der Religion keinen Schutz mehr gegen den 

Ansturm des Pantheismus bieten konnte, schrieb Lenau Die drei Zigeuner: 
 

Drei Zigeuner fand ich einmal  
Liegen an einer Weide, 
Als mein Fuhrwerk mit müder Qual 
Schlich durch sandige Heide. 
 
Hielt der eine für sich allein 
In den Händen die Fiedel, 
Spielte, umglüht vom Abendschein, 
Sich ein feuriges Liedel. 
 
Hielt der zweite die Pfeif’ im Mund, 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.216 (2026-01-14 06:20:55 UTC)
BDD-A13185 © 2003 Mirton Verlag



 208 

Blickte nach seinem Rauche, 
Froh, als ob er vom Erdenrund 
Nichts zum Glücke mehr brauche. 
 
Und der dritte behaglich schlief, 
Und sein Zimbal am Baum hing, 
Über die Saiten der Windhauch lief, 
Über sein Herz ein Traum ging. 
 
Nach den Zigeunern lang’ noch schaun 
Mußt‘ ich im Weiterfahren, 
Nach den Gesichtern dunkelbraun, 
Den schwarzlockigen Haaren. 

 
Es handelt sich um eine der originellsten Idyllen Lenaus (das Wort Idylle wird 

hier bewusst benutzt), weil der Dichter trotz einer konventionellen Metaphorik (der 
Wanderer, der Abendschein, die Fiedel, die Abgelegenheit) einen 
Assoziationskomplex bearbeitet hat, der eher auf seine Poetik als auf die literarische 
Tradition zurückzuführen ist, wie z. B. die ungarische Puszta, das Interesse für die 
slawische Ethnie, die leidenschaftlichen Rhythmen der Zigeunermusik. Darüber 
hinaus lässt das otium, das Gefühl von Selbstgenügsamkeit und Weltzufriedenheit 
(vgl. „als ob er (…) nichts zum Glücke mehr brauche“) der drei Figuren keinen 
Zweifel daran, dass es sich hier um eine idyllische Szene handelt. Auch die 
Übertragung der exotischen Atmosphäre in die Idylle war damals noch 
außerordentlich und kann als eine Vorwegnahme der Grundstimmung von Gaugins 
Südseebilder betrachtet werden. 

Mit der Zeit wurden solche Bilder immer seltener. Nur noch in einigen 
Waldliedern (1843) ist es möglich, vereinzelte idyllische Verse aufzuspüren, als 
Ausdruck einer Seele, die zumindest in der Kunstwelt versucht hat, eine Natur zu 
konstituieren, die ihr Trost und Kraft zum letzten Abschied geben soll. Aber die 
idyllische Metaphorik kann über einen Sachverhalt nicht hinwegtäuschen: das lyrische 
Subjekt nimmt nicht an der Naturidylle teil; was am Anfang beschworen wird, scheint 
am Ende dementiert. So wird z.B. im Waldlied 8 (HKA 2, 318-319) die räumliche 
Deixis der ersten Strophe („Hier im lenzergriffnen Haine“), die auf eine unmittelbare 
Zugehörigkeit des lyrischen Ich hindeutet, in der letzten Strophe negiert („Dort des 
Waldes durstge Sänger“); wie das Modalverb zeigt (vgl. „möchte ich scheiden“) und 
die optative Struktur der vorletzten Strophe bestätigt (vgl. „Einmal nur, bevor mir`s 
nachtet,/ an den Quell der Liebe sinken,/ einmal nur die Wonne trinken“), bleibt das 
milde liebevolle Scheiden ein Wunsch, der nicht einmal im Lied seine Erfüllung 
finden kann:  

 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.216 (2026-01-14 06:20:55 UTC)
BDD-A13185 © 2003 Mirton Verlag



 209 

Abend ist‘s, die Wipfel wallen, 
Zitternd schon im Purpurscheine, 
Hier im lenzergriffnen Haine 
Hör ich noch die Liebe schallen. 
 
Kosend schlüpfen durch die Äste 
Muntre Vöglein, andre singen, 
Rings des Frühlings Schwüre klingen, 
Daß die Liebe ist das beste. 
……………………………………. 
Wie ins dunkle Dickicht schweben 
Vöglein nach dem Frühlingstage, 
Süß befriedigt, ohne Klage, 
Möcht ich scheiden aus dem Leben. 
 
Einmal nur, bevor mir`s nachtet. 
An den Quell der Liebe sinken, 
Einmal nur die Wonne trinken, 
Der die Seele zugeschmachtet, 
 
Wie vor Nacht zur Flut sich neigen 
Dort des Waldes durstge Sänger; 
Gern dann schlaf ich, tiefer, länger, 
Als die Vöglein in den Zweigen. 

 
Es gibt keinen Platz mehr für das Idyllische, wie auch von der Metaphorik des 

Wanderns im Waldlied 9 (HKA 2, 320) gezeigt wird: Die vorher in den Zweigen 
schlafenden Vögel, eine beliebte Projektionsfigur des Dichters, müssen jetzt ihre 
Heimat verlassen und nach Süden ziehen. Das lyrische Ich findet keinen Zugang mehr 
zur Natur. In diesem letzten Waldlied wird die Kunde eines „vergnügten Tauschens“ 
aus dem Inneren des lyrischen Ich produziert und tritt als eine bloß subjektive 
Einbildung auf (vgl. ist mir, als hör ich Kunde wehen“ anstatt „ich höre Kunde 
wehen“). 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.216 (2026-01-14 06:20:55 UTC)
BDD-A13185 © 2003 Mirton Verlag

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

http://www.tcpdf.org

