Laura Inasel
Temeswar

Interkulturelle Dimensionen in den Werken
rumaniendeutscher Autoren

1. Interkulturalitit, Multikulturalitit oder Transkulturalitit?

Ein Kennzeichen der gegenwirtigen Kultur ist immer mehr die kritische
Reflexion tiber sich selbst und iiber die anderen, gegebenenfalls iiber andere
Nationen. Diese Selbstreflexion ist ein konstitutiver Bestandteil der
Entstehung eines kulturellen Raums, in dem ein richtiges Bild iiber sich
selbst zu Stande kommen kann, ein Bild, das auf Widerruf der verein-
fachten und vereinfachenden identitdren Auffassungen fullt. Die erste Folge
dieser Lage, die heutzutage erkennbar wird, ist die Notwendigkeit bild-
bezogener Studien, die zum Umriss der kulturellen Problematik beitragen.
Zu dem genannten Problemfeld gehoéren unter anderem identitire und
identitétsstiftende Vorstellungen, sowie nationenbezogene Bilder. Wichtig
ist selbstverstdndlich die Zielsetzung der Darstellungen zu diesem
Themenkreis, die, wie man im Folgenden zeigen wird, interkultureller Natur
sind. Dadurch wird auch eine erste Grundannahme der vorliegenden Arbeit
ausgesagt: eine authentische Image-Forschung darf nur interkulturell
ausgerichtet sein. AusschlieBlich die interkulturelle Verfahrensweise erlaubt
dem Literaturwissenschaftler, die Bestdndigkeit bestimmter Komponenten
des Bildersystems festzuhalten, und zwar in einem genug weiten Kontext,
so dass die Befreiung von (Auto)Stereotypen ermoglicht wird.

Man geht heute in der Literaturwissenschaft von einem Verstindnis von
Interkulturalitét aus, welches auch die Herausbildung angemessener Fahig-
keiten voraussetzt, im Sinne der Akzeptanz von Verschiedenheit, der
Ausbildung entsprechender Haltungen und der Aneignung von Fihigkeiten
zu Perspektivenwechsel. Doch die Beschéftigung mit der Interkulturalitét
vom literaturwissenschaftlichen Standpunkt aus bedarf nidherer Betrachtung.
Das Studium der deutschsprachigen Literatur im ruménischen Kulturraum
erfordert schon aus historischen Griinden in besonderem Malle eine
Auseinandersetzung mit der Interkulturalitidtsproblematik. Die Komplexitit
des interkulturellen Problemkreises setzt Fragen nach der Bestimmung des
Verhiltnisses von Eigenem und Fremdem voraus, nach der Beschreibbarkeit

413

BDD-A13140 © 2008 Mirton Verlag
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 20:51:21 UTC)



fremdkultureller Wirklichkeiten und nach der Mdglichkeit transkultureller
Perspektiven. FEine Begriffsabgrenzung der oft verwendeten Termini
Interkulturalitat, Multikulturalitidt und neulich Transkulturalitdt wire an
dieser Stelle angebracht.

Alle drei Begriffe, als Ableitungen des Wortes Ku/tur, zwingen einen dazu,
von dem Begriff Kultur auszugehen. Seit Herder verwendet man den
allgemeineren Begriff von Kultur als Bezeichnung fiir die Gesamtheit der
geistigen und kunstbezogenen Leistungen einer Gemeinschaft, die fiir die
Ausbildung ihrer Identitdt als soziale Gruppe (politische Nation, sprachliche
Gemeinschaft) grundlegend angesehen werden kann (vgl. dazu Bausinger
2003: 275).

Gegenwirtige Kulturtheoretiker dagegen sehen die Kultur als Netz von
Bedeutungen, in das der Mensch selbst verstrickt ist (Geertz 1987: 9).
Anzumerken ist auch, dass der Terminus Kultur, wie alle Termini mit einer
groflen Verbreitung, iiber mehrere Bedeutungen verfiigt.

Die gegenwirtige interkulturelle Sprach- und Literaturwissenschaft versteht
Kultur nicht als fest umrissene Einheit, sondern geht von den
Interaktionsprozessen aus, bei denen die kulturelle Differenz zwischen den
Werten, Sitten und Gebrauchen als kulturkonstitutiv angesehen wird. Ein
wichtiger Aspekt besteht darin, dass es sowohl einen weiteren, als auch
einen engeren Kulturbegriff gibt. Als weiter Kulturbegriff schlie3t die Kultur
»die Lebensweise einer Gesellschaft oder Gruppe“ ein, als enger
Kulturbegrift stellt die Kultur ,,einen Teil des Reproduktionssystems* dar,
»der spezifische Leistungen erbringt und je nach Modernitéitsgrad einer
Gesellschaft in Kunst, Moral usw. ausdifferenziert ist* (Mecklenburg 2003:
433). In den Kulturwissenschaften verwendet man auch einen mittleren
Kulturbegriff, der auch die giinstigste Perspektive erlaubt: ,,Kultur als
gesellschaftliches Feld symbolischer Formen und Praxis® (Mecklenburg
2003: 433).

Mit Interkulturalitdt meint man also nicht einfach die Interaktion zwischen
Kulturen im Sinne eines Austauschs von kulturell Eigenem des Einzelnen,
sondern es wird auf einen Zwischenraum gezielt, der sich im Austausch der
Kulturen herausbildet und erst dadurch wechselseitige Erkenntnisse der
Differenzen ermoglicht. Somit kommt ein dialogischer Kulturbegriff zur
Anwendung, der eine Weiterentwicklung des Begriffes Interkulturalitdt
ermoglicht, so dass man dadurch Erscheinungen bezeichnet, die mit der
Auflésung und den Neuschaffungen von Grenzen in Verbindung stehen, mit
Grenziiberschreitungen, bei denen es sich nicht mehr um die Grenze an sich
oder um das Ausgegrenzte handelt, sondern um die Beziehungen, die durch

414

BDD-A13140 © 2008 Mirton Verlag
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 20:51:21 UTC)



diese Verlagerung entstehen. Dieses Kulturkonzept erwies sich aber, obwohl
offen genug, als unbefriedigend in mancher Hinsicht und machte die
Erweiterung des Begriffes notwendig.

So hat man zu einem weiteren Konzept gegriffen und fiihrte neben dem
Terminus Interkulturalitit auch den Begriff Multikulturalitit ein. Fiir viele
Theoretiker (vgl. dazu Wégenbaur 1995: 139-144, Liitzeler 1995: 94-97)
wird dieser Begriff der kulturellen Vielfalt gleichgesetzt, obwohl noch
Uneinigkeiten dariiber bestehen, was unter kultureller Vielfalt zu verstehen
sei, da der Begriff Kultur an sich relativ offen und dynamisch aufgefasst
wird. Damit héngt selbstverstindlich die Debatte um die Differenz
zusammen, die zwar die Postmoderne betrifft, doch auch fiir das Verstdndnis
von Inter- und Multikulturalitdt relevant sein kann. Neuere Untersuchungen
erkennen ein Scheitern des Multikulturalismus, das die Umsetzung des
Prinzips der Anerkennung' in der Gesellschaft, Politik und Bildung fordert,
und dadurch ,,die Zementierung kollektiver Identititen und Differenzen®
(Demorgon/ Kordes 2006: 30) bewirkte, was das als Folge haben kann, ,,was
man bekdmpfen wollte: Diskriminierung und Nationalismus® (Demorgon/
Kordes 2006: 30).

Wir stimmen mit der Meinung von Liitzeler {iberein, der davon ausgeht, dass
man die Multikulturalitidt nur dann verstehen konne, wenn man sie auf die
Postmoderne beziehe. Beide Groflen zeichnen sich dadurch aus, dass sie
»eine Verdnderung der Identititen vom Statischen zum Fliissigen, von der
Eindeutigkeit zur Ambivalenz® voraussetzen (Liitzeler 1995: 95). Auch
Wigenbaur weist eine damit tiibereinstimmende Einstellung zu dieser
Problematik auf, indem er behauptet, ,,beide suchen Randgruppen und Rand-
erscheinungen aufzuwerten (Wégenbaur 1995: 195) und im Mittelpunkt
ihrer Aussagen steht der Begriff Differenz.

Es gibt doch bedeutendere Unterschiede in der Verwendung der beiden
Begriffe: wiahrend der Terminus interkulturell im deutschen Sprachraum
verwendet wird, ist die Bezeichnung multicultural eher im englischen Raum
geldufig (vgl. dazu Nubert/ Predoiu 1996: 7).

Somit erweist sich der Problemkreis im Falle der Multikulturalitdt als dem
der Interkulturalitit &hnlich und die Literaturtheoretiker sahen sich dazu
gezwungen, nach weiteren Begriffen zu suchen, durch die das Problemfeld
genauer beschrieben werden konnte. Zusammenfassend kann man fest-
stellen, dass der traditionelle Kulturbegriff fiir die Beschreibung gegenwdrti-

! Eine gesellschaftlich und interkulturell anwendbare Auffassung iiber Anerkennung wird
unter 2. angeboten

415

BDD-A13140 © 2008 Mirton Verlag
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 20:51:21 UTC)



ger Erscheinungen nicht mehr ausreicht, und die Versuche zur Klirung
dieser Problematik durch Begriffe wie Interkulturalitit bzw. Multikulturalitit
teilweise gescheitert sind. Ob der neuere Begrift Transkulturalitdt dabei eine
Hilfe leisten kann, wird sich noch zeigen. Eben weil die alten Vorstellungen
geschlossener und einheitlicher Kulturen der heutigen gesellschaftlichen
Wirklichkeit nicht mehr entsprechen, hat Wolfgang Welsch das Konzept der
Transkulturalitdt eingefiihrt, um die Verdnderung eines Umfeldes
beschreiben zu konnen, das sich durch Vielfalt und grenziiberschreitende
Konturen auszeichnet (vgl. dazu Welsch 1995: 4-6). Er warnt zunichst
einmal davor, dass Konzepte wie Inter- und Multikulturalitit eigentlich
keinen echten Versuch darstellen, die traditionelle Auffassung iiber die
Kultur zu iiberwinden, sondern sich damit begniigen, sie zu ergdnzen. Im
Falle der Interkulturalitit liege der Schwerpunkt darin, Wege zu finden, wie
sich Kulturen miteinander verstindigen konnen, ohne dass man tatsachlich
eine Problemlosung gefunden habe, weil der Begriff an sich nicht radikal
genug sei. Das Gleiche geschehe auch im Falle der Multikulturalitdt, die sich
dhnlichen Fragen widme, Fragen nach der Moglichkeit des Zusammenlebens
verschiedener Kulturen in einem und demselben Raum, was jedoch
voraussetze, dass man von einer doch klaren gegenseitigen Abgrenzung der
Kulturen ausgehe. Dabei bemiiht man sich, nach Maoglichkeiten der
Toleranz, Verstindigung und Akzeptanz zu suchen, ohne eine tatsdchliche
Uberschreitung der Schranken zu erméglichen. Kulturen haben ,.eine neue
Form angenommen, die durch die klassischen Kulturgrenzen wie
selbstverstindlich hindurchgeht (Welsch 1995: 2), so dass man erkennen
kann, dass die grundlegenden Probleme und Bewusstseinslagen in den
Kulturen, die einst als grundverschieden betrachtet wurden, in gleicher
Weise auftreten. Die so entstandene Auffassung iiber Austauschprozesse
zwischen den Kulturen zwingt gleichzeitig zu einem verdnderten
Verstindnis der Kategorien Fremdheit und Eigenheit, da es ,,nicht nur kein
strikt Eigenes, sondern auch kein strikt Fremdes® mehr gibt (Welsch 1995:
3). Dieses Verstdndnis liegt aber schon der moderneren interkulturellen
Literaturwissenschaft zugrunde, wo sich der Terminus transkulturell nicht
durchgesetzt hat. Deshalb wird man weiterhin den Terminus Interkulturalitdit
anwenden miissen, auch wenn man damit, wie Welsch, transkulturelle
Erscheinungen meint.

In Anlehnung an Forget (1993) muss dabei von einer ,,Komplexitit und
Multidimensionalitdt des Eigenen ausgegangen werden, in dem das Fremde
immer steckt, so dass man sagen kann, dass es das Eigene nur in Form einer
geteilten Identitét gibt* (Forget 1993: 746).

416

BDD-A13140 © 2008 Mirton Verlag
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 20:51:21 UTC)



Die Forschung kultureller Fremd- und Eigenbilder, die Frage nach der
Bewahrung, Umwandlung und Neubildung kultureller Identitdt ist
heutzutage mehr als sonst ein Zentralthema in der Literaturwissenschaft im
Allgemeinen, und bleibt in der Literaturforschung in Ruménien,
insbesondere in der Beschéftigung mit der deutschsprachigen Literatur, ein
wichtiges Anliegen. Ohne Berticksichtigung dieser Komplexitét interkultu-
reller Erscheinungen kann letztendlich keine angemessene Bearbeitung der
deutschsprachigen Literatur aus dem ruménischen Kulturraum erhofft
werden. Diese Anndherung an die deutschsprachige Literatur auflerhalb des
deutschen Kulturraums gibt dem Literaturwissenschaftler die Moglichkeit,
Einsicht in das Verhéltnis des Eigenen zu dem Fremden zu gewinnen, so
dass die interkulturelle Vermittlung durch die Literatur selbst erfolgt.

Klaus Losch erkennt dabei die Wahrscheinlichkeit, dass man bei der
Betrachtung dieser so komplexen Beziehung bestimmte Aspekte heraus-
lasst. In der Beschiftigung mit Fremdkulturellem liegt die Gefahr der
Vereinfachung und damit auch der Verfilschung der fremdkulturellen
Wirklichkeit (vgl. dazu Losch 2000: 14-15), was mit der Wertung des
Fremden eng zusammenhéngt.

Unter dem Gesichtspunkt der Wertung des Fremden lassen sich drei
soziokulturell bedingte Einstellungen zum Fremden unterscheiden (vgl.
dazu Losch 2000: 18-19). Es ginge entweder um eine Abwertung des
Fremden, oder um eine Aufwertung desselben, seltener um eine
Gleichwertigkeit des Fremden mit dem Eigenen.

Die Abwertung des Fremden entsteht aus einem Gefiihl der Bedrohung der
Giiltigkeit des eigenen Wirklichkeitsmodells. Eigentlich wird ein solches
Gefiihl als Folge jeder Konfrontation mit fremden Denkmustern und
Ordnungen ausgelost, so dass das Fremde als minderwertig erklart wird. Die
Abwertung des Fremden dient dann als Rechtfertigung fiir die Ausgrenzung
oder die Vernichtung des Fremden. Uber die Aufwertung des Fremden
spricht man, wenn fremde Wirklichkeitsmodelle und die Fremden an sich
stilisiert und idealisiert werden. Das Idealbild des Fremden dient dann der
kontrastiven Kritik des Eigenen, was schon in der franzdsischen
Aufklarung, etwa bei Rousseau, ein bevorzugtes Muster der Kulturkritik
war.

Sowohl die Abwertung als auch die Aufwertung des Fremden konnen als
Projektion bestimmter Anteile des Eigenen auf das Fremde eingeschétzt
werden. Im ersten Fall ginge es um die Projektion negativer Anteile des
Eigenen, im zweiten um nicht verwirklichte Vorstellungen auf das Fremde.
So sind beide Formen der Perzeption fremder Wirklichkeiten Arten der

417

BDD-A13140 © 2008 Mirton Verlag
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 20:51:21 UTC)



»projektiven Aneignung des Fremden® (Losch 2000: 18), die das
Anderssein nicht anerkennen, sondern zerstoren. Es muss jedoch zugegeben
werden, dass trotz dieser projektiven Wahrnehmung bestimmte Hetero-
(aber auch Autostereotypen) in verschiedenen Graden zutreffen, so dass sie
nicht ausschlieflich als bloBe Projektionen oder Konstruktionen angesehen
werden diirfen, da sie auf einer empirischen Basis fuflen.

Beide Formen der projektiven Aneignung des Fremden nehmen das Andere
nur als Negation des Eigenen wahr. Wahrend die Abwertung des Fremden
dem Durchsetzen der eigenen Uberlegenheit iiber das Fremde dient, zielt die
Idealisierung des Fremden auf die Kritik des Eigenen, auf eine
Bewusstmachung der Schattenseiten der eigenen Kultur.

Was die Gleichwertigkeit des Fremden und des Eigenen anbelangt, scheint
diese, geschichtlich betrachtet, die seltenste Einstellung gegeniiber dem
Fremden zu sein, doch fiir die Literaturforschung ist gerade diese der
wichtigste Ausgangspunkt. Diese Anndherung an das Fremde akzeptiert das
Recht der anderen auf ihr Anderssein und sieht das fremde Wirklichkeits-
modell als gleichwertig zu dem Eigenen (vgl. dazu 2.). Die Fremdheit wird in
diesem Fall als dynamische GroBe begriffen, die durch den Kontakt mit dem
Fremden entwickelt und erweitert wird. Doch problematisch bleibt bei
diesem Modell, dass das Selbst, das Eigene bedroht ist, ausgeblendet zu
werden. Das Fremde wird als grundsétzlich verschieden betrachtet, als etwas,
das nicht ins Vertraute umgewandelt werden kann.

Die enge Verflechtung einer Geistes- und Kulturgeschichte mit der
politischen und sozialen Geschichte stellt den Forscher der deutsch-
sprachigen Literatur aus dem ruménischen Kulturraum vor besondere
Aufgaben. Eine Anndherung an diese Problematik aus einer transkulturellen
Perspektive fiihrt zur Erkenntnis, dass literarische Rezeption gleichzeitig
auch landeskundliche und kulturhistorische Erfahrung darstellt, so dass man
aus literarischen Werken, die nicht unbedingt historische Thematik haben,
viel tiber die Geschichte und das geschichtlich bedingte Bild des Landes
erfahren kann.

Die Literaturwissenschaft hat in diesem Zusammenhang die Gelegenbheit,
eine AuBlenperspektive am Beispiel von Differenzen und Gemeinsamkeiten
anzubieten (vgl. dazu 4.), die Besonderheiten zu erkennen und diese durch
transkulturelle und transdisziplindre Forschung auszuarbeiten. Somit ist die
Literaturwissenschaft dazu befahigt, ein richtiges Bild zu vermitteln. Dieses
ist nicht mehr auschlieBlich die Aufgabe interkultureller Kulturraum-
Forschung, in deren Mittelpunkt Untersuchungen innerhalb eines Kultur-
raums oder zwischen verschiedenen Kulturrdumen stehen, sondern erscheint

418

BDD-A13140 © 2008 Mirton Verlag
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 20:51:21 UTC)



immer hiufiger als Gegenstand der Literaturwissenschaft. Eine Suche an
den grenziiberschreitenden Gebieten der Literaturwissenschaft wird damit
notwendig, da die Transdisziplinaritit eine Mdoglichkeit zur Klarung des
inter- und transkulturellen Problemkreises darstellt.

Die Interkulturalitit hat sich trotz mannigfaltiger Sinnesdeutungen als
wissenschaftlich brauchbarer Begriff durchgesetzt und steht im Mittelpunkt
verschiedenartiger Forschungsvorhaben. Zahlreiche Wissenschaften und
Teildisziplinen widmen sich Untersuchungen interkultueller Prigung,
darunter auch der Germanistik oder der allgemeinen bzw. internationalen
Literaturwissenschaft. Welche Bereicherung der Perspektive die Interkultu-
ralitdt als Begriff mit sich gebracht hat, soll im Folgenden belegt werden.

2. Schwerpunkte interkultureller Literaturforschung mit Bezug zum
deutschen Schrifttum im ruménischen Kulturraum

Uber interkulturelle Literaturwissenschaft spricht man in allen Fillen, in
denen sich die Literaturwissenschaftler wihrend der Forschung literarischer
Werke der Kulturunterschiede bewusst werden und dabei die Kulturgrenzen
iiberschreiten (Bachmann-Medick 2003: 433). Daraus lésst sich schlief3en,
dass die innerhalb der Germanistik betriebene Literaturwissenschaft
unverleugbare interkulturelle Ziige gewinnt, solange sie auferhalb des
deutschen Sprach- und Kulturraums einen Ausdruck findet. Zum Teil gilt das
auch fiir die germanistischen Literaturuntersuchungen im ruménischen
Kulturraum, obwohl der Gegenstand derartiger Forschungen einen besonde-
ren Charakter hat, ebenfalls interkultureller Ausprigung. Die Merkmale und
Umstidnde der literaturwissenschaftlichen Beschiftigungen mit den Werken
deutschsprachiger Schriftsteller aus dem ruménischen Kulturraum bediirfen
einer ndheren Betrachtung, da sie dulerst komplexer Natur sind. Ausfiihrliche
Erlauterungen dazu folgen unter 4., hier sei nur kurz darauf hingewiesen,
dass die literaturwissenschaftlichen Studien dieser Art in doppelter Hinsicht
in den Bereich der Interkulturalitit gehoren.

Wie im Falle vieler der meistverbreiteten Begriffe, die mit dem
Interkulturalitétsbegriff zusammenhéngen, versteht man auch unter dem
Begriff interkulturelle Literaturwissenschaft Unterschiedliches. In einer
ersten Bedeutung bezeichnet die interkulturelle Literaturwissenschaft einen
Teilbereich der internationalen Literaturwissenschaft. Ein zweiter Sinn
entsteht dadurch, dass die interkulturell betriebene Literaturwissenschaft auch
Teilbereich der interkulturellen Germanistik ist. Drittens weist sie darauf hin,

419

BDD-A13140 © 2008 Mirton Verlag
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 20:51:21 UTC)



dass es sich um eine wissenschaftliche Forschungsperspektive handeln kann
und schliefflich versteht man darunter eine ,normative Leitidee eines
Forschungvorhabens* (vgl. dazu Bachmann-Medick 2003: 433).

Fiir die Untersuchung der Entstehung, Verbreitung und Wirkung der Images
des Rumédnen in der deutschsprachigen Literatur aus dem ruménischen
Kulturraum ist vor allem die dritte Interpretation des Begriffes von Belang,
und zwar das Verstindnis der interkulturellen Literaturwissenschaft als
neuartige Forschungsperspektive. Doch diese schlieBt die anderen Bedeutun-
gen nicht ganz aus. Unter diesem Blickwinkel verfiigt die interkulturelle
Literaturwissenschaft iiber spezifische theoretische und methodische Ansitze.
Hauptsdchlich  diirfen, in Anlehnung an Bachmann-Medick, zwei
Grundannahmen festgelegt werden (Bachmann-Medick 2003: 433):
Einerseits konnen die Kulturunterschiede fiir die Erforschung und
Vermittlung von Literatur von Belang sein, andererseits seien diese
Unterschiede nicht absolut, sondern relativ, so dass die Literaturrezeption
iiber sie hinausgehen konne. Das Vorteilhafte daran sei, dass dadurch sowohl
das romantisch-holistische als auch das modern-dekonstruktivistische
Verstindnis von Kultur vermieden werde, was den Weg zu einem erweiterten
und dynamischen Kulturbegriff eroffne, und gerade das ist fiir die
interkulturelle Literaturwissenschaft und Germanistik von besonderem
Interesse.

Wenn man iiber die interkulturelle Literaturwissenschaft als Teilbereich oder
-disziplin der interkulturellen Germanistik spricht, darf man sich die Frage
stellen, welcher der Gegenstand dieser Wissenschaft ist. Dieselbe Autorin ist
der Meinung, der wir uns auch anschlieBen, dass dieser Gegenstand in den
interkulturellen Aspekten der Literatur und ihrer Rezeption bestehe. Dazu
zahlt man einerseits die Aspekte, die an den Texten selbst in Erscheinung
treten, andererseits diejenigen, die an den jeweiligen Kontext gebunden sind.
Zu der ersten Kategorie gehoren sowohl die thematischen Aspekte, wie die
Darstellung einer Kulturbegegnung in Texten, als auch formale Aspekte, die
auf die Interkulturalitit bezogen werden konnen, von denen vor allem die
sprachliche Vielstimmigkeit, Intertextualitit oder Hybriditdt zu erwdhnen
wéren (vgl. dazu Bachmann-Medick 2003: 444). Fiir unsere Untersuchung
werden hauptsdchlich Aspekte der ersten Gruppe in Betracht gezogen, doch
man kann vermuten, dass gelegentlich auch formale Aspekte beriicksichtigt
werden miissen. All die genannten Aspekte werden aber mehr oder weniger
als Gegenstand der Imagologie, Komparatistik, Hermeneutik oder gar der
Didaktik erwéhnt, so dass man deutliche Gemeinsamkeiten der genannten
Forschungsrichtungen erkennen kann.

420

BDD-A13140 © 2008 Mirton Verlag
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 20:51:21 UTC)



Selbst die Methoden der interkulturellen Literaturwissenschaft sind ein
Zeichen dafiir, dass die Interkulturalidt in alle (literatur)wissenschaftliche
Bereiche eindringt, da sie nicht nur dieser Teildisziplin eigen sind, obwohl es
Leitbegriffe und Grundannahmen gibt, die in der interkulturellen Literatur-
wissenschaft eine besondere Rolle spielen. Zusidtzlich darf man nicht
vergessen, dass die interkulturelle Literaturwissenschaft in einer engen
Beziehung zu anderen philologischen Wissenschaften steht, wie die
Nationalphilologien, die vergleichende Literaturwissenschaft oder die
Fremdsprachendidaktik, aber auch zu nichtphilologischen Disziplinen, wie
die Kultur- und Sozialwissenschaften, die ihrerseits der Interkulturalitit
immer mehr Raum anbieten.

Eine solche Vernetzung der interkulturell ausgerichteten Wissenschaften
zwang zu einer weiteren Differenzierung innerhalb der interkulturellen
Literatur und zu einer Aufteilung in verschiedene Arbeitsgebiete, von denen
eines flir unser wissenschaftliches Vorhaben besonders wichtig wird:

Auf dieser allgemeinen literaturtheoretischen Grundlage koénnen spezielle
interkulturelle literaturwissenschaftliche aufgebaut werden. Ein solches ist z.B. die
interkulturelle Imagologie, die Analyse und die ,Fiktion des Fremden’.
(Bachmann-Medick 2003: 446).

Was die Annéherung an die Literatur aus interkultureller Perspektive betrifft,
soll man mehrfach betonen, dass jedes Verfahren der literaturwissenschaftli-
chen Forschung unter bestimmten Umstidnden erfolgreich eingesetzt werden
konnte:

Kein literarisches Verfahren ist unter einem interkulturellen Blickwinkel irrelevant.
(Bachmann-Medick 2003: 446).

Einigen Methoden und Techniken kommt jedoch eine Sonderstellung im
Rahmen der interkulturellen Forschungsarbeit zu. Hervorzuheben sind die
Verfahren, die die Uberlagerung der Fremdheit mit der Eigenheit, die
Ubertragung der Andersheit und das Zusammenspiel von Differenzen
hinsichtlich der Sprache, Kultur, Lebensart usw. untersuchen. Noch
bedeutsamer ist die Forschung der Moglichkeiten, die die Schriftsteller
finden, damit ,,Kulturthemen und Diskurse in literarischen Texten inszeniert
werden®, deren Folge sei, ,,dass dadurch zwischen Text- und Leserkultur
Briicken geschlagen werden konnen®. (Bachmann-Medick 2003: 447).

421

BDD-A13140 © 2008 Mirton Verlag
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 20:51:21 UTC)



2.1 Die Haltung der Fremdheit gegeniiber als Gegenstand interkultu-
reller Germanistik

Die Begegnung mit dem Fremden und der Umgang mit diesem stellt einen
Kerngedanken der interkulturellen Germanistik dar, denn die erstgenannte
ist die Erfahrung, die im Mittelpunkt der Aufmerksamkeit aller interkulturell
orientierten Wissenschaften steht. Xenologische” Untersuchungen unter-
scheiden dabei drei solche Umgangsformen mit dem Fremdem, die einer
bestimmten Haltung dem Fremden gegeniiber entsprechen (Bogner/
Wierlacher 2003: 349).

Grundsitzlich wurde der Fremde hiufiger als Feind empfunden und
demgemal} vermieden, weil alles Fremde als furchterregend gilt. Das, was
als Anderes aufgefasst wird, kann in dieser Annahme nicht als Alternative
wahrgenommen werden.

Eine andere Begegnungsform mit dem Fremden wére in dem von Andreas
Bogner und Alois Wierlacher beschriebenen Modell diejenige, die die
Differenzen verneint und davon ausgeht, dass alle Menschen gleich sind und
deshalb gleich denken und handeln, liber gleiche oder dhnliche Wertvorstel-
lungen verfiigen usw. Eine solche Vorstellung hat eine psychologisierende
Grundlage, laut deren es den Fremden eigentlich nicht gebe, er sei nur das
verdriangte Eigene, so dass der Fremdenhass dem Selbsthass gleichzusetzen
sei.

Diese zwei Grundformen des Umgangs mit dem Fremden entsprechen den
aufwertenden bzw. den abwertenden Fremdbildern und zerstéren eigentlich
die Eigenart des Fremdkulturellen, bzw. des Fremden. Von der erstbespro-
chenen Umgangsform weicht jedoch eine ab, und zwar die Haltung dem
Héndler gegeniiber, da dieser als ,Ergdnzung, gleichsam als lebende
Ressource* angesehen wurde (Bogner/Wierlacher 2003: 349). In diesem Fall
wiirde es sich um ein Verstdndnis der Fremdheit als Ergédnzung handeln, die
doch soviel bedeutet, dass der Fremde partiell integriert oder willkommen
ist.

Fir ein richtiges Verstindnis des Fremden und der fremdartigen
Erscheinungen sind die erwidhnten Einebnungen der Differenzen ebenso
gefdhrlich wie die Fremdenfeindlichkeit, denn gerade die Differenz, auf die
es ankommt, wird in diesen Fillen ausgeblendet. In einem Kulturraum aber,
in dem die Begegnung mit dem Fremden zum alltdglichen Leben gehort,

* Die Xenologie gilt, laut Bogner/Wierlacher 2003: 369, als eine der vier Komponenten der
interkulturellen Germanistik, neben der Kulturkomparatistik, Ubersetzungsanalyse und
Imagologie.

422

BDD-A13140 © 2008 Mirton Verlag
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 20:51:21 UTC)



konnen diese drei Begegnungsmodelle nicht ausreichen. Geschichtlich sind
sie alle belegbar, auch in ihrer literarisierten Form. Deshalb stellen sie, aus
dem Gesichtspunkt der interkulturellen Germanistik, wichtige Anhaltspunkte
fiir eine Untersuchung betreffend der Mechanismen der Kulturbegegnung
dar, die als Basis der Entstehung nationenbezogener Images gelten.
Dementsprechend ergeben sich verschiedene Mdglichkeiten der Fremden-
wahrnehmung, die die fremdenfeindliche ausschlieBen, doch nicht die
Eigenart der Fremdheit erkennen: einerseits die von der Psychologie
abhingigen Ansétze, die das Fremde auf eine Projektion des Eigenen zuriick
filhrten, andererseits die Position, die das Fremde als Bereicherung, als
bedingungslose Erweiterung des Eigenen betrachtete. Beide Umgangs-
formen sind genau das Gegenteil einer Anerkennung des Anderen, und
lassen diesen nicht zur Geltung kommen. Die erste Stellungnahme bedeutet
so viel wie eine Reduzierung des Fremden auf das Eigene, denn das
Fremdartige wird als das ,,Unheimliche in sich selbst (vgl dazu. Bogner/
Wierlacher 2003: 350) interpretiert, was natiirlich zu Fehlschliissen fiihrt.
Die andere Moglichkeit ist die des Handlermodells, ebenfalls unzureichend
unter interkulturellem Gesichtspunkt, denn sie stellt zwar die Wahrnehmung
einer Bereicherung dar, doch bei gleichzeitiger Inkorporierung des Fremden
in das Eigene. Dadurch, dass das Fremde als werdender Teil des Eigenen
angesehen wird, wird die Fremdheit eigentlich iibersehen.

Die Ergebnisse dieser Auseinandersetzung mit diesem Problemkreis kann
man folgendermallen darstellen, indem man einige Entsprechungen her-
stellen kann:

Erscheinungs- | Der Fremde | Der Fremde als | Der Fremde als
formen des als Feind Ergdnzung/ Projektion des Eigenen
Fremden Erweiterung durch
(Héndler- Ebnung Hervor-
modell) der hebung der
Differen- | Differenzen
zen
Haltung dem Ablehnung | Inkorporierung | Grenzen- | Exotismus
Fremden lose
gegeniiber Toleranz
Wertung des Abwertung Gleichwertung Aufwertung
Fremden

423

BDD-A13140 © 2008 Mirton Verlag
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 20:51:21 UTC)




Die interkulturelle Germanistik schldgt dazu eine andere Perspektive in der
Beziehung mit dem Fremden vor: ,,das Modell der Aneignung im Sinne
eines aktiven Verstehens* (Bogner/ Wierlacher 2003: 350). In der Literatur
ist aber eine solche Haltung ziemlich selten belegbar, und das nur in den
letzten Jahrzehnten.

Was man zusammenfassend behaupten kann, ist, dass das Fremde nicht in
das Eigene verwandelt werden darf, sondern man muss von der
anerkennenden Haltung ausgehen, d.h. die Fremdheit aushalten und gelten
lassen. Diese Aushaltung der Differenzen ist der Grundstein des Fremden-
verstehens, einschlieBend der kulturellen Fremdheit. Die Fremdheit wird nur
subjektiv und relational wahrgenommen, sie ist, mit Wierlachers Terminus,
ein Relationsbegriff :

Die kulturelle Fremdheit wird relational zur eigenen Kultur im Vergleich zur
eigenen vertrauten Umgebung erfasst und begriffen. (Wierlacher 2001: 110)

Daraus ergibt sich auch die einzige empfehlenswerte Haltung der Fremdheit
gegeniiber: Da die Gefahr besteht, die Fremdheit kiinstlich zu iibertreiben
oder zu vernachldssigen, und da in Bezug auf die kiinstlich dimensionierte
Fremde eine schwache identitire Vorstellung entsteht, heiit es das
Identitatsbewusstsein zu stirken: Das beste Gegengift — zu der Fremden-
feindlichkeit — ist ein starkes Identitdtsbewusstsein (Bogner/ Wierlacher
2003: 350), indem die Autoren das bekannte Beispiel der Personen
besprechen, die erst im Ausland ihrer nationalen Identitdt bewusst wurden,
ein Beispiel, das auch literarisierte Formen im Falle zumindest eines der
deutschschreibenden Autoren aus dem ruminischen Kulturraum erfahren
hat. Dazu gehort selbstverstandlich auch eine objektive Haltung:

Jeder, der lidngere Zeit in einer fremden Kultur gelebt hat, hat am eigenen Leibe
erfahren, wie identititsverstirkend diese Fremdheitserfahrung ist [...] Je
sachlicher, unemotionaler und gewisser die eigene Identitét ist, umso sachlicher
und offener kann man auch der fremden Kultur begegnen und sie in ihrer Wiirde
respektieren. (Bogner/ Wierlacher 2003: 350)

Die Voraussetzung eines echten Fremdenverstindnisses ist demnach nicht

die oberflachliche oder die gezwungene Nihe, sondern die Distanz, die
bestehen darf, um die Aushaltung der Differenzen zu ermoglichen.

424

BDD-A13140 © 2008 Mirton Verlag
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 20:51:21 UTC)



2.2 Analyse und Interpretation der Texte aus interkultureller
Perspektive

Wenn man davon ausgeht, dass die Literatur ein geeignetes Medium fiir die
Vermittlung interkultureller Erfahrungen ist, und die deutschsprachige
Literatur aus dem ruménischen Kulturraum {iberhaupt, so muss man sich die
Frage stellen, wie man beim Studium solcher Erscheinungen, die einen
interkulturellen Hintergrund haben, verfahren kann.

Ein solcher Vorgang wie die Untersuchung der deutschsprachigen Literatur
aus dem ruménischen Kulturraum durch einen ruménischen Literatur-
forscher kann als interkulturelle Begegnung gedeutet werden, und lisst drei
Schritte erkennen, die jeder Kulturbegegnung eigen sind (vgl. dazu. Bogner/
Wierlacher 2003: 351).

Die erste Stufe setzt das Verstindnis der begegneten Kultur als tatsdchlich
fremden Kultur voraus. In einer echten interkulturellen Annéherung ist diese
Wahrnehmung die einzige, die dem Forscher erlaubt, die fremde Kultur zu
respektieren, ohne ihre Andersheit zu tliberspringen. Es ist ein Schritt, der
nicht ohne Distanz vervollstindigt werden kann, wenn man sich bemiiht, zu
einer moglichst vorurteilsfreien Meinung zu gelangen.

Als zweite Etappe gilt die Beschreibung der Erscheinungen — in unserem
Fall der nationenbezogenen Bilder in den deutschsprachigen Werken aus
dem ruménischen Kulturraum. Wie die Beschreibung an sich erfolgen soll,
ist unter 3. ausfiihrlich erldutert worden. Hier soll nur kurz darauf
hingewiesen werden, dass dieser Schritt den wesentlichen Vorgang in der
interkulturellen Forschungsarbeit beinhaltet, und zwar den Perspektiven-
wechsel bzw. die Perspektivierung.

SchlieBlich, als dritter und letzter Schritt,

[...] muss das verstanden werden, was die Kultur implizit zusammenhiélt, ihre
Symbolik. [...] Doch auch die Textinterpretation gehort dazu. Durch Vergleiche,
Analogien und Differenzen festhalten, werden die Symbole versteh- und
rezipierbar[...]. Der Perspektivenwechsel kommt jetzt zum Ziel (Bogner/
Wierlacher 2003: 350).

Eben weil man in der interkulturellen Germanistik sich solcher Ziel-
setzungen bewusst ist und sie entsprechend formuliert, scheint es sinnvoll,
als Teilbereich der Germanistik die interkulturelle Hermeneutik zu nennen.
Das, was oben als ein Verfahren, das schrittweise erfolgt, dargestellt wurde,
ist nichts anderes als ein Deutungsprozess interkultureller Erscheinungen,
also eine Hermeneutik der Interkulturalitit. Wessen Gegenstand sie selbst
ist, bedarf einer ausfiihrlichen Darstellung.

425

BDD-A13140 © 2008 Mirton Verlag
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 20:51:21 UTC)



Eine der grundlegenden Fragen, die innerhalb des neueren Forschungs-
bereichs der interkulturellen germanistischen Literaturwissenschaft
entstanden ist, betrifft die Art und Weise, wie man die Ergebnisse der
literarischen Tatigkeit addquat aus interkultureller Perspektive analysieren
und interpretieren kann. Dabei ginge es

[...] methodologisch gesechen um das Verhdltnis von &sthetischem und
interkulturellem Verstehen, sowie um sinnvolle Kombination der hermeneutischen
mit anderen Methoden. (Mecklenburg 2003: 438)

Die interkulturell orientierte Literaturwissenschaft bedient sich erfolgreich
des hermeneutischen Verfahrens, wie auch anderer Methoden und
Techniken, die aus den Nachbarwissenschaften stammen. Was aber in der
Beschiftigung mit der Literatur iiberwunden werden muss, ist die
Entfernung von der Wirklichkeit, die durch eine Ubertreibung der
philosophischen Ausrichtung der Hermeneutik zu Stande kommt, denn die
traditionelle Hermeneutik gibt der Entfaltung der Andersartigkeit nicht
genug Raum oder wirkt reduktionistisch:

Die Entwiirfe einer interkulturellen Hermeneutik bemiihen sich zunichst um die
Korrektur des interkulturell unfruchtbaren Ansatzes einer philosophischen
Hermeneutik, die Verstehen letztendlich in eine gemeinsame Tradition auffasst
und damit als kulturelle Alteritdt aus ihrem Horizont ausschlieBt. (Mecklenburg
2003: 438)

Erwidhnenswerte Bestandteile des hermeneutischen Verfahrens wie
Offenheit fiir das Andere und das Andersartige, kritische Reflexion und
Selbstreflexion bleiben auch im Falle eines interkulturellen Deutungs-
prozesses durchaus von Belang. Dariiber hinaus erscheint die interkulturelle
Hermeneutik als eine ,,Hermeneutik der Distanz, der Differenz, des fremden
Blickes* (Mecklenburg 2003: 438).

Es kann nicht oft genug betont werden, dass dieses Verfahren unbestreitbar
von anderen Methoden ergdnzt werden muss. Einige davon sind
hervorzuheben, da sie den Forscher in der Rolle des Beobachters wirken
lassen, statt ihn als Mitspieler einzubeziehen, und dadurch ,,die Polaritét von
Fremdem und Eigenem in ein Feld von Differenzen und Ahnlichkeiten
zwischen Kulturen transformieren* (Mecklenburg 2003: 438): Semiotik und
Diskursanalyse. Die Haltung, die dabei unentbehrlich ist, gehdrt auch zu den
Leitbegriffen der interkulturellen Germanistik: Kritik. Die erwihnten
Autoren kliaren diesen Begriff folgendermal3en:

426

BDD-A13140 © 2008 Mirton Verlag
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 20:51:21 UTC)



Kritik heifit unterscheiden. Analyse und Interpretation kdnnen einmiinden in ein
kritisch unterscheidendes Abwédgen des interkulturellen Potentials eines Werkes
als Teilaspekt seines dsthetischen Wertes. (Mecklenburg 2003: 438)

Dieses Verstidndnis liber das Verhéltnis zwischen dem &sthetischen und dem
interkulturellem Wert eines literarischen Werkes unter kritischer Betrach-
tung ist in unserem Forschungsvorhaben gerade einer der wesentlichen
Aspekte, zumindest was einen Teil des untersuchten Materials betrifft. Es
gibt Texte, die zum Verstindnis der eigenen und der fremden Kultur bzw.
ihrer Beziehung zueinander entscheidend beitragen, wobei ihre Wirkung
sich nicht ausschlieflich aus der &sthetischen Komponente ergibt. Wenn
man das interkulturelle Potenzial als Bestandteil der Wirkung eines
literarischen Werkes ansieht, verdndert sich manches in der Fragestellung
und es wird allmédhlich deutlich, dass die Wirkung eines Textes auch in der
Inszenierung interkultureller Problematik bestehen kann.

3. Die Interkulturalitit und die Entstehung nationenbezogener3 Bilder:
Der Beitrag der Imagologie zur interkulturellen Literaturwissenschaft

Die eigene Dynamik der Ideen in der gegenwirtigen Welt setzt eine Vielfalt
von Blickwinkeln voraus, die das Verstindnis der Entwicklung unserer
heutigen Gesellschaft ermoglicht. Es geht um eine Welt, in der sich die
Forschung nicht mehr traditionsgebunden auf die eigene Nation bzw. auf die
eigene Nationalliteratur konzentrieren kann, sondern dazu gezwungen wird,
die Entstehung, Entwicklung und Verbreitung von Darstellungen iiber
andere Volker und iiber ihre Beziehungen zueinander zu untersuchen.
Welche Teildisziplinen sich damit beschéftigen, muss jedoch kurz erldutert
werden. Vor allem zwei Wissenschaften widmen sich diesem Problemkreis,
und beide leisten entscheidende Beitréige zu einer neuartigen Perspektive im
Bereich der Literaturwissenschaft: die Imagologie und die Komparatistik.
Die Imagologie entwickelte sich in einer Zeit, in der das Uberschreiten der
Grenzen eines Forschungsbereiches keine Neuigkeit mehr war, und stellt
deshalb eine Vielfalt von Annahmen dar, die anfangs zu anderen
Wissenschaften gehorten, z. B. der Soziologie, der Sozialpsychologie, der
Ethnologie, Geschichte oder Komparatistik, zu denen die Imagologie enge
Beziehungen hat.

3 Der Begriff wurde 1981 von Manfred S. Fischer eingefiihrt (Fischer: 1981).

427

BDD-A13140 © 2008 Mirton Verlag
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 20:51:21 UTC)



Als selbststandige Wissenschaft wurde die Imagologie im Jahre 1985 im
Rahmen des XVI. Kongresses fiir geschichtliche Wissenschaften in Stuttgart
anerkannt. Bis zu ihrer Anerkennung als eigenstindige Forschungsdisziplin
entwickelte sie sich in Form vereinzelter Beschéftigungen mit der
Problematik der Bilder iiber Volker innerhalb anderer Wissenschaften. Fiir
ein richtiges Verstindnis ihrer Zielsetzung ist jedoch nicht belanglos, die
Entwicklung imagologischer Untersuchungen im Laufe des vorigen
Jahrhunderts ndher zu betrachten, auch wenn diese gelegentlich zu anderen
literarischen oder nichtliterarischen Forschungsbereichen gezdhlt wurden.
Damit gewinnt man auch Einsicht in die Verfahrensweise dieser relativ
jungen, aber in letzter Zeit besonders ergiebigen Forschungsrichtung.

Die ersten Beschiftigungen mit der Image-Forschung wurden zuerst
innerhalb der franzosischen Komparatistenschule betrieben, deren Ansitze
auch in dem deutschen Sprachraum iibernommen wurden. Hier ging man
von einer ,,Erkenntnis und unbedingten Anerkennung nationaler Eigenarten
aus, wie sie angeblich im Spiegel der nationalen Literaturen zu sehen
wéren* (Fischer 1981: 15). Der ausdriickliche Zweck solcher Vorhaben war
schon von Anfang an, das gegenseitege Kennenlernen europdischer Volker
zu ermoglichen, und dadurch entstanden auch die ersten Voraussetzungen
fiir ,,den Blick flir andersartige Kulturen* (Fischer 1981: 15), was so viel
wie die Bereitschaft zum Verstindnis andersnationaler Merkmale bedeutet,
die als fremdartig empfunden werden.

In der Friihgeschichte der Imagologie standen die sogenannten
Nationalcharaktere im Mittelpunkt der Untersuchungen. Man ging davon
aus, dass diese Nationalcharaktere durchaus beschreibbar sind. Das war
auch das Hauptanliegen der Vertreter der imagologischen Richtung inner-
halb der Komparatistischen Schule®. Als philosophische Begriindung dieser
ersten Auffassung iliber die Bilder und ihre Bedeutung stand die Volker-
psychologie, die am Anfang des vorigen Jahrhunderts als wissenschaftlich
genug galt. Die Vertreter der gegenwirtigen Imagologie dagegen glauben
nicht mehr an den wissenschaftlichen Wert volkerpsychologischer
Grundlagen. Heutzutage wird die Beschreibbarkeit der nationalen
Wesensidentitdten in Frage gestellt, da sie die Quelle zahlreicher
Verallgemeinerungen darstellt, die einem interkulturellen Blickwinkel

* Fischer (1981:15-18) spricht dariiber als Richtung innerhalb der vergleichenden
Literaturwissenschaft, da secine Arbeit vor der Anerkennung der Imagologic als
eigenstindige Wissenschaft erschienen ist.

428

BDD-A13140 © 2008 Mirton Verlag
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 20:51:21 UTC)



widerspricht. Was fiir Imagologen von Interesse ist, ist nicht ausschlieBlich
das Festhalten der Merkmale nationaler Identitdten, sondern das:

[...] Studium der Falsifikation solcher und é&hnlicher ideologischer Kategorien
sowie [...] ihrer Genese und Wirkung, kurz - des Funktionierens sogearteter
Gedankensysteme und Strukturen (Fischer 1981: 16).

Die Grundtendenz der ersten imagologischen Studien war jedoch eine
volkerversdhnende, obwohl man sich dessen nicht unbedingt bewusst war
und diese Volkerverstindigung nicht als Zielsetzung des Vorhabens
anerkannt wurde. Heute bedient man sich in der Imagologie des Begriffs der
Nationalcharaktere, um sie als fehlerhafte Vorstellung zu deuten, denn
durch die grenzeniiberschreitenden imagologischen Forschungsmdoglichkei-
ten hat man gezeigt, wie unkritisch diese Vorstellung iiber die Nationen und
Volker ist. Mitte des 20. Jahrhunderts werden von den Vertretern der
franzosischen Komparatistik zum ersten Mal die Begriffe images und
mirages hinsichtlich der Bilder von einem anderen Land eingefiihrt. Es
bestand noch der Glaube an die Moglichkeit eines wissenschaftlich
fundierten Studiums nationenbezogener Bilder, doch allméhlich werden die
wichtigsten Vorarbeiten zur Entwicklung der Imagologie geschaffen. Man
stellt sich zundchst einmal Fragen nach dem Gegenstand komparatistisch-
imagologischer Forschungen, denn, wie gesagt, entsteht die imagologische
Problemstellung mit literarischer Komponente innerhalb der vergleichenden
Literaturwissenschaft. Es scheint, dass der Gegenstand solcher Unter-
suchungen nicht mehr ausschlieBlich die Aussagen iiber bestimmte Volker
und Nationen seien, sondern auch die damit verbundene kollektiv-
psychologische Bewertung:

Mit anderen Worten scheint es angebracht, nicht nur solche AuBerungen iiber
fremde Kulturen, Nationen usw. als Gegenstinde der komparatistischen
Imagologie anzusehen, die volkerpsychologisch typisierende Bewertungen
implizieren, postulieren oder voraussetzen (Fischer 1981: 22).

Daraus ergibt sich eine Annahme, die fiir den Literaturwissenschaftler im
Rahmen einer interkulturell ausgerichteten imagologischen Studie wesent-
lich ist, und zwar dass die Bilder nicht um ihrer selbst Willen untersucht
werden sollen. Die Beschiftigung mit den durch Literatur entstandenen
Bildern kann — und muss — einen tieferen Sinn ergeben, der die Mdglichkeit
zur Gewinnung richtiger Schliisse gibt, die der Komplexitit des Problem-
kreises entsprechen. Genau so wichtig ist auch eine zweite Annahme, die

429

BDD-A13140 © 2008 Mirton Verlag
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 20:51:21 UTC)



die Gegenstinde der imagologischen Forschung betrifft: Aussagen iiber
Volkergruppen oder Nationen und die davon abgeleiteten Bewertungen
sind nicht als ,,isolierte Elemente und Strukturen imagotypen Charakters* zu
deuten, sondern als , kontextual gebundene Aussagen* zu verstehen (Fischer
1981: 23).

Der Kontext dieser Aussagen ist in unserem Fall die Literatur, obwohl auch
verschiedenartige Vorgdnge in den internationalen Geistesbeziehungen
Kontexte fiir dhnliche imagotype Aussagen darstellen konnen. Im Rahmen
dieser Prozesse gewinnen die Bilder iiber ein Volk oder Bevolkerungsteil
eine Sonderfunktion, denn sie konnen die gesellschaftlichen und
geschichtlichen Verhéltnisse beeinflussen. Eine solche Funktion wird im
Falle der Schriften Adam Miiller-Guttenbrunns ersichtlich.

Aus diesen allgemeinen Bemerkungen geht ein berechtigter Anspruch der
imagologisch und interkulturell orientierten Literaturwissenschaft hervor.
Da die Literaturforscher sich dariiber einig sind, dass sich die Literatur-
wissenschaft mit den Texten und ihrer Wirkung beschiftigen soll, so gibt es
keinen Einwand, dass man nicht nur die Bilder an sich untersuche, sondern
auch die Entstchung und Wirkung der in den literarischen Texten
vorhandenen Bilder. Unentbehrlich ist dabei der Bezug auf die Wertung des
Anderen und auf die Vorurteile, die dadurch verursacht werden oder die
durch Texte nichtliterarischer Natur vermittelt und gefestigt wurden (vgl.
dazu Fischer 1981: 23).

Aus den oben angefiihrten Uberlegungen wird deutlich, dass die beiden
literaturwissenschaftlichen Disziplinen Gemeinsamkeiten hinsichtlich des
Gegenstandes aufweisen, denn die Bilder sind Teil ihrer Beschéiftigung.
Noch aufschlussreicher, was die Beziehung der beiden Wissenschaften
zueinander betrifft, ist aber die Untersuchung der Zielsetzungen und
Verfahrensweisen.

Der wesentliche Unterschied besteht in der Art und Weise, wie die Bilder
verwertet werden. Wihrend die vergleichende Literaturwissenschaft sie als
gemeinsames Literaturthema fiir unterschiedliche Nationalliteraturen und
schlieBlich in der Weltliteratur betrachtet, begniigt sich die Imagologie noch
lange nicht damit, die Images als Tatsachenbestand einzusammeln.
Sinnvoller fiir die Imagologie ist stattdessen, die nationenbezogenen Bilder
hinsichtlich ihrer Entstehung und Wirkung zu untersuchen, nachdem sie
beschrieben wurden.

Obwohl Manfred S. Fischer (Fischer 1981) zu der damaligen Zeit nicht aus
einem rein imagologischen Standpunkt sprechen konnte, weil die sich zu

430

BDD-A13140 © 2008 Mirton Verlag
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 20:51:21 UTC)



entwickelnde Wissenschaft noch der Komparatistik unterworfen war,
schildert er dieses Verhéltnis sehr genau und wirklichkeitsgetreu:

Anstatt sich lediglich unmittelbar an den Erscheinungformen aufzuhalten, womit
wenig erreicht und nichts erklédrt wére, wire es weitaus wiinschenswerter, in einer
Darstellung der historischen Zusammenhénge um die Entstehung und Wirkung der
nationenbezogenen Vorstellungsbilder — und zwar all ihrer Abstufungen — ihre
komplexe Genesis aufzudecken. (Fischer 1981: 27)

Damit wird ausgesagt, dass es niitzlich ist, das Vorhandensein von Bildern
verschiedener Volker festzuhalten, sie aufzuzdhlen und zu beschreiben.
Aber das ist in imagologisch-literaturwissenschaftlichem Sinne nicht
ausreichend. Unentbehrlich ist es, ausgehend von einer moglichen Inventur
der Bilder iiber ein Volk, also von den Beschreibungen der sogenannten
Nationalcharaktere, sie im literarischen und auBerliterarischen Kontext zu
interpretieren. Mit anderen Worten ist nicht die Aussage an sich, sondern
thre Wirkung und Wertung im Kontext das, was ndher untersucht werden
soll.

Ein moglicher Beitrag solcher Untersuchungen ist, wie schon angedeutet,
eine Auswertung der Bilder in Hinblick auf die Beziehungen zwischen den
Volkern in einem heterogenen kulturellen Raum. Mit Fischers Ausdruck
ginge es eigentlich darum, ,,die européische Literatur als eine ,Einheit in der
Vielfalt und Verschiedenheit’ anschaulich zu machen, ein Gedanke, der die
Entwicklung der imagologischen Forschung entscheidend beeinflusst hat™
(Fischer 1981: 27).

Um dieses Problem erldutern zu konnen, muss man zuerst die gemeinsamen
Punkte zwischen der interkulturellen Literaturwissenschaft, als Teil der
interkulturellen Germanistik, und den anderen literaturwissenschaftlichen
Disziplinen nédher betrachten, von denen viele heutzutage interkulturell
veranlagt sind. Vor allem die Kategorie Fremdheit scheint dabei eine
wichtige Rolle zu spielen, da sie die interkulturelle Literaturwissenschaft
innerhalb der interkulturellen Germanistik mit der Komparatistik und mit
der Imagologie verbindet.

Fremdheit ist in der Komparatistik theoretisch ein nahezu absolutes Phédnomen,
wihrend sie in der interkulturellen Germanistik methodolgisch eine kulturrelative
Funktion zur deutschsprachigen Kultur erhilt (Bleicher 1993: 348).

Wichtig fiir eine imagologische Studie wire also in diesem Kontext die
Unterscheidung zwischen den Termini komparatistisch und interkulturell.

431

BDD-A13140 © 2008 Mirton Verlag
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 20:51:21 UTC)



Der Unterschied zwischen den beiden interkulturellen Ann&herungs-
moglichkeiten ist von der Distanz abzuleiten, iiber die man zum Text
verfiigt. Dazu kann man das Beispiel von A. Bogner und A. Wierlacher
(2003: 370) nennen und es in die von uns untersuchte Lage versetzen. Wenn
ein ruménischer oder deutscher Literaturwissenschaftler sich mit dem Bild
des Ruminen bei einem deutschsprachigen Autor beschiftigen wiirde,
konnte er interkulturell, doch nicht literaturvergleichend verfahren, da er
nicht tliber genug Distanz verfiigt. Ein Chinese stattdessen konnte
komparatistisch verfahren, da er iiber die gleiche Distanz zu den beiden
genannten Kulturen und Sprachen verfiigt. Der ruminische oder der
deutsche Literaturforscher konnte wahrscheinlich nicht iibersehen, dass es
sich um das Fremde handelt, das durch das Eigene dargestellt wird oder um
das Eigene, das im Fremden geschildert wird. In diesem Fall wiirde man
eine interkulturelle Anndherung nicht ausschlieBen konnen, da die
Distanzierung nicht so weit gehen kann, dass man die Objektivitit erreicht,
wie ein Wissenschaftler aus einem kulturell entfernten Raum. Wenn aber
die absolute Objektivitit im Sinne einer ausreichenden Distanzierung fehlt,
ist es nicht zu bestreiten, dass man stattdessen ein besseres Sachverstindis
bestimmter kulturellen Erscheinungen aufweisen konnte.

Durch die erkldrte Problemstellung wird jedem Literaturwissenschaftler
klar, dass sowohl die imagologische als auch die komparatistische
Forschung wichtige Beitrdge zur Entideologisierung von Vorgehensweisen
und Ergebnissen der Literaturwissenschaft leisten konnen, solange sie mit
dem Verzicht auf die genannten vilkerpsychologischen Ansitze beginnen.
Diese Untersuchung der nationsbezogenen Bilder gehort ohne Zweifel in
den Bereich der interkulturellen Beziehungs- und Literaturforschung.
Dementsprechend werden die Bilder nicht um ihrer selbst Willen erforscht,
sondern weil man sich davon iiberzeugt hat, dass man durch das Studium
der literarischen Erscheinungen dieser Art zu einem tieferen Verstindnis der
interkulturellen Beziehungen kommen kann:

Die nationsbezogenen Images, die ja schon immer im inter-nationalen
Literaturverkehr eine Steuerfunktion iibernommen hatten, mussten hochste
Beachtung finden: sie sind als Fakten registrierbar, sie haben nachweislich gewirkt
und von ihrer Forschung lieen sich die meisten Aufschliisse iiber die komplexen
Mechanismen des internationalen Literaturgeschehens, des Wie und Warum
internationaler Literaturbeziehungen erwarten. (Fischer 1993: 38)

In diesem Sinne gibt es schon Stimmen, die die Einfiihrung einer neuen
Disziplin, der komparatistischen Imagologie, vorschlagen, die der Kompara-

432

BDD-A13140 © 2008 Mirton Verlag
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 20:51:21 UTC)



tistik unterworfen werden sollte. Das wire aber nur insofern von Nutzen,
wenn man tatsdchlich komparatistisch verfahren konnte, aber gerade im
Falle der interkulturellen Beziehungen ist das nicht so vollziehbar.

Was man jedoch als Bereicherung ansehen darf, ist vor allem die
Entscheidung der Imagologie fiir ein Forschungsvorhaben, das nicht nur
darin besteht, Bilder zu sammeln, sondern auch darin, ihre Rolle im
literarischen und auflerliterarischen Kontext zu untersuchen, um ,,Auf-
schliisse hinsichtlich des Wesens und der Eigenart von Nationalliteraturen
und Nationen selbst zu gewinnen* (Fischer 1993: 39). Das Hauptziel der
imagologischen Forschung an sich ist auch als Beitrag zur Entwicklung der
interkulturellen Literaturwissenschaft zu betrachten: das Ermoglichen einer
Anndherung der Vertreter verschiedener Kulturrdume auf Grund moglicher
Ahnlichkeiten, bei gleichzeitiger Anerkennung kultureller Differenzen.

4. Dimensionen der Interkulturalitit in den Werken ruméinien-
deutscher Autoren

Zahlreiche ruménische oder ausldndische Forscher, aus der Vergangenheit
oder gegenwirtige, haben sich mit verschiedenen Aspekten der ruménisch-
deutschen Kulturbegegnung befasst. Zu den ersten Bemerkungen zu dieser
Problematik zdhlt man Sextil Puscarius Memoiren (Calare pe douia
veacuri. Amintiri), erschienen 1968. Von den neueren sind zumindest
einige erwdhnenswert, darunter Jean Livescus Studie aus dem Jahr 1975,
Die rumdnische Kultur und der Josephinismus, Mihai Isbasescus Beitrag
aus dem gleichen Jahr, Wie sich Deutsche und Rumdnen gegenwdrtig in der
Literatur sehen, Romul Munteanus Untersuchung mit Bezug zur
Aufklirung, Rumdnische Aufklirer. Uber Erziehung, Kultur und Fortschritt.
Die Auswirkungen des Josephinismus, Alexandru Pireas Schrift liber die
Junimea-Bewegung und die deutsche Kultur, so wie die Abhandlung der
Frau Professor Dr. Roxana Nubert, Oscar Walter Cisek als Mittler
zwischen deutscher und rumiinischer Kultur (1994).

All diese Arbeiten, von denen manche nur einige Seiten umfassen, wahrend
andere umfangreich sind, widmen sich den ruminisch-deutschen
Beziehungen im kulturellen Kontext, sowie den gegenseitigen Einfliissen.
Manche davon besprechen unter anderem auch imagologische Aspekte,
doch keine ist ausdriicklich imagologisch ausgerichtet. Echte imagologische
Studien, deren Gegenstand das Bild des Ruménen ist, so wie er von anderen

433

BDD-A13140 © 2008 Mirton Verlag
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 20:51:21 UTC)



Volkern wahrgenommen wurde, mit denen er mehr oder weniger in Kontakt
gekommen ist, erschienen erst in den letzten drei Jahrzehnten.

Eine grundlegende Arbeit ist in dieser Richtung Klaus Heitmanns
Untersuchung mit Bezug zum Bild des Ruménen im deutschsprachigen
Raum, Imaginea romaénilor in spatiul lingvistic german 1775-1918. Un
studiu imagologic (Heitmann 1995), eine Arbeit ohne Vorldufer in der
Fachliteratur.

Im Hinblick auf die Interkulturalitit der Literatur ethnischer Gruppen in
einem anderskulturellen Raum, d.h. der sogenannten Minderheitenliteratur,
ist festzustellen, dass solche Literaturen nicht wunbedingt einen
interkulturellen Charakter aufweisen miissen, obwohl das héaufiger zu
erwarten ist als im Falle der Nationalliteraturen. Weil die dazugehdrenden
Werke ,,nicht von Natur aus interkulturell* sind, muss man sich die Frage
stellen, ob und wie ein ,,interkulturelles Potential &dsthetisch entfaltet wird*
(Mecklenburg 2003: 438). Aus dieser ersten Problemstellung entstehen
weitere Ansatzpunkte zu einer interkulturellen Anndherung an Werke
deutschsprachiger Autoren aus dem ruméinischen Kulturraum. So z.B.
erscheint die Frage nach dem literarischen Umgang mit der Identitdts- und
Zugehorigkeitsproblematik als wesentlich fiir manche Autoren, die deshalb
Aspekte der national-identitdren Vorstellungen in den Mittelpunkt ihres
Schreibens stellen. Durch literarische Bearbeitung konnen regionale
Aspekte sogar zu einer iiberregionalen, interkulturellen Geltung kommen, da
somit die Moglichkeit besteht, ,,dass durch literarische Kunst Heimat als
Heimat des Anderen verstehbar wird“ (Mecklenburg 2003: 438). Eine
andere, nicht tUbersehbare Form der Interkulturalitit, die in der
interkulturellen Forschungsarbeit neuartige Perspektiven eroffnet, ist die
Weise, wie ruméniendeutsche Autoren ihr Leben der Vermittlungsarbeit
zwischen verschiedenen Kulturen und Literaturen gewidmet haben, wie
z.B. Oscar Walter Cisek (vgl. dazu Nubert 1994).

Heutzutage ist der Ausgangspunkt imagologischer Forschung nicht mehr
der Glaube an den einheitlichen, homogenen Charakter einer Nation,
sondern der Gedanke, dass solche Images eher irrationalistische
Denkstruktuen darstellen (Fischer 1981: 27). Diese Einstellung wird von
dem Grundsatz erginzt, dass die Untersuchung der Bilder in ihrer
geschichtlichen  Entwicklung nur unter der Annahme  der
Kontextgebundenheit erfolgen kann, denn ohne Beriicksichtigung des
Kontextes ist kein Verstindnis moglich. Die Images konnen nur dann
analysiert werden, wenn man sie als Bestandteile komplexer Wechsel-

434

BDD-A13140 © 2008 Mirton Verlag
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 20:51:21 UTC)



beziehungen zwischen Nationen versteht, also als Elemente imagotyper
Systeme (Fischer 1981: 27).

Die Imagologie verfahrt zuerst deskriptiv, um hernach die aufgenommenen
Strukturen und Elemente im Hinblick auf ihre Entstehung und Wirkung zu
untersuchen. Darin besteht der wesentliche Unterschied zu den Vorhaben
der vergleichenden Literaturwissenschaft, und auch der wichtige Beitrag zur
Entwicklung einer interkulturellen Perspektive in der Literaturwissenschatft.
In der ersten Phase hatten augenscheinlich sowohl die vergleichende
Literaturwissenschaft als auch die Imagologie ein gleiches Ziel, die
Beschreibung von nationalen Charakterziigen. In der Gegenwart werden die
Ziele der imagologischen Forschung anders verstanden und entsprechend
ausgedriickt.

Der Imagologie als literaturwissenschaftliche Disziplin fillt die Aufgabe zu,
das Bild eines Volkes bzw. Landes in der Literatur zu erforschen, indem
man sowohl die Literaturwissenschaft als auch die -kritik in Betracht zieht.
Wie schon mehrmals betont, besteht diese Aufgabe auch darin, die
Entstehung dieser Bilder zu erkldren, und sich

[...] vor allem auf jene modifikationsauslosende Funktionen zu konzentrieren,
denen nationsbezogene Auto- und Heteroimages im Prozess internationaler
Literaturbeziehungen nachweislich zufallen kdnnen. (Fischer 1981: 24).

Natiirlich ist es oft schwer, als Literaturwissenschaftler dieser Forderung
gerecht zu werden, da sowohl die Untersuchung der Entstehung als auch die
Erforschung der Wirkung der Bilder iiber ein Volk bestimmte Verfahren
voraussetzen, die Uiber die Grenzen der Literaturwissenschaft hinausreichen.
Einerseits ist das im Falle jeder interkulturellen Vorgehensweise unvermeid-
lich, andererseits stellt diese Verbindung mit dem aulB3erliterarischen Bereich
eine zusitzliche Bemiihung dar, die oft unzureichende Ergebnisse hat. Es ist
aber immer gilinstig, die nationsbezogenen Bilder im Kontext ihrer
Entstehung und Wirkung zu interpretieren, wenn man ein entsprechendes
Verstdandnis bezweckt.

Fiir eine sinnvolle literaturwissenschaftliche Beschiftigung mit den Bildern,
unabhéngig davon, ob es sich um Bilder der Vdlker oder der Linder
handelt, werden bestimmte Aspekte beriicksichtigt. Zuerst muss man das
Vorhandensein solcher Bilder in literarischen Werken belegen kdnnen, in
diesem Fall in den Schriften der deutschsprachigen Autoren aus dem
ruménischen Kulturraum. Dabei ist es belanglos, ob die untersuchten
literarischen Werke zu den hauptsdchlichen und bedeutungsvollen der

435

BDD-A13140 © 2008 Mirton Verlag
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 20:51:21 UTC)



betreffenden Autoren gehoren, oder wenig bekannte Schriften mit
geringerer Geltung sind, denn vom interkulturellen Standpunkt aus ist nicht
nur das Asthetische von Belang. Zweitens gilt es, die Rolle dieser Werke als
Trager der Images zu untersuchen, innerhalb und womdglich au3erhalb des
betreffenden Raumes und dabei zu bestimmen, ob es sich etwa um eine
,vorwiegend storende Anwesenheit in der Literaturwissenschaft und -kritik
selbst* handelt (Fischer 1981: 25).

Der erste Aspekt weist auf eine werkimmanente Bedeutung des Bildes hin,
aber auch auf eine andere, nebensdchliche Bedeutung, die einem
bestimmten Image in einem bestimmten kulturellen Raum zukommen kann.
Diese zweite Bedeutung ist in Verbindung mit der Wirkung des literarisch
entstandenen Bildes zu setzen, da die Literatur gleichzeitig als ,,Imagetriger
und Meinungsmacher* (Fischer 1981: 25) gilt.

Die Untersuchung der interkulturellen Aspekte, die an den Texten selbst in
Erscheinung treten, d.h. die thematischen Aspekte, wie die Darstellung einer
Kulturbegegnung in Texten, ist unter diesen Umstdnden unentbehrlich, so
wie die Betrachtung der formalen Aspekte interkultureller Natur (vgl. dazu
Bachmann-Medick 2003: 444).

Es gab und gibt noch Versuche, den Ruménen zu betrachten und ihn durch
typisierende Merkmale zu beschreiben, was der schon erwdhnten
volkerpsychologischen Perspektive entspriche. Wie es auch fiir die Images
anderer Volker giiltig ist, gibt es auch filir das Bild des Ruménen, mit der
einzigen Ausnahme von Heitmanns Studie, wenige systematische Studien,
in denen die Auflenbetrachtung des Ruménen analysiert wird, bzw. in denen
die Besonderheiten dieser Betrachtung ersichtlich werden. Warum gerade
diese Werke einen besonderen Beitrag innerhalb der interkulturellen
Literaturwissenschaft und der Imagologie leisten konnen, wird erst nach der
griindlichen Beschéftigung mit den Werken selbst ersichtlich. Jetzt sei nur
darauf hingewiesen, dass die deutschsprachigen Schriftsteller aus dem
ruménischen Kulturraum im Vergleich zu den anderssprachigen Schrift-
stellern oder gar zu den deutschsprachigen Autoren auflerhalb des
ruménischen Sprachraums iiber einen doppelten Vorteil verfiigen. Einerseits
ist auf Grund der kulturellen Unterschiede, die die Distanzierung
ermoglichen, eine gewisse Objektivitdit moglich; gleichzeitig ist auch auf
Grund der geschichtlich nachweisbaren Beziehungen zwischen den
Ruminen und den Deutschen genug Nidhe vorhanden, so dass man
voraussetzen darf, dass in der deutschsprachigen Literatur aus dem
erwihnten Raum relativ selten krasse Vorurteile zum Ausdruck kommen
werden. Es ist zu vermuten, dass die Art und Weise, wie solche imagotype

436

BDD-A13140 © 2008 Mirton Verlag
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 20:51:21 UTC)



Aussagen zu Stande kommen, von Autor zu Autor und von Epoche zu
Epoche aus verschiedenen Griinden variieren kann. Wichtig ist aber unter
dem Blickwinkel der Interkulturalitit, welche Wertung der Fremdheit die zu
Stande gekommenen Bilder vermitteln und welche Wirkung ihnen
zugeschrieben werden kann. Vom interkulturellen Standpunkt aus gilt aber
vor allem, ,,die Perspektivitit beim Verstehen des Andersartigen vor Auge
zu fihren“ (Plé 2003: 553) und erst dann kann die Analyse und
Interpretation literarischer Werke einen wichtigen Beitrag leisten.

Als Teil der Kulturbegegnung gilt natiirlich auch die Darstellung der
Beziehungen zwischen Deutschen auflerhalb des binnendeutschen Raums
und den Einwohnern aus anderskulturellen Rdumen, in denen Deutsche
leben, wie das schon genannte Verhéltnis zwischen den Deutschen aus dem
ruménischen Sprach- und Kulturraum und die da lebenden Ruminen. Die
Aufgabe imagologisch ausgerichteter Studien, die nur interkultureller
Auspragung sein konnen, besteht dann darin, ,,das Feld diesen besonderen
Begegnungen zu erschlieBen und die sich hier bietenden Gelegenheiten zum
Eintritt in Wechselverhdltnisse wahrzunehmen®, da gerade diese die
interkulturelle Hermeneutik bzw. die Imagologie zu den filihrenden
Vertretern der interkulturellen Germanistik machen (Pl¢ 2003: 553). Dieser
Aufgabe kann man durch das sogenannte ,,auenperspektivische Verstehen*
gerecht werden (Ple 2003: 554).

AuBenperspektivisches Verstehen gibt es immer als Momente in der
Geschichte der Mentalitdit und als Teile der zwischenstaatlichen
Beziehungen, was auch im Falle des Image der Ruminen gilt. Davon
gehoren aber die meisten Aspekte nicht in den Bereich der Literatur-
wissenschaft und auch nicht in den Bereich der literaturwissenschaftlichen
Imagologie®. Was fiir unsere Untersuchung als auBenperspektivisches
Verstehen gilt ist das, was das Phidnomen der Konstruktion der Bilder
betrifft. Dabei kann oft der Fall sein, auch kultursoziologische Elemente in
Betracht zu zichen, da sie als Umstidnde fiir das Entstehen der nationalen
Images eine Sonderrolle spielen, vor allem da, wo ,,raumliche Verhiltnisse
politische Verflechtungen mit dem Gemeinwesen zulassen® (Ple 2003: 554).
Oft zeigen sich diese Bestrebungen nach dem Verstehen des Ruminen als
Komponenten einer solchen rdaumlichen Begegnung politisch verfasster
Kulturen, z. B. im Falle der Beziehungen zwischen den Banater Schwaben
und den in demselben Raum lebenden Ruminen, oder zwischen den

> Es gibt auch eine historische Imagologie, deren Gegenstand auch durch die internationa-
len Beziehungen zwischen verschiedenen Viélkern zu Stande kommt.

437

BDD-A13140 © 2008 Mirton Verlag
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 20:51:21 UTC)



Siebenbiirger Sachsen und der in Siebenbiirgen lebenden ruméanischen
Bevolkerung. Mit der Zeit wurden diese Verstehensversuche aus einer
AuBenperspektive ein geeignetes Medium einer spiteren Verflechtung der
genannten Kulturen (vgl. dazu Ple 2003: 554-555). Diese ist die Grundlage
fiir die Entwicklung verschiedenartiger Wege, die kulturellen Besonder-
heiten der einen oder der anderen Bevolkerungsgruppe zu erkunden, und
zwar nicht nur aus Neugierde oder zum eigenen Interesse, sondern zu einem
tibergeordneten Zweck: die Volkerversohnung innerhalb des européischen
Raumes, auf Grund der Anerkennung, die als Folge richtigen kulturellen
Verstindnisses zu deuten ist.

Es darf also davon ausgegangen werden, dass die Darstellungen
ruménischer Kulturverhdltnisse in den Werken der deutschsprachigen
Autoren aus dem ruminischen Kulturraum von vornherein von den
unterschiedlichsten Verstehensabsichten gepragt wurden. Das Verstehen als
langfristiger Prozess beruht auf Wechselseitigkeit, deshalb ist man sich
dariiber einig, dass ein richtiges Verstindnis des Anderen héufig in ein
Selbstverstindnis einmiinden kann, so dass man ohne Vorbehalt iiber eine
,kooperative Selbstautklarung® (Plé 2003: 555) sprechen darf.

Literatur

Bachmann-Medick, Doris (2003): Kulturanthropologische Horizonte
interkultureller  Literaturwissenschaft. In:  Bogner, Andreas/
Wierlacher, Alois (Hrsg.): Handbuch interkulturelle Germanistik.
Stuttgart: Metzler, 439-448.

Bausinger, Hermann (2003): Kultur. In: Bogner, Andreas/ Wierlacher, Alois
(Hrsg.): Handbuch interkulturelle Germanistik. Stuttgart: Metzler,
271-277.

Bleicher, Thomas (1993): Interkulturelle Meditation. Zur Kooperation
zwischen Komparatistik und interkulturelle Germanistik bei der
Entwicklung einer interdisziplindren Fremdheitsforschung. In:
Wierlacher, Alois (Hrsg.): Kulturthema Fremdheit. Leitbegriffe
und Problemfelder kulturwissenschaftlicher Fremdheitsforschung.
Miinchen: Iudicium, 333-354.

Bogner, Andreas/ Wierlacher, Alois (Hrsg.) (2003): Handbuch
interkulturelle Germanistik. Stuttgart: Metzler.

Boteram, Norbert (1993): Interkulturelles Verstehen und Handeln.
Pfaffenweiler: Centaurus.

438

BDD-A13140 © 2008 Mirton Verlag
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 20:51:21 UTC)



Demorgon, Jacques/ Kordes, Hagen (2006): Multikultur, Transkultur,
Leitkultur, Interkultur. In: Niklas, Hans/ Miiller, Burkhard/ Kordes,
Hagen (Hrsg.): Interkulturell denken und handeln. Frankfurt:
Campus.

Fischer, Manfred S. (1981): Nationale Images als Gegenstand
vergleichender  Literaturgeschichte.  Untersuchungen  zur
Entstehung der komparatistischen Imagologie. Bonn: Bouvier.

Forget, Philippe (1993): Interkulturalitit und Monokultur. In: Thun, Bernd/
Fink, Gonthier-Louis (Hrsg.): Praxis interkultureller Germanistik.
Miinchen: Iudicium, 745-759.

Geertz, Clifford (1987): Dichte Beschreibung. Beitrige zum Verstehen
kultureller Systeme. Frankfurt: Suhrkamp.

Heitmann, Klaus (1995): Imaginea roménilor in spatiul lingvistic german
1775-1918. Un studiu imagologic. Bucuresti: Univers.

Krusche, Dietrich (2003): Interkulturelle Interpretation und Rezeption. In:
Bogner, Andreas/ Wierlacher, Alois (Hrsg.): Handbuch inter-
kulturelle Germanistik. Stuttgart: Metzler, 460-474.

Losch, Klaus (2000): Interkulturalitit: Kulturtheoretische Prolegomena zum
Studium  der neueren indianischen Literatur — Nordamerikas.
Dissertation. Niirnberg-Erlangen, http://deposit.ddb.de [26.03.2008].

Liitzeler, Paul Michael (1995): Vom Ethnozentrismus zur Multikultur.
Europdische Identitdt heute. In: Kessler, Michael/ Wertheimer, Jiirgen
(Hrsg.): Multikulturalitit. Tendenzen. Probleme. Perspektiven.
Tiibingen: Stauffenburg, 91-105.

Mecklenburg, Norbert (2003): Interkulturelle Literaturwissenschaft. In:
Bogner, Andreas/ Wierlacher, Alois (Hrsg.): Handbuch inter-
kulturelle Germanistik. Stuttgart: Metzler, 433-439.

Nubert, Roxana (1994): Oscar Walter Cisek als Mittler zwischen
deutscher und ruménischer Kultur. Regensburg: Roderer.

Nubert, Roxana/ Predoiu, Grazziella Lucia (1996): , Multi- und
Interkulturalitdt im Deutschunterricht“. In: Deutsch aktuell, 8/1996, 6
- 8.

Ple, Bernhard (2003): Der Aufendiskurs iiber die Deutschen. In : Bogner,
Andreas/ Wierlacher, Alois (Hrsg.): Handbuch interkulturelle
Germanistik. Stuttgart: Metzler, 552-559.

Wigenbaur, Thomas (1995): Postmoderne und Multikulturalitit. In:
Kessler, Michael/ Wertheimer, Jirgen (Hrsg.): Multikulturalitit.
Tendenzen. Probleme. Perspektiven. Tiibingen: Stauffenburg, 130-
145.

439

BDD-A13140 © 2008 Mirton Verlag
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 20:51:21 UTC)



Welsch, Wolfgang (1995): ,, Transkulturalitit. Zur verdnderten Verfasstheit
heutiger Kulturen“. In: Institut fiir Auslandsbeziehungen (Hrsg.):
Migration und kultureller Wandel, Schwerpunktthema der
Zeitschrift fiir Kulturaustausch, 45. Jg. / 1.Vj., Stuttgart.

Wierlacher, Alois (2001): Aneignung. In: Wierlacher, Alois (Hrsg.):
Kulturthema Fremdheit. Leitbegriffe und Problemfelder kultur-
wissenschaftlicher Fremdheitsforschung. Miinchen: Tudicium, 107-
112.

Wierlacher, Alois (2003): Interkulturalitdt. In: Bogner, Andreas/ Wierlacher,
Alois (Hrsg.): Handbuch interkulturelle Germanistik. Stuttgart:
Metzler, 257-277.

440

BDD-A13140 © 2008 Mirton Verlag
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 20:51:21 UTC)


http://www.tcpdf.org

