Gottfried Schnodl
Wien

Politischer Moglichkeitssinn — Uber das Engagement Robert
Musils

Der Kiinstler ist der letzte Citoyen. (Robert Menasse)

Am 22. Juni 1935 hilt Robert Musil auf dem Internationalen
Schriftstellerkongress zur Verteidigung der Kultur in Paris eine Rede.
Sowohl im Publikum von mehr als 3000 Personen (Corino 2003: 1183) als
auch unter seinen Schriftstellerkollegen im Préasidium fallen die Reaktionen
durchwegs negativ aus. ,,Musils Versuch, in Paris in das internationale
Rampenlicht zu treten und es festzuhalten, schien griindlich mi3lungen.*
(Corino 2003: 1190) Unter ,,dezidierten Linken* (Corino 2003: 1178) wie
André Gide, Henri Barbusse oder Johannes Becher kann Musil mit seiner
Rede, die ohne jeden ,,radical chic** auskommt, nicht retissieren (vgl. Corino
2003: 1175-1177; Amann 2007: 98-90; Daigger 2005: 71-73). Schon sein
duBerliches Auftreten trégt dazu bei.

Inmitten all dieser Personlichkeiten sah der arme Musil wie ein unverbesserlicher
Bourgeois aus. Zu gut gekleidet, zu gesund und blithend auf Grund von
Korperiibungen, die er, wie sein Ulrich, tdglich betrieb, konnte er viel eher fiir
einen Ingenieur der rheinischen Industrie oder fiir den Treuhédnder einer Gro3bank
gelten als fiir einen anarchistischen Intellektuellen.’

Die Rede selbst sollte als Bestitigung des visuellen Eindrucks wirken.
Anstatt die kritischen Entgegnungen etwa eines Bohdo Uhse, eines Egon
Erwin Kisch oder der Osterreichischen, nach 1934 in die Tschechoslowakei
emigrierten Arbeiter-Zeitung im einzelnen zu referieren,” soll zundchst
versucht werden, die Rede Musils von der verstorenden Wirkung her zu
lesen, die sie auf die Mehrheit der Kongressteilnehmer ausgeiibt zu haben
scheint:

! Edouard Roditi (1962): ,,Erinnerungen an Musil“. In: Neue deutsche Hefte 9. Heft 60,
30-31. Zit. n. Corino 2003: 1184.

? Diese konnen in der Biographie Karl Corinos (2003: 1193-1195) und z. T. auch in Klaus
Amanns Monographie (2007: 104-106 u. 123-124) nachgelesen werden.

215

BDD-A13129 © 2008 Mirton Verlag
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 08:48:52 UTC)



Bereits zu Anfang betont Musil seine politische Verweigerung und gibt vor,
Lunpolitisch sprechen zu wollen (Musil 1978: Bd. 8, 1266). Er vermeidet
eine Parteinahme, indem er gerade nicht dem Nationalsozialismus bzw.
anderen faschistischen Regimes explizit die Schuld an der Kulturmisere
zuweist, sondern diese vielmehr scheinbar unterschiedslos von ,,Freund und
Feind* bedroht sieht (ebd.). Er verweigert die Rolle des politischen Kritikers
und spricht von sich selbst als ,,unproblematischem Untertan* (ebd.) und er
versucht, die Kultur von jeder politischen Vereinnahmung loszueisen,
anstatt die evidenten ,,Zusammenhénge [...] zwischen Politik und Kultur
zu betonen. SchlieBlich bringt Musil als einziges Zitat einen Aphorismus
Friedrich Nietzsches — eines in linken Kreisen mehr als umstrittenen Autors
— der den Kampf fiir die Kultur wie {iberhaupt jeden Kampf um
gesellschaftliche Verinderung ad absurdum zu fiihren scheint’ und gibt als
bedeutend fiir die Entwicklung und den Schutz von Kultur statt einer klar
definierten Kampfstrategie schwammige, allzu allgemeine Begriffe wie
,Freiheit, Offenheit, Mut, Unbestechlichkeit, Verantwortung und Kritik* an
(Musil 1978: Bd. 8, 1268-1268), die in ihrer Universalitdt auch keinerlei
Riickschliisse auf die individuelle Positionierung Musils erlauben.

Konkret lieBen sich die drei folgenden Punkte als Angriffsziele der Musil
zeitgendssischen Kritiker, aber auch als Ansatzpunkte einer neuerlichen
Problematisierung isolieren: 1. Die Weigerung Musils, eine ,,klare* Stellung
innerhalb des politischen Kontexts der 1930er Jahre einzunehmen (also
etwa, sich als ,linker” Intellektueller gegen den ,,rechten* Faschismus zu
positionieren).” 2. Wenn schon eine solche Positionierung innerhalb des

3 Ich zitiere hier Karl Corino (1193), aus einem Vorwurf des deutschen Schriftstellers
Bohdo Uhse (KPD-Mitglied und zur Zeit des Kongresses bereits zwei Jahre als Emigrant in
Paris) an Robert Musil wihrend dem Kongress in Paris. Der Text findet sich in: ,,Paris
1935. Erster Internationaler Schriftstellerkongre3 zur Verteidigung der Kultur.” Reden und
Dokumente. Mit Materialien der Londoner Schriftstellerkonferenz 1936. Einleitung und
Anhang v. Wolfgang Klein. Hrsg. v. d. Akademie der Wissenschaften der DDR. Zentral-
institut flir Literaturgeschichte. Berlin 1982, 331.

4 Der Sieg eines moralischen Ideals wird durch dieselben unmoralischen Mittel errungen,
wie jeder Sieg: Gewalt, Liige, Verleumdung, Ungerechtigkeit.“ Friedrich Nietzsche in
seinen nachgelassenen Fragmenten, zit. n. Musil 1978: Bd. 8, 1268.

> Diese Weigerung scheint besonders bedenklich, wenn man sich Musils friihere Affinitit
zu eher linken politischen Programmen vor Augen hélt, (Amann 2007: 24-26) die sich etwa
in der Unterzeichnung eines Aufrufs mit dem Titel ,,Eine Kundgebung des geistigen Wien.
Ein Zeugnis fiir die groBe soziale und kulturelle Leistung der Wiener Gemeinde*, der 1927
in der Wiener Arbeiterzeitung zeigt (Amann 2007: 24). Musil scheint nach der
»Machtergreifung® der Nationalsozialisten in Deutschland und dem DollfuB3-Putsch in
Osterreich noch mehr Wert auf seine politische Unabhiingigkeit gelegt zu haben.

216

BDD-A13129 © 2008 Mirton Verlag
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 08:48:52 UTC)



vorgegebenen Kontexts nicht stattfindet, so wiare zumindest die Skizzierung
einer ,,eigenen, individuellen* Position zu erwarten, doch auch eine solche
scheint man im Text der Rede vergeblich zu suchen. 3. Die fehlende
Betonung mdglicher positiver Zusammenhidnge zwischen Kultur und
Politik: Musil spricht zwar von den ,,Ubergrifffen] der Politik* auf die
Kultur, nennt aber an keiner Stelle der Rede Moglichkeiten, wie die Politik
auf legitime Weise in den Bereich der Kultur eingreifen, oder wie
umgekehrt die Kultur sinnvoll auf die Politik zurlickwirken koénnte. Die
angesichts der aktuellen Umstinde angezeigte Relation zwischen den beiden
Bereichen beschreibt er schlicht als die notwendige ,,Selbstverteidigung* der
Kultur gegeniiber der Politik (Musil 1978: Bd. 8, 1267).

Selbst aus heutiger Sicht konnte die Rede Musils, wenn man sich ihr Ziel,
die Verteidigung der Kultur, und den historischen Kontext — ein von
faschistischen Regimes beherrschtes Zentral- und Siideuropa — vor Augen
hilt, zynisch, resigniert, ja verfehlt wirken. Und dennoch rdumt Musil in
seinen Reaktionen auf die Kritik zwar mangelhafte Klarheit seines Vortrags
ein, keinesfalls jedoch falsche Ansichten, was die Sache selbst angeht:

Es ist iiberdies ein hdchst unwahrscheinlicher Unsinn, mir vorzuwerfen, ich
konnte nicht wissen, daB das Individuelle vom Sozialen abhinge; zum UberfluB
habe ich das zweimal ausdriicklich erwéhnt. [...] Ich bin auch selbst nicht
unschuldig an den Millverstindnissen, weil ich meine Worte zu wenig den
Umstidnden angepallit und zu knapp und theoretisch gesprochen habe. Aber der
Inhalt dessen, was ich gesagt habe, u. in der Hauptsache handelt das von der
Frage, unter welchen politischen Bedingungen die Kultur wachst, ist vollkommen
einwandfrei. (Musil 1978: Bd. 7, 659)

Mehr noch, scheint es Musil von einiger Bedeutung zu sein, seine Gedanken
in weniger missverstandlicher Form zu wiederholen, sie also nochmals zu
bekriftigen und mithin weiter zu verbreiten. So bereitet er eine Erwiderung
auf die ihm entgegenschlagende Kritik vor, die im Wesentlichen in einer
klareren Formulierung derselben Standpunkte bestehen sollte, die er in der
Pariser Rede bereits eingenommen hatte.® Eine im Riickgriff auf diese Kritik
versuchte Beleuchtung von Musils Positionierungen zur Parteilichkeit, zur
eigenen politischen Stellungnahme und zum Verhéltnis zwischen Politik

% Es geht Musil um die Berichtigung eines Berichts, die von ihm unter selbigem Titel in
Angriff genommen, aber nicht beendet wird (vgl. Amann 2007: 128-130). Erhaltene
Entwiirfe und Ansdtze zur Berichtigung eines Berichts finden sich in Musils
Nachlassmappe VI/1, 82-88, abgedruckt in Amann 2007: 296-303.

217

BDD-A13129 © 2008 Mirton Verlag
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 08:48:52 UTC)



und Kunst bzw. Wissenschaft,” kann so den Anspruch stellen, nicht nur
Musils Rede in Paris verstdndlicher, sondern auch einen Einblick in sein
politisches Denken mdglich zu machen.

1. Musils politische Kritik: Mit Unerschopflichem gegen Erschopfliches

Unter dem Stichwort ,,Politik notiert Musil zwischen 1934 und 1936: ,,Die
grundlegende Erkenntnis der neuen Zeit ist, daB man, im Besitz der
Brachialmittel, nichts zu flirchten hat.” (Musil: Mappe III/5, 34. Zit. n.
Amann 2007: 224) Als ,,Brachialmittel“ konnen nun nicht nur die zur
Anwendung physischer Gewalt bestimmten Instrumente und Institutionen,
sondern auch die Mittel geistiger Unterdriickung gelten. Gemeinsam ist
thnen das Ziel der Eindeutigkeit und der universalen Geltung. Musil
verwendet in diesem Kontext den Terminus ,Ideologie”, und versteht
darunter eine Denk- und Praxisgewohnheit (Musil 1978: Bd. 8, 1379-
1381),® in deren Dogmatisierung er ein Hindernis zumindest fiir jede
kulturell-geistige Entwicklung sieht. Die vollstindige Verfestigung einer
bestimmten doxa ist erreicht, wenn sie als selbstverstindliche Denk-
gewohnheit jede Infragestellung abweist. Musil wendet sich
unmissverstdndlich gegen solche ,naturalized [...] or automatized [...]
ideologies* (Fairclough 1995: 76), indem er ihren illusiondren Charakter
herausstellt: ,.Jede Sicherheit ist nachtwandlerisch* (Musil: Mappe I11/5, 20.
Zit. n. Amann 2007: 204). Die Kritik geht hier gegen die unumschréinkte
Wirkung der jeweiligen Ideologie, die sich Musil als dessen Handlungen
und Denken bestimmende Disposition des jeweiligen Individuums gerade
dort am deutlichsten zeigt, wo sie nicht mehr als &uBlerlicher Zwang

7 Musil verwendet den Begriff ,Kultur in unterschiedlichen Bedeutungen. Sowohl in
seiner Rede auf dem internationalen Schriftstellerkongrel zur Verteidigung der
Kultur in Paris als auch in seinem Essay Politisches Bekenntnis eines jungen Mannes.
Ein Fragment (Musil 1978: Bd. 8, 1009-1015) von 1913, der an zentraler Stelle des
vorliegenden Aufsatzes noch beschiftigen wird, umfasst dieser Begriff die Bereiche ,,des
Geistes®, v. a. der Kunst und der Wissenschaft.

¥ Die Analogie zwischen dem Musil’schen Begriff der ,Ideologie“ und dem
Nietzsche’schen Konzept der ,,Denkgewohnheiten®, ,,Glaubensartikel u. a. (vgl. etwa
Nietzsche 1988: Bd. 5, 108, Bd. 3, 477-478 u.a.) ist so augenscheinlich, dass man hier eine
direkte Beeinflussung annehmen darf, wie auch die expliziten und impliziten Verweise auf
Nietzsche, die sich in grofer Zahl gerade in denjenigen Notizen und Texten Musils finden,
die sich mit der Ideologie beschiftigen, nahelegen (vgl. Musil 1978: Bd. 8, 1268; 1379-
1381 u. a.).

218

BDD-A13129 © 2008 Mirton Verlag
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 08:48:52 UTC)



wahrgenommen, sondern als selbstverstindlich nicht mehr reflektiert wird.
Das Unvermdgen oder der Unwille, die Ideologie in ihrer Kontingenz und
Transformierbarkeit zu erkennen, wird von Musil mitunter sogar als
,Dummbheit* beschrieben (Musil 1978: Bd. §, 1270-1272).

Im Bereich der Politik sieht Musil besonders viele Somnambulen; dafiir
macht er zum einen die angemalten ,,Vorrechte des gro3 gewordenen Wir*
verantwortlich, die dem Kollektiv die Selbstreflexion erschweren und zur
Naturalisierung bestimmter Ideologien beitragen wiirden (Musil 1978: Bd.
8, 1276). Zum anderen ist es der Kampf zwischen politischen Parteien, der
durch seine besondere Dynamik zu einer Dogmatisierung der jeweiligen
Weltsicht zwingt. 1913 beschreibt Musil noch eine Schwundstufe dessen,
was sich in den 1930er Jahren zum veritablen Krieg der Ideologien
ausweiten sollte:

Unsre Parteien existieren aus Angst vor der Theorie. Gegen die Idee, flirchten die
Wihler, ldsst sich stets eine andre Idee einwenden. Darum schiitzen sich die
Parteien gegenseitig vor den paar alten Ideen, die sie ererbt haben. Sie leben nicht
von dem, was sie versprechen, sondern davon, die Versprechen der anderen zu
vereiteln. [...] Ich hitte nichts dagegen, wenn sie darum die Politik andren
iiberlieBen, aber so konservieren sie durch die Legierung mit wirtschaftlichen
Tagesvorteilen auch noch entwertete Ideologien, wie die des Christentums, der
Konige, des Liberalismus, der Sozialdemokratie. Und indem sie sie niemals
ausfiihren, geben sie ihnen einen Schein von Bedeutung und Heiligtum, was neben
allem anderen auch noch eine Siinde wider den Geist ist. (Musil 1978: Bd. 8,
1013-1014)

Dieses labile Verhinderungsgleichgewicht der ,,Demokratie a la Kakanien®
(Musil: Mappe III/5, 71-72 zit. n. Amann 2007: 235) stellt bereits das
Reservoir fiir zukiinftige Totalitarismen dar. Ist erst einmal der
vollkommene Glaube an die eigene Ideologie gefestigt, muss ,,in der Politik
der geringste Beweis von Aufrichtigkeit schon auf die tédliche Vernichtung
des Gegners hinauskommen® (Musil 1978: Bd. 5, 1330). Umgekehrt stiitzt
eine solch radikale ,,Realisierung™ den Glauben an die Ideologie. Fiinfzig
Jahre spédter erkldrt Norbert Elias diese Verschrinkung, die er im kalten
Krieg wieder am Werk sieht (Elias 1983: 147-148), mit Riickgriff auf den,
aus der sozial-psychiatrischen Theorie Gregory Batesons iibernommenen,
Begriff des ,double-bind“ (Elias 1983: 78). Den dargestellten
»leufelskreis® (ebd. 78) konnte man hinsichtlich der politischen
Entwicklungen in den 1930er Jahren folgendermallen paraphrasieren: die
Annahme von Wahrheiten legitimiert den Einsatz von Gewalt, diese
wiederum sichert die angenommenen Wahrheiten. Steht man nicht in,

219

BDD-A13129 © 2008 Mirton Verlag
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 08:48:52 UTC)



sondern aullerhalb dieses Teufelskreises, so konnte man leicht zu dem
Schluss kommen: ,,Die Politik ist nichts, was man vollig ernst nehmen darf.
Wohin sie sonst flihrt: Deutschland.* (Musil 1976: 889)

Musils Verweigerung einer politischen Stellungnahme im Sinne einer
deklarierten Parteizugehdrigkeit oder auch nur -sympathie ist zwar bereits in
den frilhen Texten begriindet, verstirkt sich jedoch im Zuge einer
politischen Entwicklung, die zum einen durch die Tendenz zur umfassenden
Ideologisierung aller Bereiche einer Gesellschaft und zum anderen durch
den Willen zur allgemeinen Durchsetzung der eigenen Ideologie auch iiber
die Staatsgrenzen hinweg gekennzeichnet ist. Dem realen Krieg ab 1939
entspricht hier ein Krieg auf diskursiver Ebene. Als politisch relevant
werden blo3 Aussagen verstanden, die sich in das Schema einer bereits
institutionalisierten Ideologie einfiigen lassen. ,,Das Modell des Krieges sitzt
wie ein Parasit auf den Diskussionen iiber politische Themen: Wer
abweichende Ideen hat, wird als Klassenfeind identifiziert, gegen den man
kdmpfen muss bis zum Sieg* (Foucault 1996: 81). Wie die zeitgendssischen
Reaktionen zeigen, fillt Musils Rede in Paris aus einem solchen Schema
heraus. Dieses Herausfallen, diese Unparteilichkeit stellt jedoch kein
Versehen, sondern eine aktive Positionierung — wenn auch auf einer anderen
Ebene — dar. Die Praxis des parteipolitischen Kampfes steht fiir Musil per se

in Widerspruch zu den Prinzipien (Lebensbedingungen) des Geistes. Hier
konkurrieren zwei Machtanspriiche. Macht in der Weise der Politik [der Kampf
der von den eigenen Stehsdtzen iiberzeugten Parteien] schwand aus seinem
[Ulrichs] Gesichtsfeld, ebenso wie Macht in der Weise des Kriegs. Es mag
vorkommen, aber im Grunde ist es riickstindig wie eine Knabenpriigelei. (Musil
1978: Bd. 5, 1342)

Um sich nicht priigeln zu miissen, bleibt Musil blof3 die Moglichkeit, immer
wieder den Nachweis zu flihren, dass auch der Angreifer nicht eigentlich
bose, sondern blofl im oben dargelegten Sinn dumm ist. Wéhrend der erste
Befund mit einer Parteinahme einhergehen miisste, kann der zweite sich nur
auf einer Metaebene konstituieren. Der Sprung zwischen den beiden Ebenen
wird im folgenden Tagebucheintrag deutlich:

Kisch tiber mein Buch [Der Mann ohne Eigenschaften]: es sei konterrevolutionir.
[...] Antwort wire: Ein Affe steckt alle Dinge in den Mund, um sie auf ihre
Verwendbarkeit zu priifen; eine andere Verwendbarkeit kennt er nicht. (Musil
1976: 823)

220

BDD-A13129 © 2008 Mirton Verlag
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 08:48:52 UTC)



Musils Scheu vor einer Positionierung innerhalb des gegebenen politischen
Kontexts zeigt sich mithin als die Scheu vor eindeutigen Sétzen und
Setzungen, wie sie etwa der Begriff ,konterrevolutionir® impliziert. Vor
diesem Hintergrund wird auch die rhetorisch so eindeutige, semantisch aber
auf den ersten Blick so befremdliche Parallelsetzung verstandlich, die Musil
in seiner Rede von 1935 zwischen den beiden Begriffen ,,unpolitisch* und
,unerschopflich® vornimmt:

Die Frage, wie Kultur zu schiitzen sei und wogegen Kultur zu schiitzen sei, ist
unerschopflich. Denn das Sein und Werden der Kultur ist es und ebenso sind es
die Schéadigungen, denen sie von Freund und Feind ausgesetzt ist.

Was ich hier und heute dariiber sagen will, ist unpolitisch. (Musil 1978: Bd. 8,
1266. Hervorhebungen von mir)

Die von Seiten der Parteien angenommenen und propagierten ,nacht-
wandlerisch[en] [...] Sicherheiten konstituieren die Grenze, die das
Unerschopfliche vom Politischen trennt und Musil dazu zwingt, sich selbst
provokant als ,,unpolitisch* auszuweisen. Auf der Habenseite steht hier die
Moglichkeit, jenseits endgiiltiger Festsetzungen — auch und gerade im
weiteren Sinne politisch — zu denken.

Annette Daigger hat — ohne indes weiter auf dieses Problem einzugehen —
darauf hingewiesen, dass die Rede vom unpolitischen Autor Musil auf eine
Differenz zwischen verschiedenen Begriffen des Politischen zuriickzufiihren
ist (Daigger 2005: 74). Mithin kann diese Selbstbezeichnung Musils als eine
defensive Strategie verstanden werden, die die eigene geistige Tatigkeit aus
einem Kontext herauszuhalten versucht, der den Begriff ,,Politik* exklusiv
fiir sich selbst beansprucht, dessen Spielregeln Musil nicht anerkennen,
sondern vielmehr radikal verdndern will. Eine solche Deutung wird schon
dadurch plausibel, dass sich Musil etwa in seinem politischen Bekenntnis
von 1913 noch keineswegs so deutlich gegen die Verwendung des Begriffes
,»Politik stellt, der damals wohl noch flexibler gebraucht werden konnte als
1935.

Fir die Rede von 1935 kann jedenfalls behauptet werden, dass die
Verweigerung einer Parteinahme innerhalb des gegebenen politischen
Kontexts iiber dessen Analyse begriindbar wird, die in ihrer spezifischen
Form Musil wiederum nur deshalb moglich ist, weil er sich der Parteinahme
enthélt. — Politische Kritik und Unparteilichkeit bedingen sich.

221

BDD-A13129 © 2008 Mirton Verlag
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 08:48:52 UTC)



2. Musils Positionierung: Vielspiltigkeit statt Schicksalspopanze

Auf den ersten Blick zeigt die kritische Perspektive Musils, mithilfe derer
der Kampf der Parteien von auBBerhalb des gegebenen politischen Kontexts
betrachtet wird, keine besondere Originalitét. Friedrich Schlegel etwa gibt in
seinem Buch: Signatur des Zeitalters bereits Anfang des 19. Jahrhunderts
eine anscheinend ganz é&hnliche Analyse des ,schrankenlosen
Ultrageiste[s]“, der sich in dem Umstand zeige, ,,dal} jetzt alles sogleich zur
Partei wird* (Schlegel 1926: 12). Freilich ist Schlegels Position auB3erhalb
des politischen Kontexts durch den Glauben an eine diesen umfassende und
in thm gerade nicht addquat widergespiegelte Wahrheit gesichert. Das ,,Eine
Element®”, aus dem ,erst die volle Beruhigung und Zufriedenheit wiirde
hervorgehen kénnen* (Schlegel 1926: 3), bildet den idealen Riickzugsraum,
von dem ausgehend sich seine Kritik entfalten kann.

Dass Musil, der im Gegensatz zu Schlegels Riickgriff auf das ,,Eine
Element™ gerade die ,,Vielfdltigkeit als Zukunftseigenschaft™ (Musil 1978:
Bd. 8, 1382) propagiert, keineswegs von einer solch gesicherten Position
ausgehen kann, liegt auf der Hand. Andererseits ist auch die von Bernd-
Riidiger Hiippauf (1971: 174) monierte ,totale [...] Relativierung®, die mit
der Musil’schen Perspektive einhergehen und der tatsdchlich eine politische
Haltungslosigkeit Musils entsprechen wiirde, kaum aufrechtzuerhalten. Die
von Musil bezogene Position ist weder an ein Ideal oder eine Utopie
gebunden, noch kann sie als nihilistisch beschrieben werden.

Das zeigt sich bereits in der differenzierten Sicht Musils auf die Ideologien.
Musil versteht zwar jede einzelne Ideologie als kontingent, doch gleichzeitig
vertritt er die Meinung, dass man irgendeiner praktischen oder denkerischen
Gewohnheit — also einer zumindest im Vollzug nicht wieder hinterfrag-
baren, ausgefahrenen Bahn des Denkens oder Handelns — jederzeit verhaftet
bleibt.

Ein viel groBerer Umfang des Glaubens, Unterstellens, vorweg Annehmens ist
zum privaten und offentlichen Leben nétig; ohne dies kdnnte der Mensch kaum
den Arm heben oder den Finger bewegen, denn das einfachste Leben [...] ist voll
Entschliissen, deren jeder mehr als Jahre erfordern wiirde, sollte ihn die Vernunft
zweifelsfrei begriinden (Musil 1978: Bd. 8, 1380).

Man bewegt sich also notwendig in — von Nietzsche so genannten’ —
,Denkgewohnheiten®“. Dennoch kann sich keine Ideologie anmaflen, die

’Vgl. Anm. 8.

222

BDD-A13129 © 2008 Mirton Verlag
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 08:48:52 UTC)



einzig addquate zu sein. Damit zeigt Musil die jeweilige Ideologie eingebaut
in eine relationale Struktur, ihre ,Notwendigkeit” ist jeweils eine
aufgerufene, situative, und der Ideologie niemals wesentlich eigen. Diese
wird einerseits als historisch gewachsen und sozial determiniert (Musil
1978: Bd. 8, 1381-1381), dabei jedoch jederzeit als prinzipiell durchschau-
und (iiber den Umweg dieser Bewusstmachung) praktisch verdnderbar
gefasst. Andererseits liegt im Erkennen der Fiille der moglichen Ideologien
die Moglichkeit zur bewussten Entscheidung — anders ausgedriickt: Die von
Musil behauptete Relativitit und Verdnderbarkeit der Bindung zwischen
Individuum und Ideologie eroffnet erst den Raum, innerhalb dessen
Entscheidungen bzw. Positionierungen mdglich werden. Das bedeutet
jedoch nicht, dass die Macht der Ideologien oder Denkgewohnheiten
gebrochen wére — ihr wird blo3 ein zweites Moment zur Seite gestellt.

Einem gléubigen Katholiken oder Juden, einem Offizier, einem Burschenschafter,
einem ehrbaren Kaufmann, einem Mann von Rang ist in jeder Lebenslage eine viel
geringere Zahl von Reaktionen moglich als einem freien Geist: Das spart und
sammelt Kraft. Grundsitze, Richtlinien, Vorbilder, Beschrianktheiten sind
Kraftakkumulatoren (Musil 1978: Bd. 8, 1380).

Die Gehilfin in einem Krankenhaus, die, bliitenweill gekleidet, den Kot eines
Patienten in einem weillen Porzellanschiisselchen mit helfenden Sduren zu einem
purpurfarbenen Aufstrich verreibt, dessen richtige Farbe ihre Aufmerksamkeit
belohnt, befindet sich schon jetzt, auch wenn sie es nicht weill, in einer
wandelbareren Welt als die junge Dame, die vor dem gleichen Gegenstand auf der
Stra3e erschauert (Musil 1978: Bd. 1, 251).

Es handelt sich hier um zwei Extreme (Disposition und Freiheit), die realiter
jeweils in bestimmten Mischungsverhéltnissen vorkommen. Die immer nur
als graduell mogliche Verschiebung von der Disposition zur Freiheit wird
von Musil in der reflexiven Lauterung der selbstverstdndlichen Ideologie
oder des Dogmas zu einer ,,bloBen* Ideologie gesehen. Die Umformung
geht hier sowohl gegen die Universalitét als auch gegen die Eindeutigkeit
der jeweiligen Ideologie — kurz gegen ihre Absolutsetzung. ,Keine
Ideologie herrscht. Individuelle Teile werden individuell ausgelesen. Man
kann es eine unausdriickbare Vielspiltigkeit nennen.*“ (Musil 1978: Bd. 8,
1381) Diese Sichtweise macht das Individuum erst frei fiir Entscheidungen,
die zwar immer auch von Ideologien und Denkgewohnheiten mitbestimmt,
niemals aber zweifelsfrei determiniert sind.

223

BDD-A13129 © 2008 Mirton Verlag
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 08:48:52 UTC)



Denn hidngen wir mit unsrem Sein nicht an der Spule irgendeiner
Schicksalspopanze, sondern sind blofl mit einer Unzahl kleiner, wirr untereinander
verkniipfter kleinerer Gewichte behangen, so konnen wir selbst den Ausschlag
geben (Musil 1978: Bd. 8, 1082).

Aus heutiger Sicht konnten Musils Uberlegungen zur Ideologie zwischen
einem Strukturalismus — der das Subjekt zugunsten der Struktur fallen ldsst
—und einer Existenzphilosophie wie etwa derjenigen Jean-Paul Sartres — die
das Subjekt als allen Determinanten grundsitzlich frei gegeniiberstehendes
beschreibt — verortet werden. Grob gefasst liele sich seine Sichtweise also
etwa der eines Pierre Bourdieu oder Maurice Merleau-Ponty zur Seite
stellen. V.a. das Konzept Bourdieus entspricht relativ genau dem
Musilschen Modell, das sich zwischen den niemals ,,rein“ auftretenden
Extremen der ,,ideologisch-dispositiven* Pragung und der freien Sicht auf
die Kontingenz und Vielzahl dieser Ideologien entfaltet (vgl. Bourdieu/
Wacquant 2006)."

Zweifellos besitzen Musils Uberlegungen zur Ideologie zumindest potentiell
politische Relevanz und entsprechen einer aktiven Positionierung zu im
weiteren Sinne politischen Fragen.

3. Musils Position: Politisches Bekenntnis eines Schriftstellers

Musils Reserviertheit der offiziellen Politik gegeniiber wurzelt, ebenso wie
die durch diese Verweigerung ermdglichte radikale Kritik, in einem vollig
anderen Politikverstindnis. In dem bereits 1913 entstandenen Essay
Politisches Bekenntnis eines jungen Mannes. Ein Fragment geraten die
beiden Politikbegriffe aneinander:

Ich habe mich nie frither fiir Politik interessiert. Der politisierende Mensch,
Abgeordneter oder Minister, erschien mir wie ein Dienstbote in meinem Haus, der
fiir die gleichgiiltigen Dinge des Lebens zu sorgen hat; dafl der Staub nicht zu
hoch liegt und daB3 das Essen zur Zeit fertig sei. |...]

Den Gedanken, durch den sich das dnderte, wird man vielleicht l4cherlich finden.
Er ist kurz und einfach: Du selbst bist schon — sagte er mir — in dem, was du willst,
ein Geschopf der Demokratie und die Zukunft ist nur durch eine gesteigerte und

' Der Vergleich zwischen Bourdieu und Musil soll zu Ende des Aufsatzes hinsichtlich
seiner Relevanz fiir die Frage der Legitimation des Musil’schen Engagements noch einmal
aufgegriffen werden.

224

BDD-A13129 © 2008 Mirton Verlag
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 08:48:52 UTC)



reinere Demokratie erreichbar (Musil 1978: Bd. 8, 1010f. Hervorhebungen von
mir).

Die Aussage, 1913 bereits in einer Demokratie zu leben, ist an sich schon
bemerkenswert. Sie bindet das politische Interesse Musils an eine Form, in
der dem Individuum die gesellschaftliche Praxis und deren Spielregeln nicht
als naturgegeben, sondern als kontingent und verdnderlich erscheinen. Die
Vorreiter eines solchen Bewusstseins erkennt Musil in Kunst und
Wissenschatft:

Aber ich glaube mit Klarheit zu sehen, da3 die Wissenschaft ein Ergebnis der
Demokratie ist. Nicht nur daf hier der Grofte mit dem Geringsten arbeitet und der
Grofite den Durchschnitt der ndchsten Generation kaum tiberschreitet. Vielmehr ist
das entscheidende, dal durch die Demokratisierung der Gesellschaft [...] eine
groBere Zahl Menschen als je zur Mitarbeit gelangt ist und daf unter dieser
groBeren Zahl [...] die Auslese an Begabung groBer ausfiel. [...] Es ist undankbar
diesen Leistungen des Verstandes immer nur entgegenzuhalten, daf3 sie der Seele
nichts geniitzt haben [...]. Sie haben alle, auch die im guten Sinn einfiltigen
Seligkeiten zerstort, gewill, indem sie einen Boden fiir kompliziertere schufen

[...]

Und nicht nur in der Wissenschaft, auch in der Kunst finden wird den gleichen
Gewinn und das gleiche Leid. Denn was haben wir, frage ich mich, in der Kunst
heute Kostlicheres als jene Freiziigigkeit des Gefiihles, die wir einer Auflockerung
der moralischen Satzungen und der Geschlossenheit des Geschmacks, im letzten
Grunde also auch hier der zu groflen Zahl an Menschen verdanken? Sie ermdglicht
uns jene auflerordentliche Beweglichkeit des Standpunkts, durch die wir das Gute
im Bosen und das HéBliche im Schonen erkennen (Musil 1978: Bd. 8, 1011-1012).

Die zwei wesentlichen Aspekte, ,,die auBlerordentliche Beweglichkeit des
Standpunkts® und der Umstand, dass ,,durch die Demokratisierung der
Gesellschaft [...] eine groflere Zahl Menschen als je zur Mitarbeit gelangt
ist und daB3 unter dieser groBeren Zahl [...] die Auslese an Begabung grof3er
ausfiel“ verbinden sich zu einem Denken, das Musil nicht nur sowohl in
Wissenschaft als auch in der Kunst ansatzweise verwirklicht sieht, sondern
hinter dem auch eine der modernen Gesellschaft addquate Politik nicht
zurickfallen diirfte — deshalb erscheint dieser Text als ,Politisches
Bekenntnis®, deshalb wird der neue Weltzugang mit dem Begriff
,,Demokratie* bezeichnet.

Auch 1913 zielt Musil also bereits primér auf eine radikale Verdnderung des
politischen Kontexts, nicht einzelner politischer Inhalte ab. Sein eigenes
Politikverstdndnis steht dabei (noch) als durchaus realistische Moglichkeit
dem Gegebenen gegeniiber. Musil unterwirft seine politische Alternative

225

BDD-A13129 © 2008 Mirton Verlag
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 08:48:52 UTC)



denselben Regeln (in diesem Fall konnte man eher sagen: setzt sie
denselben Freiheiten aus), die ganz allgemein fiir sein Denken konstitutiv
sind. Wie fiir Kunst und Wissenschalft, ,,gibt [es auch] vor der Politik keine
unabhingige Wahrheit, Grofle usw.“ (Musil 1976: 842), insofern auch
»moralische Werte nicht absolute GroBen, sondern Funktionsbegriffe
(Musil 1978: Bd. 3, 748) darstellen. Auch hier kann man sich also nicht auf
den ,,Wirklichkeitssinn* verlassen, sondern es muss auch der ,,Mdglichkeits-
sinn®“ bemiiht werden (vgl. Musil 1978: Bd. 1, 16-18). Musils neuer
Politikbegriff kiindigt sich in zahlreichen Texten an, nicht immer aber unter
der Bezeichnung ,,Politik*. Unter dem Stichwort ,,Ethik* etwa spricht Musil
in seinem Tagebuch von der Notwendigkeit, das ethische Verhéltnis als ein
in einem stindigen Wandel stehendes verstehen zu miissen, das niemals
etwa in der schlichten Angabe, ein Kommunist zu sein, seine Erfiillung
finden kann: ,,Ihr werdet es erst verstehn, wenn ihr Einheitsformeln nicht
mehr erwartet.“ (Musil 1976: 649) Eine weitldufigere Darstellung dieses
Politikkonzepts hitte wohl der Roman Ed - eine ,,[m]oralische
Experimentallandschaft (Musil 1976: 840) — gegeben.''

Die theoretischen Analogien zwischen Musils Reflexionen iiber Kunst bzw.
Wissenschaft und Politik — die sich grob auf seine anthropologischen
Annahmen zuriickfiihren lieen — sind jedoch nicht der einzige Konnex, der
den Schriftsteller Musil mit der Politik verbindet. Die Frage: Warum
engagiert sich Musil politisch? ist damit noch keineswegs beantwortet.
Einige der anthropologischen Annahmen Musils konnten geradezu eine
gegenteilige Positionierung; ndmlich den vollkommenen Riickzug aus dem
Bereich des Politischen nahelegen. Resignation kénnte Musil {iberkommen
haben

[b]ei Betrachtung eines grofien dicklichen Herrn mit Mappe in der Elektrischen 6
Uhr abends: Er kommt aus der Schule oder dem Biiro. Er will sich nicht nochmals
anstrengen. Der Nationalsozialismus gibt ihm das Gefiihl, es geschehe etwas und
sei auf dem guten Wege, Deutschland sei in starker Hand, wihrend er verdient
ausruhe. Das ist eigentlich natiirlicher, als die Zeitung zu nehmen, Meinungs-

' Die Notizen unter dem Stichwort ,,Ed“, dem Titel eines Romanprojekts, in dem sich
Musil v. a. mit verschiedenen, spekulativen Moglichkeiten beschéftigen wollte, wie eine
neue Politik, bzw. eine neue Moral zu denken sei, beginnen mit dem 11. 10. 1911 und
reichen bis mindestens in das Jahr 1938 (Musil 1976: 243-891). Sie fiigen sich jedoch an
keiner Stelle zu einem ldngeren Manuskript. Natiirlich ist auch der Mann ohne
Eigenschaften liber weite Strecken als politischer, und jedenfalls als moralischer oder
ethischer Roman zu lesen.

226

BDD-A13129 © 2008 Mirton Verlag
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 08:48:52 UTC)



kampfe zu studieren und dergleichen (Musil: Mappe III/5, 72 zit. n. Amann 2007:
236).

Wenn also gerade die unreflektierte, dogmatisierte Ideologie eine solch
beruhigende Wirkung auf den Menschen hat, ihm mithin sogar so etwas wie
Zufriedenheit vermittelt, ,,kann [es dann nicht] sein, dal} es unter [diesen]
Umstidnden unerlaubt ist, solche theoretischen Fragen zu stellen statt —
mitzumarschieren[?]“ — Warum also spricht Musil {iiberhaupt beim
Internationalen Schriftstellerkongress zur Verteidigung der Kultur in Paris
1935, woher kommt dieser Wille zur Aufkldrung, ja diese Pflicht zum
Engagement? Musils Antwort ist unzweideutig:

Dann [,wenn ich ,,mitmarschiere®, statt ,theoretische Fragen* zu stellen,] bin ich
aber nicht Schriftsteller, sondern der private X. Als der bin ich gekommen, als
Schriftsteller habe ich gesprochen. Vielleicht habe ich die Uberzeugung vermissen
lassen. Aber ich habe mich bemiiht, etwas anzuregen, das wertvoller ist als meine
Uberzeugungen (Musil: Mappe VI/I, 77 zit. n. Amann 2007: 129 u. 300).

Der Beruf des Schriftstellers macht fiir Musil also nicht nur die Mdoglichkeit,
sondern geradezu die Pflicht aus, sich auf eine gegeniiber dem offiziell
Politischen autonome Position zuriickzuziehen, um von dort das Politische
neu denken zu koénnen. Die besondere Moglichkeit, von eigenen, v. a.
politischen und 6konomischen Interessen abzusehen, die mit dem Beruf des
Schriftstellers einhergeht, zeigt sich hier als notwendig auch fiir die
politische Analyse. Die Autonomie des literarischen Feldes, so konnte man
nun mit Bourdieu sagen, verbiirgt somit die Autonomie des politischen
Beobachters Musil, und ermdglicht dessen radikale Infragestellung des
offiziell Politischen:

So ist es paradoxerweise die Autonomie des intellektuellen Feldes, die den
Stiftungsakt eines Schriftstellers ermdglicht, der unter Berufung auf genuine
Normen des literarischen Feldes in das politische Feld eingreift und sich auf diese
Weise zum Intellektuellen konstituiert (Bourdieu 2001: 210).

Die Verteidigung der ,Kultur* gegeniiber allen ,,Ubergrifffen]* (Musil
1978: Bd. 8, 1267) der Politik, wie sie Musil 1935 versucht hat, ist
jedenfalls selbst bereits als politischer Akt anzusehen, insofern sie mit der
Autonomie des kiinstlerischen Feldes auch gleich die Moglichkeit radikaler
politischer Kritik verteidigt, die von diesem ihren Ausgang nimmt.

227

BDD-A13129 © 2008 Mirton Verlag
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 08:48:52 UTC)



4. Musils Engagement: Legitimation und Persuasion

Den drei oben angefiihrten Kritikpunkten kann nun also entgegengehalten
werden, dass 1. Musils Unparteilichkeit sich mithin damit erkléren lasst,
dass sein eigenes Verstdndnis von Politik dem gegebenen politischen
Kontext entgegensteht und in diesen daher nicht als ,,Partei” eingeordnet
werden kann. Seine Position aullerhalb des gegebenen politischen Kontexts
ermoglicht ihm, eine radikale, politische Kritik an die Stelle parteilicher
Deklarationen zu setzen. 2. Diese Position konstituiert sich als Autonomie
des schreibenden Intellektuellen, der sich zu seinem Gegenstand in Distanz
setzen kann. Aus dieser Distanz ist Musil auch die Ausbildung eines
positiven, dem gegebenen entgegengesetzten Politikbegriffs moglich. 3. Die
Relationen zwischen Kunst und Politik zeigen sich Musil in Gestalt
schidlicher ,,Ubergriffe“ der offiziellen Politik auf die Kunst, andererseits
aber als legitimer oder gar notwendiger Einfluss der Kunst auf die Politik.
Die Legitimation eines solchen Einflusses muss, insofern das politische
Engagement des Schriftstellers Musils ganz in ihm besteht, zuletzt noch
hinterfragt werden. Aus Musils Sicht ergibt sie sich aus der Denkbarkeit und
Wiinschbarkeit einer Transformation des politischen Bereichs. Klaus
Amann scheint sich dieser Meinung anzuschlie3en, wenn er Musil die Rolle
des ,,Intellektuellen* zugesteht, der sich im Sinne ,,antipolitische[r] Politik*
engagiert und das politische Feld vom kiinstlerischen aus nach den

ungeschriecbenen  Gesetze[n] eines ethischen und  wissenschaftlichen
Universalismus [beurteilt], um eine Art moralisches Lehramt auszuiiben und bei
gewissen Gelegenheiten eine kollektive Mobilisierung fiir einen Kampf zu
untermauern, der dazu bestimmt ist, den Werten, die in ihrer Welt gelten, im
ganzen sozialen Universum Geltung zu verschaffen (Bourdieu 1991: 45f. Zit. n.
Amann 2007: 134).

Auf den ersten Blick scheint Amann Bourdieu hier als Zeugen fiir die
Legitimitdt des Musil’schen Engagements zu zitieren. Bei Bourdieu sind
jedoch die Begriffe des ,,Universalismus®“ oder des ,Allgemeinen®
keineswegs per se positiv besetzt. Vielmehr weist er ,,universales® oder
»allgemeines* Handeln als eines aus, das ebenso einer ,.illusio* (einem
Interesse) verpflichtet ist wie andere Praxisformen (Bourdieu/Wacquant
2006: 147-149). Der Unterschied liegt somit bloB in den leitenden
Interessen, nicht in der Struktur der von diesen disponierten Handlung.
Insofern er die spezifischen Interessen des kiinstlerischen oder wissen-
schaftlichen Feldes als schwieriger zu erkennende fasst, die sich auch den

228

BDD-A13129 © 2008 Mirton Verlag
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 08:48:52 UTC)



von ihnen disponierten Akteuren tendenziell eher entzogen, bildet Bourdieu
gerade hier ein besonderes Misstrauen aus. Seine scharfen Angriffe gegen
die ,,scholastische Denkweise (Bourdieu 1988: 113) der Wissenschaft oder
gegen die ,,Astheten [die auf das Allgemeine] das Monopol“ (Bourdieu/
Wacquant 2006: 117) zu besitzen glauben, wenden sich immer wieder
gegen die ,,Bias“, die eingeschrinkte Sicht, die denjenigen, die vom
Allgemeinen sprechen, die eigentlichen Griinde ihres Sprechens
verschleiern wiirde (Bourdieu/Wacquant 2006: 66-68).

Gilt dies nun auch im Falle Musils? Ist Musils Engagement mithin als eine
interessegeleitete Handlung zu verstehen, die sich aus seiner Stellung im
literarischen Feld notwendig ergibt, und auBerhalb dieses sowenig
Legitimation beanspruchen kann wie umgekehrt die Versuche
Schuschniggs, aus den Dichtern in Osterreich , dsterreichische Heimat-
dichter* (Musil 1978: Bd. 8, 1266) zu machen?

Obwohl die Frage nicht letztgiiltig beantwortet werden kann, ist es
immerhin moglich, das Musil’sche Engagement als eines zu fassen, das
gerade nicht die Bedingtheit des Menschen vergessen macht, indem es auf
eine freie Subjektivitit rekurriert und das gerade nicht ,,Werte[n] [...] im
ganzen sozialen Universum Geltung zu verschaffen® versucht, sondern
umgekehrt gegen jede Ideologie angeht, die solches zu tun unternimmt. Das
bedeutendste Ziel Musils liegt jederzeit im Sichtbarmachen derjenigen
Ideologien, die als selbstverstindliche zur uneinseh- und (durch das
Individuum selbst) unverdnderbaren Disposition zu werden drohen. Insofern
kann Musils Engagement nicht nur mit Bourdieu analysiert, sondern, und
wohl mit ebensoviel Berechtigung, mit dessen eigener Position verglichen
werden.

Wie Musil versucht auch Bourdieu gerade durch den Nachweis der
,ungedachten Denkkategorien [...], die das Denkbare wie das Gedachte
vorab bestimmen und begrenzen (Bourdieu 1985: 51) neue Denk-
moglichkeiten zu erdffnen. Denn ,,[jle mehr [...] sich [die Menschen]
dagegen des Gesellschaftlichen in sich bewusst werden, indem sie sich einer
reflexiven Beherrschung ihrer Denk- und Handlungskategorien versichern,
desto geringer ist die Wahrscheinlichkeit, dal sie sich von der ihnen
innewohnenden AuBerlichkeit motivieren lassen. (Bourdieu/Wacquant
2006: 80) Worum es hier geht, ist nicht die Vermittlung eines abstrakten
Wertes, sondern einer besonderen Sichtweise. Ahnliches propagiert Musil,
der keine Werte auszuteilen hat, sondern ,,eine andere Epistemologie, eine
mehr kontextuelle und funktionale Sicht der Wirklichkeit* (Martens 2006:
293) befiirwortet. Géanzlich kann eine solche Epistemologie dem Vorwurf,

229

BDD-A13129 © 2008 Mirton Verlag
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 08:48:52 UTC)



aus irgendeinem partikuldren Interesse/ einer illusio entstanden zu sein,
nicht entgehen. Insofern sie aber gerade zum Aufweisen illusionérer
Allgemeinheiten taugt und zu einer Denaturalisierung von Ideologien fiihrt,
kann sie wohl als Modell beschrieben werden, das im Ganzen die
Dispositionen zugunsten der Freiheiten zuriickzudrangen hilft.

Eine solche Epistemologie kann, schon insofern sie nicht nur den
betrachteten Gegenstand sondern in der Umkehr auch den Betrachter selbst
in einem neuen Licht erscheinen ldsst, in ihrer Wirkung wohl kaum auf ein
bestimmtes Feld innerhalb der Gesellschaft beschrinkt werden. Sie wendet
sich, zumindest scheint dies Musils Vorhaben, demokratisch an die
,»Geschopf[e] der Demokratie®.

Literatur

Amann, Klaus (2007): Robert Musil — Literatur und Politik. Mit einer
Neuedition ausgewihlter Schriften aus dem Nachlass. Reinbek bei
Hamburg: Rowohlt.

Bourdieu, Pierre (2001): Die Regeln der Kunst. Genese und Struktur des
literarischen Feldes. Ubers. v. Bernd Schwibs u. Achim Russer.
Frankfurt am Main: Suhrkamp.

Ders. (1988): homo academicus. Ubers. v. Bernd Schwibs. Frankfurt am
Main: Suhrkamp.

Ders. (1985): Sozialer Raum und ,Klassen’. Lecon sur la lecon. Zwei
Vorlesungen. Ubers. v. Bernhard Schwibs. Frankfurt am Main:
Suhrkamp.

Bourdieu, Pierre/ Wacquant, Loic (2006): Reflexive Anthropologie. Ubers.
v. Hella Beister. Frankfurt am Main: Suhrkamp.

Corino, Karl (2003): Robert Musil. Eine Biographie. Reinbek bei
Hamburg: Rowohlt.

Daigger, Annette (2005): Musils Vortrag in Paris (1935) und seine Haltung
gegentiber dem Nationalsozialismus. In: Gunther Martens/ Clemens
Ruthner/ Jaak de Vos (Hrsg.): Musil anders. Neue Erkundungen
eines Autors zwischen den Diskursen. Bern, Berlin, Bruxelles u. a.:
Peter Lang. = Marie-Louise Roth/ Annette Daigger (Hrsg.): Musiliana
11, 71-88.

Elias, Norbert (1983): Engagement und Distanzierung. Hrsg. u. libers. v.
Michael Schroter. Frankfurt am Main: Suhrkamp.

230

BDD-A13129 © 2008 Mirton Verlag
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 08:48:52 UTC)



Fairclough, Norman (1995): Critical Discourse Analysis. The Critical
Study of Language. London, New York: Longman.

Foucault, Michel (1996): Der Mensch ist ein Erfahrungstier. Gesprich
mit Ducio Trombadori. Ubers. v. Horst Brilhmann. 3. Aufl.
Frankfurt am Main: Suhrkamp.

Hiippauf, Bernd-Riidiger (1971): Von sozialer Utopie zur Mystik.
Miinchen: Wilhelm Fink.

Martens, Gunther (2006): Beobachtungen der Moderne in Hermann
Brochs ,,Die Schlafwandler* und Robert Musils ,,Der Mann ohne
Eigenschaften“; rhetorische und narratologische Aspekte von
Interdiskursivitit. Miinchen: Fink.

Musil, Robert (1978): Gesammelte Werke in neun Binden. Hrsg. v. Adolf
Frisé. Reinbek bei Hamburg: Rowohlt.

Musil, Robert: Nachlassmappen I11/5; VI/I, 82-88.

Ders. (1976): Tagebiicher Bd. I. Hrsg. v. Adolf Frisé¢. Reinbek bei
Hamburg: Rowohlt.

Nietzsche, Friedrich (1988): Kritische Studienausgabe. 15 Bde. Hrsg. v.
Giorgio Colli/ Mazzino Montinari. Berlin, New York: de Gruyter.
Schlegel, Friedrich (1926): Signatur des Zeitalters. Mainz: Matthias

Griinewald.

231

BDD-A13129 © 2008 Mirton Verlag
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 08:48:52 UTC)


http://www.tcpdf.org

