Michel Cullin
Wien

Kulturtransfers, Erinnerungsarbeit und interkulturelle
Kommunikation

Abstract: The conceptuality cultural ,transfer refers not only to the
analysis of the collective consciousness, which is determined by the
adoption of cultural and national myths, culturally-historically and
culturally-politically mediated, but also to the exploration of bilateral
relationships which produce cultural and political gaps and contrasts that are
usually repressed. Memory and cultural transfers are inseparable. They help
to challenge the official history, which produces myths. At the same time,
they are elements of double or multiple-culture. Due to the German-French
example and thanks to the research work of the Franco-German Youth
Office, Paul Valery’s saying - ,,La mémoire est [’avenir du passé* - remains
constantly recurring.

Keywords: cultural transfer, cultural memory, culture of remembrance,
culture of history, culture of commemoration, memory work, intercultural
communication.

Die Begrifflichkeit des Kulturtransfers weist sowohl auf die Analyse des
kollektiven Bewusstseins, das durch Rezeption von kulturellen und
nationalen Mythen bestimmt wird, die kulturgeschichtlich und
kulturpolitisch vermittelt werden, wie auch auf die Erforschung bilateraler
Beziehungen, die kulturelle und politische Kliifte sowie Gegensitze
produzieren, die meistens verdrangt werden, hin. In der Politik kennen wir
diese Phidnomene sehr gut. Ich brauche nur auf die franzdsische
Kolonialgeschichte und ihre Folgen (Stichwort Algerienkrieg) oder auf die
Osterreichische Zeitgeschichte (Stichwort Anschluss und
Nationalsozialismus) hinzuweisen. In der Kultur sind auch &hnliche
Entwicklungen festzustellen, denkt man z. B. an négritude oder an
Mitteleuropa.  Die  Erforschung von  Kulturtransfers  impliziert
Erinnerungsarbeit, die Kulturwissenschaften oft stréiflich vernachlissigt
haben. Sowohl Claude Lévi-Strauss wie auch Paul Ricoeur, deren grofe
Werke wie Tristes tropiques oder La mémoire, 1'histoire et 1'oubli der

25

BDD-A13090 © 2010 Mirton Verlag
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 22:41:24 UTC)



Begrifflichkeit der Kulturtransfers und der Erinnerungsarbeit Rechnung
tragen, haben eine Art archidologische Spurensicherung verborgener und
verdriangter Kulturgedédchtnisse anvisiert, die die Rezeptionsgeschichte und
Kulturanalysen methodisch neu belebt haben.

Bekanntlich lassen sich meistens diplomatische und wirtschaftliche
Beziehungen in einem klar abgesteckten Rahmen erfassen. Zumindest wird
es vorausgesetzt. Das Ineinandergreifen zweier Kulturrdume bringt im
Unterschied dazu alle Seiten der menschlichen Kommunikation ins Spiel.
Der wirtschaftliche Austausch und der musikalische Austausch zwischen
Wien und Paris sind gleichwertige Bestandteile dieses Kulturtransfers.
Dabei stellt sich ein weiterreichendes methodisches Problem: kein Basis-
Uberbau-Modell, keine Projektion eines sozialgeschichtlichen Befundes auf
der Ebene der Hochkultur kann eine angemessene Erkldrung der
Transfermechanismen liefern. Oder anders gesagt: Kunst, Religion,
mentalititsgeschichtliche Gegebenheiten sind imstande — etwa in der
Buchgeschichte — wirtschaftliche oder soziale Beziehungen zu tragen. Wir
haben es mit einem ,,fait social total“ im Sinne des Ethnologen Marcel
Mauss zu tun, der diesen Begriff auf das Ritual der Gabe und Gegengabe bei
Urvolkern bezog. Nur sind die Faktoren in der Entwicklung des Gabe-und
Gegengabe-Rituals zwischen europdischen Gesellschaften der Neuzeit
uniibersichtlicher, und wire es nur, weil sie nicht synchron, sondern
diachron in der Vielfalt der tiberlieferten Dokumente zu erfassen sind.

Es geht meistens bei den Kulturtransfers um eine umfassende Verflechtung
heterogener Faktoren im Transfer, die implizieren, dass man nur
einwirkende Faktoren exemplifizieren kann.

Zum Beispiel: die Zeit der Aufkldrung ist auch jene Epoche, in der ein
Nationalgefiihl entsteht. Dazu muss die deutschsprachige Literatur eine
ambivalente Dekonstruktion der franzosischen Kultur vornehmen, der
jedoch die Fiirsten, die Konige, die Kaiser und ihre hohen Beamten
verpflichtet bleiben. Umgekehrt wurden Deutschland und Osterreich in
Frankreich hiufig in verschiedenen Varianten wahrgenommen. Die Ara von
Revolution und Kaiserreich verdichtet die bilateralen Beziehungen zu einer
nationalen Identitétskrise. Wéhrend der Buchhandel als eine der
bedeutendsten Formen der Wirtschaftsbeziechungen die Kontakte fordert,
beruht einerseits die Romantik, andererseits die Reaktion in der Politik, in
der Literatur und in der Kunst auf einer systematischen Absage an ein
immer noch teils unbewusst, teils bewusst faszinierendes franzosisches
Modell.

26

BDD-A13090 © 2010 Mirton Verlag
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 22:41:24 UTC)



Noch ein Wort zur Erforschung von Kulturgedichtnissen. Seit dem
fundamentalen Werk von Maurice Halbwachs Les cadres sociaux de la
mémoire, 1925 erschienen, deutsch Das Gedachtnis und seine sozialen
Bedingungen, erst 1966 erschienen, wissen wir mit den Leitbegriffen
,kulturelles  Gedédchnis“ wund ,Interkulturalitit“ umzugehen. Der
franzosische Philosoph und Soziologe lieferte die Anregung fiir Pierre
Noras monumentales Werk Les lieux de mémoire sowie fiir die spite
Reflexion vom eingangs zitierten Paul Ricoeur mit seinem grofen Opus La
mémoire, 1'histoire et 1'oubli. Es sind aber die Arbeiten von Jan und
Aledida Assmann, die uns in den deutschsprachigen Kulturwissenschaften
wertvolle Analysen geliefert haben.

Unabhéngig von diesen theoretischen Ansédtzen lassen sich Untersuchungen,
die sich dem kulturellen Gedachtnis in Literatur oder Kunst widmen, dreier
Kategorien zuordnen:

Erste Kategorie: das Gedédchtnis manifestiert sich in intertextuellen
Beziigen, in bestimmten Gedéichtnisgattungen (z.B. Autobiographien) sowie
im Kanon als institutionalisierte Form der Erinnerung. Das Reservoir par
excellence, aus dem die Dichter und Kinstler des 18. und des 19.
Jahrunderts schopfen, ist die Antike.

Zweite Kategorie: das Erinnern ist Gegenstand von Literatur und Kunst. Es
wird durch dsthetische Verfahren im Medium der literarischen Fiktion oder
der kiinstlerischen Darstellung veranschaulicht.

Die dritte Kategorie betrifft Literatur und Kunst als Medien des kollektiven
Gedéchtnisses. Und hier finden wir die Kulturtransfers wieder. FEin
denkwiirdiges Ereignis wird iiber ein kiinstlerisches Medium vermittelt, z.B.
die Darstellungen der franzosischen Revolution in der deutschsprachigen
Literatur bzw. die Folgen der franzdsischen Revolution auf Osterreich mit
dem Spitjosefinismus der Osterreichischen Jakobiner (Stichwort
Hebenstreit).

Zuriick zu den Begriffen Geschichtskultur, Gedenkkultur und
Erinnerungskultur bzw. Erinnerungsarbeit, die die Begrifflichkeit der
Kulturtransfers impliziert.

I) GESCHICHTSKULTUR vermittelt neben Faktenwissen eben das, was
Historiker und Geschichtsblicher immer wieder produzieren, nédmlich
Geschichtsbilder sowie Selbst- und Fremdbilder. Am Beispiel der
Beziehungen zwischen Frankreich und Deutschland konnen wir die
Widerspriiche in den Kulturtransfers verfolgen. Das deutsch-franzdsische
Geschichtsbuch, das in den letzten Jahren erschienen ist, versucht einen

27

BDD-A13090 © 2010 Mirton Verlag
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 22:41:24 UTC)



anderen Umgang mit den tradierten Selbstbildern oder Feindvorstellungen
zu ermdglichen. In den deutsch-franzosischen Beziehungen wird allgemein
zu wenig auf die kulturelle und politische Dynamik von TRANSFERS
hingewiesen, auf die so genannten Mittler und auf dritte in den Transfers
verwickelte Grenzakteure: Schriftsteller, Forscher, Universititsleute, wie
auch immer sie heilen mogen. Wird in den deutsch-franzosischen
Beziehungen diesem Umstand Rechnung getragen, dann nur in einer
stilisierenden Weise, wie wir sie von den fast urszenenhaften Bildern her
kennen: Konrad Adenauer und Charles de Gaulle, auf dessen Landsitz in
Colombey-les-deux-Eglises oder in Reims als Architekten der deutsch-
franzosischen Freundschaft, Francois Mitterrand und Helmut Kohl in
Verdun mit einer anderen positiven Symbolik, da der Unsinn des Krieges
gezeigt wird. Insofern bleiben oft die Diskurse iiber die deutsch-
franzosische Freundschaft einer in namhaften deutsch-franzosischen
Institutionen geprégten Ideologie der Versohnung treu, nach dem Motto wir
sind Feinde gewesen, nun sind wir Freunde geworden.

Dies ist eine Vorgangsweise, die hochst problematisch ist. In der
Vermittlung von Geschichte vereinfacht sie zu sehr (in Richtung binérer
Vorstellung), und verstirkt als Reaktion die Tendenz zur nationalen
Mythenbildung. Sie iibergeht Widerspriiche und kann Populismen erzeugen.
In der Folge schafft diese Geschichtsvermittlung eine Form sekulérer
Religion: die deutsch-franzdsische Zusammenarbeit miisse so und so sein,
so und so gefeiert werden. Es tauchen Codes, Rituale auf, und im Grunde
genommen wird total vergessen, dass es Akteure gegen den Strom gab, die
Franzosen oder Deutsche waren, die im jeweiligen anderen Land gelebt und
gewirkt haben, aber oft in der Minderheit waren und manchmal im
jeweiligen Land schief angesehen wurden. Die Geschichten (Erzdhlungen,
die dichotome Unterscheidungen unterlaufen) solcher Transfers werden in
den Geschichtsbiichern iiberhaupt nicht erwdhnt. Das deutsch-franzdsische
Geschichtsbuch versucht dagegen anzukdmpfen und hinterfragt die
Ideologie der Versohnung. Es wird nicht versucht, aufzuzeigen, wie
Transkulturalitit wirkt, obwohl transkulturelle Dynamiken sich aber
vielerorts auffinden lassen: Nehmen wir nur die tragischen Umstinde der
Vertreibung der franzdsischen Protestanten am Ende des 17. Jahrhunderts
und ihre Flucht u.a. nach Berlin. Hat sich jemand einmal gefragt, woher die
vielen franzosischen Einflisse in Berlin herstammen? Man braucht nur ein
Berliner Telefonbuch aufzuschlagen und sieht, dass viele Familiennamen
eigentlich eine franzdsische Orthographie bzw. einen franzdsischen Klang
haben. Ohne Zweifel ist dieser franzdsische Einfluss bedeutend fiir die

28

BDD-A13090 © 2010 Mirton Verlag
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 22:41:24 UTC)



Wurzeln von Berlin. Auch auf franzdsischer Seite gibt es natiirlich
Vorurteile nach der Art ,,Berlin, o mein Gott, das ist ja eine preufische
Stadt”. Einseitige Perzeptionen dieser Art fuBen auf einem kargen,
unempathischen und deswegen zwangsweise nationalbegrenzten
Verstindnis von Geschichte. Es fehlt an Ubung darin, sich in den anderen
hineinzuversetzen. Nur dadurch aber kann eine Vermittlung von Erinnerung
stattfinden. Die traditionelle Vorstellung von Geschichtskultur geht von der
Vorstellung einer homogenen Kultur aus und will im Endergebnis wieder
dort ankommen. Das hilft nicht, den Anderen zu verstehen.

Geschichtsbilder vermitteln und erzeugen traditionellerweise Feind- und
Fremdbilder. Das ist sehr willkommen aus nationalkultureller und
nationalpolitischer Sicht: es schafft unproblematische Verhiltnisse. Die
Perzeptionen, Bezeichnungen und Darstellungen von internationalen
Beziehungen ignorieren dann die Mischkulturen und die Transkulturalitit in
unserer globalisierten Welt. Es fehlt an Empathie. Solange es aber in einem
Europa, in dem bilaterale Beziechungen ganz wichtig sind, diese Empathie
nicht gibt, konnen wir miteinander friedlich leben, uns oberfldchlich
verstehen, in andere Lénder reisen und einander kennen lernen, aber es gibt
noch keine echte Befassung mit dem Fremden, keine Mdglichkeit, den
Anderen von innen her zu verstehen und zu erfassen, kurz und gut
verhindert das Fehlen von Empathie diese transnationale Einmischung, von
der z. B. der namhafte Politologe Alfred Grosser immer spricht und sogar
personlich selbst durch seine Biographie einmalig verkorpert. Aber fiir
Andere bleibt Transkulturalitdt kein von der Geschichtskultur vermitteltes
Erfahrungskriterium.

II) GEDENKKULTUR ist fir das Erfassen ,dritter” Positionen noch viel
weniger in der Lage, zudem ist sie manchmal scheinheilig. Ziehen wir
wieder die deutsch-franzosischen Beziehungen heran und nehmen wir als
Beispiel das bekannte Symbol zweier Ménner, Mitterand und Kohl in
Verdun. Sie sind sich iiber die Grausamkeiten des Krieges einig und
dariiber, dass zwischen diesen beiden Landern nie wieder Krieg sein soll.
Aber das bedeutet ja nicht, dass man sich besser versteht. Der Andere bleibt
aber der Fremde, deswegen ist diese Form von Konsens das falsche Symbol.
Auch wenn die beiden sich persénlich sehr geschétzt haben und sich der
Einmaligkeit des Vorgehens bewusst waren. Die beiden Méanner haben nur
demonstriert, dass man sowohl als Deutscher als auch als Franzose eine
ehrliche Ablehnung des Krieges demonstrieren kann. Aber das beinhaltet
eben noch nicht das gegenseitige Verstehen. Durch die Gedenkkultur kann

29

BDD-A13090 © 2010 Mirton Verlag
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 22:41:24 UTC)



Transkulturalitdt nicht vermittelt werden. Vor allem wenn sie diejenigen
vergisst, die im Falle des Ersten Weltkrieges gegen den Strom gelaufen
sind, namlich die Kriegsgegner und Deserteure auf beiden Seiten.

III) ERINNERUNGSKULTUR. Hier haben wir es mit mehreren Phdnomenen zu
tun; die individuelle Erinnerung ist fiir das Erleben jedes Einzelnen etwas
Essentielles. In kulturelle Zusammenhénge gestellt, spielt die kollektive
Erinnerung eine ebenso bedeutsame Rolle. Es darf in diesem
Zusammenhang auf die Definition von ,,mémoire collective hingewiesen
werden, die von Maurice Halbwachs untersucht wurde. Sie, diese ,,mémoire
collective®, ist den gleichen Mechanismen unterworfen, wie sie Sigmund
Freud und spiter Mitscherlich analysiert und beschrieben haben: etwa die
Verdringung und die Riickkehr des Verdringten. Ahnlich wie im
Individualbereich kénnen sich diese Formen der Problembearbeitung auch
in der Gruppe / der Gesellschaft ins Krisenhafte steigern.

1IV) ERINNERUNGSARBEIT ist ein Weg, diese Krisensituationen
aufzuarbeiten, sich selbst von Zwingen zu befreien. Aspekte der
individuellen Psychologie sind auch in der Psychologie der Gruppen und
Massen wieder zu finden. Erinnerungskultur beinhaltet die Chance des
Entdeckens des Anderen, sich empathisch einzufiihlen und sich hinein zu
versetzen. Dazu gehort aber die Arbeit am eigenen Gedéchtnis, das
Aufarbeiten der Mythen, zu denen es gekommen ist, und die, im Grunde
genommen, Ausdruck von Verdrangung sind.

Der franzosische Historiker Pierre Nora (2004), der sich mit den
Erinnerungsorten beschiftigt hat, fasst den Begriff der Erinnerung als
Biindel von signifikanten Vorstellungen oder Zeichen zusammen, die
materieller Natur sind — Zeitzeugen, Biicher, Gebdude, wie immer man das
nennen will — oder ideell, also Utopien, Visionen usw., welche die
vergehende  Zeit zu  einem  signifikanten = Element  einer
Menschengemeinschaft gemacht hat, auf.

Wir sehen, dass die Erinnerung jederzeit existieren kann, wenn Menschen
zusammen sind, und signifikante Elemente aufarbeiten und nach vorne
bringen, die fiir sie wichtig sind, um sich zurechtzufinden, sich mit einem
Teil dieser Geschichte identifizieren zu konnen. Gleichzeitig konnte man
rationalisierend sagen, die Erinnerung ist nichts Anderes als eine Form von
Geschichte.

Dagegen kann man mit Recht einwenden, dass der Antagonismus zwischen
Geschichte und Erinnerung falsch ist. Im Grunde genommen ist die

30

BDD-A13090 © 2010 Mirton Verlag
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 22:41:24 UTC)



Vorstellung von Geschichte als Vermittlung von Fakten und Tatsachen oft
so simplifiziert, und derartig zum Mythos geworden, dass man gerade die
Erinnerung braucht, um Geschichte zu hinterfragen und eine kritische
Distanz zur glorifizierenden oder ddmonisierenden Geschichtsvermittlung
zu behalten. Gerade die Erinnerung hilft, die instrumentalisierte
Nationalgeschichte, die Geschichte fiir einen bestimmten Raum, fiir eine
bestimmte Zeit, in Frage zu stellen. Insofern ist die Erinnerung keineswegs
ein Gegensatz zur Geschichte. Es ist ein eng zusammenhdngendes
Begriffspaar, das nicht gegeneinander auszuspielen ist.

Nehmen wir als konkretes Beispiel die franzésische Résistance, liber die so
viel nach 1945 geschrieben wurde, nicht nur wissenschaftlich, sondern auch
politisch, so dass sie fast zu einem Mythos geworden ist. Mythos nicht in
dem Sinne, dass die Resistance nicht stattgefunden hétte und immer
rekonstruiert wird, wie manche unverbesserliche Revisionisten es immer
wieder behaupten, sondern in dem Sinne, dass es die franzdsische
Nationalidentitdt nach 1945 wesentlich mitgeprégt hat. Es gibt aber auch die
Geschichte von Vichy und der Kollaboration. Die franzosischen Politiker
hatten immer grole Miihe, sich mit dieser Vergangenheit
auseinanderzusetzen, und zwar tiber Jahrzehnte hindurch. Erst in den 1970er
und 1980er Jahren ist man zu einem anderen Verstidndnis, zu einer anderen
Miteinbeziehung dieser Vergangenheit gekommen. Wenn man einen Teil
der Franzosen aus der Kriegsgeneration nach dieser Zeit der Résistance
fragt, wird man meistens nur Heldengeschichten horen. Das ist das, was das
Frankreich der Nachkriegszeit stark gemacht und geprdgt hat. Aber im
Grunde genommen ist es ein Mythos, und wenn wir nicht die Erinnerung
der Grenzakteure hétten, wiirden wir beim Mythos bleiben und keine
Moglichkeit haben, die europdische Dimension der Résistance festzustellen.
Die auslidndischen Widerstandskédmpfer, insbesondere die Deutschen in der
Résistance, waren jahrzehntelang kein Thema. Die Résistance war ein rein
franzosisches Thema und liel im akademischen wissenschaftlichen Bereich
solche Fragen nicht zu.

Aber noch ein anderes Beispiel. Nehmen wir die Slowakei. An der
diplomatischen Akademie in Wien wird {ber die Frage der
Erinnerungskultur im Donauraum geforscht. Und es gibt ein Ereignis, das
bis heute nur spirlich von der slowakischen Geschichtsforschung
aufgearbeitet wurde, geschweige denn von der Politik, ndmlich die
Geschichte des slowakischen Nationalaufstands (in seinen Folgen &hnlich
dem Polnischen) im Spatsommer und Herbst 1945. Warum hat man sich bis
heute damit nicht systematisch befasst? Weil es einerseits das Regime von

31

BDD-A13090 © 2010 Mirton Verlag
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 22:41:24 UTC)



Josef Tiso gegeben hat, das mit Deutschland kollaborierte und klare
klerikalfaschistische Ziige getragen hatte. Diese Zeit ist fiir einen Teil der
Slowaken sehr wichtig, weil sie in ihren Augen Garantenstellung fiir ihre
nationale Identitit einnimmt und ihre eigenstindige Existenz innerhalb
historischer Beziige legitimiert. Ansonsten erscheinen die Slowaken in der
Geschichte lediglich immer als Minderheit und meistens unterdriickt.
Andererseits aber verdringen manche Slowaken die Zusammenarbeit mit
dem Dritten Reich, die Beziehungen, die es gegeben hat, das Mitmachen bei
Verfolgungen usw. Es gab nun einen Aufstand gegen dieses Regime, mit
Partisanenkdmpfen, Partisanengruppen im Herbst 1944. Aus welchen
Mitgliedern bestanden diese Gruppen? Sie bestanden aus Slowaken, aber
auch aus Vertretern aus anderen Léndern, aus deutschen Hitlergegnern, aus
Osterreichern, aber auch aus Franzosen, und das ist beinahe eine skurille
Geschichte: Franzosische Kriegsgefangene in Ungarn, die eine Art kleine
franzosische Legion gebildet hatten, welche Brigade Stefanik hie (nach
dem Namen eines der fithrenden frankophilen Slowaken nach 1918, General
Milan Ratislav Stefanik). Die Brigade Stefanik hat Waffen transportiert und
sich an den Kémpfen beteiligt. Das heifit, der Widerstand gegen das Regime
fand unter der Mithilfe von europédischen Widerstandgruppen statt, was total
vergessen worden ist.

Bis in die slowakische Gegenwartspolitik hinein wird diese européische
Dimension vom  nationalen = Widerstand  kleingeschrieben.  Das
nationalhistorische Selbstverstindnis und die Identitét der jetzigen Slowakei
wird sowohl gegeniiber Tschechien wie auch gegeniiber Ungarn behauptet,
gerade als Nicht-Vereinnahmung durch die Nachbarn. Das Tiso-Regime
kann somit fiir manche Slowaken als wesentlicher Bestandteil dieser
Identitit gelten, weil es als Widerstand gegen die jahrhundertlange nationale
Nicht-Existenz erscheint.

Ein ,,polnisches Syndrom*?

Die Geschichte der Slowakei dhnelt in dieser Hinsicht jener Polens und der
Pildzuski-Zeit, mit dem Unterschied, dass Polen gegen den
Nationalsozialismus gekdmpft hat und vor Pildzuski eine demokratische
Grundordnung etabliert worden war. Somit konnte sich Polen heute mit
gutem Recht auf die Zeit der Zweiten Polnischen Republik nach 1918
berufen, deren Verfassung direkt an die franzdsische Verfassung der Dritten
Republik anschloss. Spéter kam Pildzuski und der Marsch in die Diktatur.
Die slowakischen Widerstandskdmpfer hingegen haben e¢in Regime
bekédmpft, das keineswegs eine demokratische Identitdt verkdrpern konnte,
weil es einerseits nicht an die Zeit vor 1938 ankniipfen konnte, aber

32

BDD-A13090 © 2010 Mirton Verlag
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 22:41:24 UTC)



andererseits den Eindruck von Wahrnehmung nationaler Interessen —
dhnlich wie Pildzuski — vermitteln wollte. Nur legitimierte sich das Tiso-
Regime in der Kollaboration mit den Nazis.

Es darf allerdings nicht vergessen werden, dass die Sowjetisierung von
Zentraleuropa nach 1945 jegliche Betonung von demokratisch pluralistisch
geprigten nationalen Geschichtsabschnitten zum Nullthema erklart wurde,
wenn nicht manchmal verboten, einfach nach dem Motto: ,, Wenn es einen
Aufstand gegen Tiso gegeben hat, so waren es die Kommunisten, die die
treibende Kraft waren“. Nationaler Aufstand war somit in dieser
Interpretation das Werk von ,, vorausschauenden “ Kommunisten.
Beispiele, die andere Lédnder in Donaueuropa betreffen, konnten hier
angefiihrt werden. Ruménien und Bulgarien gehéren dazu. Auch der
Balkanraum miisste in diese Richtung untersucht werden.

Erinnerungsarbeit und Kulturtransfers konnen somit die offizielle
Geschichte hinterfragen, die Mythen erzeugt. Friedenskultur und
Versohnungspédagogik sind dann Produkte einer solchen Erinnerungsarbeit.
In diesem Sinne bewahrheitet sich der bekannte Spruch von Paul Valéry
(1997, 59): ,,la mémoire est [’avenir du passé.

Gleichzeitig wissen wir, wie sehr die interkulturelle Komunikation die
Transkulturalitit bedingt, wenn sie nicht in gleichgiiltigcer Toleranz
untergehen soll. Die Transkulturalitit impliziert eine Form der bewussten
oder  unbewussten  Doppelkultur. In  unseren  europdischen
Mischgesellschaften widerspiegelt sie den permanenten Prozess der
kulturellen Vermischung durch die Kulturtransfers. Wir wissen, dass es
keine nationale Identitdt — wenn dieser Begriff {iberhaupt zuldssig ist — gibt,
die nicht eine Summe von Identititen ist und somit ein plurales Kulturerbe
ermoglicht. Die Europiisierung der Kulturen — wie man dies auch ndher
definiert — existiert konkret in den sprachlichen und kulturellen
Produktionen, d. h. Uberall, wo es eine interkulturelle Kommunikation gibt.
In Timisoara und im Banat braucht man nicht daran zu erinnern, da die
Transkulturalitét den interkulturellen Dialog der Region prégt. Und dies hat
auch mit der Erinnerung zu tun, die in der Tat, wie Paul Valéry (1942: 73)
es sagte, ,,/’avenir du passé“ sei. Der bekannte franzosische Soziologe
Alain Touraine (1997, 59) hat die interkulturelle Kommunikation am besten
definiert, indem er bemerkt:

Die interkulturelle Kommunikation liegt im Herzen der heutigen
gesellschaftlichen Herausforderungen. Eine Gesellschaft, die féhig ist, Individuen,
soziale Gruppen und Kulturen in ihren jeweiligen Identitdten anzuerkennen, indem
sie dabei den Wunsch sich selbst bei dem Anderen im Sinne einer Selbsterkenntnis

33

BDD-A13090 © 2010 Mirton Verlag
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 22:41:24 UTC)



zu erkennen, fordert, wird die interkulturellen Kommunikation zu einem
gesellschaftlichen Erfolg machen.

Weil es darum geht, den Willen zum gemeinsamen Leben zu wecken und zu
unterstiitzen, muss die interkulturelle Kommunikation die Doppelkultur,
manchmal vielleicht die Mehrfachkultur férdern und gleichzeitig den
Rahmen des gemeinsamen Lebens einfordern. Denn ohne die citoyenneté,
das gemeinsam leben wollen in einer politischen demokratischen Ordnung,
kann es auch keine interkulturelle Kommunikation geben. Die
Kulturtransfers sind dann die notwendigen Elemente, die dies ermoglichen,
aber auch legitimieren.

Literatur

Berthlet, Denis (1995): Paul Valéry, Paris: Plon.

Demorgon, Jacques (1996): Compléxité des cultures et de I’interculturel,
Paris: Anthropos.

Halbwachs, Maurice [1925] (1952): Les cadres sociaux de la mémoire,
Paris: Presses Universitaires de France (dt. Das Gedéchtnis und seine
sozialen Bedingungen, Frankfurt am Main: Suhrkamp 1985 und
20006).

Lévi-Strauss, Claude (1955): Tristes Tropiques (dt.: Traurige Tropen,
Frankfurt am Main: Suhrkamp 1978).

Mauss, Marcel (‘1968): Sociologie et anthropologie, Paris: Presses
Universitaires de France (dt. Soziologie und Anthropologie, Bd. 1-2,
Frankfurt am Main: Fischer 21999).

Nora, Pierre (2004): Les lieux de mémoire, Paris: Gallimard. (dt.
Erinnerungsorte Frankreichs, Miinchen: C. H. Beck 2005)

Ricoeur, Paul (*2004): La mémoire, histoire et I’oubli, Paris: Seuil (dt.
Gedichtnis, Geschichte, Vergessen, Paderborn: Fink 2000).

Touraine, Alain (1997): Pourrions-nous vivre ensemble?, Paris: Fayard.

Valéry, Paul (1942): Mauvaises pensées et autres, Paris: Gallimard.

34

BDD-A13090 © 2010 Mirton Verlag
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 22:41:24 UTC)


http://www.tcpdf.org

