Roxana Nubert /Ana-Maria Dascilu-Romitan
Temeswar/Bukarest

Sprache und Diktatur bei Herta Miiller — Mit besonderer
Beriicksichtigung des Romans Herztier

Motto

,Das Schweigen ist keine Pause beim Reden, sondern eine Sache fiir sich.*
(Herta Miiller)

Abstract: The communist dictatorship is reflected both in the themes of Herta Miiller’s
texts and in her language. By approaching the novel Herztier (The Land of Green Plums)
we want to highlight a new perspective on the writer’s books.

Two issues underlie the analysis undertaken: In the characters, who often express
themselves through idioms. We try to clarify what is the role of introducing everyday
idioms in the novel. We, also, consider a device, typical for Herta Miiller, based on
repetition: some characters are evoked by the same traits; entire sentences or certain words
are repeated over and over again, certain items are always and obstinately mentioned.
Therefore, the question is whether and to what extent the phenomena of recurrence meet
motif or symbol functions.

The last issue discussed is the term "Herztier".

Keywords: Herta Miiller, dictatorship, repetitions, idioms, aphorisms, Herztier ("animal of
heart™).

Das stark autobiographisch geprigte Thema der Diktatur riickt in den
Vordergrund von Herta Miillers Texten. Sie zeigen einerseits Menschen, die
dem Regime zum Opfer fallen, aber andererseits auch Menschen, die
versuchen, trotz Uberwachung, trotz Verfolgung und Verrat ihr Selbst zu
behaupten.

Der politische Roman Herztier (1994), in dem die Macht- und
Gewaltstrukturen in der Regierungszeit Nicolae Ceausescus im Mittelpunkt
stehen, stellt einen dokumentarischen Bericht tiber eine bedriickende
Realitit dar, die schmerzhaft priasent und fassbar wird. In ihrem Buch
entwirft die Autorin ein apokalyptisches Bild Ruméiniens in der Zeit der
kommunistischen Diktatur, wobei Temeswar den tragischen Hintergrund
des Geschehens darstellt. Aus dieser Sicht erhebt sich die Sprache bei Herta

221

BDD-A13046 © 2014 Mirton Verlag
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 03:13:39 UTC)



Miiller zum Ausgangspunkt einer kritischen Distanzierung vom
diktatorischen System.

Gellu Naums (1915-2001) Verse (,jeder hatte einen Freund®)
durchziehen leitmotivisch Herta Miillers Roman Herztier und provozieren
in ihrer Klarheit den Staatsapparat. Unter den Bedingungen der Diktatur
ereignet sich eine allumfassende Verwirrung der Ideen und Gefiihle. Die
Protagonisten sind der Zensur, den Hausdurchsuchungen, offenen
Demiitigungen, den Verhoren, der Verfolgung und dem Foltern durch den
Geheimdienst — verkdrpert durch die Figur des Hauptmanns Pjele —
ausgesetzt. Durch zunehmende Repressalien werden die Freunde (die Ich-
Erzdhlerin, Edgar und Georg) zur Ausreise gendtigt. Kurt begeht
Selbstmord. Tereza, die einzige Freundin der Protagonistin, iibt Verrat an
der Hauptfigur, nicht nur aus Schwéiche, sondern paradoxerweise aus
Zuneigung zur deutschstimmigen Freundin, die mittlerweile in die
Bundesrepublik Deutschland {ibersiedelt ist. Es dauert lange — erst nach
Terezas Ableben — bis bei der Ich-Erzdhlerin die durch den Verrat
erloschene Liebe zur Freundin wieder erwacht. Die Erfahrung, dass der
Verdacht jegliches zwischenmenschliches Miteinander vergiften kann, ist
offensichtlich. Der Uberwachungsstaat denaturiert die menschliche
Personlichkeit so sehr, dass Liebe und Freundschaft immer mit dem Verrat
verbunden sind.

Zwei Aspekte liegen vorliegender Analyse zugrunde: Auf der Ebene
der Figuren, die sich oft in Phraseologismen &uflern, ist zu kldren, welche
Funktion der Einsatz der formelhaften Formulierungen hat. Des Weiteren
gehen wir auf das fiir Miiller typische Bauprinzip der Wiederholungen' ein:
Verschiedene Personen werden durch dieselben Merkmale beschrieben;
ganze Sdtze oder bestimmte Worter werden wiederholt, gewisse
Gegenstinde immer wieder genannt. Es stellt sich somit die Frage, ob und
inwieweit die wesentliche Bedeutung der Rekurrenzphidnomene mit
leitmotivischen oder symbolischen Funktionen erfasst wird. Der letzte
Aspekt, auf den unsere Arbeit eingeht, ist die Sprachschopfung ,,Herztier®.

Die sprachlichen Merkmale, die allen Spruchformen gemeinsam
sind, bemerkt Petra Meurer (1999: 179), konne man nur sehr allgemein
formulieren: Es sind abgeschlossene Aussagen in abgeschlossenen Sétzen

' Ofter wurde auf die Einfachheit von Herta Miillers Sprache und auf die Tatsache
hingewiesen, dass die Wiederholungen betrachtlich dazu beitragen. Siehe: Prak-Derrington,
Emmanuelle (2013): Sprachmagie und Sprachgrenzen. Zu Wort- und Satzwiederholungen
in Herta Miillers Atemschaukel. In: Helgard Mahrdt/Sissel Laegreid (Hrsg.): Dichtung
und Diktatur, Wiirzburg: Konigshausen & Neumann, 133-148.

222

BDD-A13046 © 2014 Mirton Verlag
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 03:13:39 UTC)



ohne Verweis auf den situativen Kontext. Spruchformen weisen oft Reime,
Rhythmik und eine formelhafte Syntax auf. Typisch sind auBerdem: das
unpersonliche Subjekt — meistens das Indefinitpronomen ,man”, das
Prisens und eine starke Bildlichkeit, — die oft aus dem ,Alltag”
entnommen ist.

Schon der erste Satz des Romans, ein Teil des Gesprdchs zwischen
der Ich-Erzdhlerin und ihrem Freund Edgar, enthélt eine formelhafte
Formulierung:

Wenn wir schweigen, werden wir unangenehm, sagte Edgar, wenn wir reden,
werden wir lacherlich. (H 7)

Der Spruchcharakter der Aussage entsteht durch den parallelen
Satzbau, den Rhythmus, den fehlenden Bezug zur konkreten Situation und
inhaltlich durch den Kerngedanken; ohne Uberleitung, ohne Konjunktion
wird dem Schweigen das Reden gegeniibergestellt. Petra Meurer (1999:
180) sieht in Herta Miillers Formulierung eher einen Aphorismus, weil die
Bildlichkeit und der Bezug zum Alltiglichen fehlen und eher die
Infragestellung der menschlichen Kommunikation — also eine (sprach-
)philosophische Betrachtung — herangezogen wird. Das ,,wir” beschreibt die
wortliche Rede einer Figur, die generell bei Herta Miiller graphisch
unmarkiert bleibt, und deutet die Subjektivitit des Gesagten an, was die
aphoristische Form betont. Durch das Pronomen ,,wir” und das fiir den
Leser Hinzugefligte ,,sagte Edgar” wird auch der eigentliche Spruchgestus
gestort. Die Sitze bleiben als miindliche bzw. gesprochene Sprache
erkennbar. Die Form, unterstreicht Meurer (1999: 180), sei zwischen der
eines Spruches und miindlicher Sprache anzusiedeln.

Der Leser gibt sich Rechenschaft dariiber, dass Edgar ein
Menschenkenner sein muss. In diesem Zusammenhang ist es kein Zufall,
dass der Roman mit demselben Satz endet. Denn mit Edgars Bemerkung,
derzufolge wir durch unser Schweigen unangenehm werden und durch
unser Gerede lacherlich, schlief3t sich ein Kreis, aus dem es kein Entrinnen
gibt. Auch die Tatsache, dass der Roman iiberwiegend Lebensmomente in
einer Diktatur vorfiihrt, ist als eine konstruktive Antwort auf die
Ausweglosigkeit des Schweigens und Redens tiber die Opfer der Diktatur zu
lesen: Weder durch Schweigen zum Unrecht des Regimes beitragen, noch
durch Reden vereinfachen.

Folgende spruchhafte Form betont ihrerseits die Antithese zwischen
Reden und Schweigen:

223

BDD-A13046 © 2014 Mirton Verlag
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 03:13:39 UTC)



Mit den Wortern im Mund zertreten wir so viel wie mit den Fiilen im Gras. Aber
auch mit dem Schweigen. (H 7)

Gras scheint hier fiir einen organischen Zusammenhang zu stehen,
der der Gewalt der Rede bzw. des Schweigens von Menschen passiv
ausgesetzt ist. ,,Gras” und ,,zertreten” verhalten sich wie Opfer und Akt des
Taters zueinander (vgl. Schmidt 1998: 62). Sowohl Reden als auch
Schweigen sind gleich, wirken unangenehm oder lacherlich und zerstorend.
Was die Autorin damit ausdriicken mochte, ist, dass die Protagonisten sich
sprachlos der Realitit gegeniiber sehen, wobei eine Auseinandersetzung und
Bewiltigung im Gespriach unmoglich scheint. Das Reden zeigt sich sinnlos
und lacherlich angesichts der zu beschreibenden Realitdt. Die einzige
Alternative zum Reden, das Schweigen, ist wiederum unmoglich. Die
besondere Bedeutung von Reden und Schweigen ldsst sich auf mehreren
Ebenen verfolgen: Fiir die Figuren ist es wichtig zu entscheiden, woriiber
sie z. B. bei Vernehmungen reden oder besser schweigen sollten. In diesem
Zusammenhang bekennt die Autorin in ithrem Essay Wenn wir schweigen,
werden wir unangenehm — wenn wir reden, werden wir ldcherlich. Kann
Literatur Zeugnis ablegen? (2002: 17), dass sie sich an die Zeit der Diktatur
als an ein Leben erinnert, in dem sie immer mehr wusste, was man nicht
sagen konnte.

Diese Aussage zu Beginn des Romans thematisiert aber auch das
Ungeniigen an der Sprache. Sprache ermdglicht keinen individuellen und
angemessenen Ausdruck fir das FEinzigartige von Erlebtem. Die
Allgemeinheit der Sprache ist vielmehr von einer gewissen Lécherlichkeit

gepragt:

Wenn wir schweigen, werden wir unangenehm, sagte Edgar, wenn wir reden,
werden wir lacherlich. (H 252)

In diesem Zusammenhang birgt das Motiv Sprache im Roman
Herztier auch eine allgemeine kritische Problemstellung, indem es
unmittelbar an Hugo von Hofmannsthal kniipft, der schon 1902 in seinem
beriihmten Chandosbrief seinen Briefschreiber iiber ,,die abstrakten
Worte*, die ihm im Munde zerfielen ,,wie moderige Pilze* (Hofmannsthal
1979: 465), klagen lieB. Es gibt aber einen grundlegenden Unterschied
zwischen dem Zweifel an der Sprache in der Moderne und  der
rumaniendeutschen Autorin, ndmlich die Tatsache, dass bei Herta Miiller
immer die Diktatur im Hintergrund steht.

224

BDD-A13046 © 2014 Mirton Verlag
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 03:13:39 UTC)



Die Schriftstellerin (2002: 17) bemerkt, dass sie die formelhafte
Aussage ,,Das Gras steht im Kopf.”, die am Ende des ersten Kapitels des
Romans steht, ,,aus den Friedhofsgriasern” gemacht habe, wobei die
Assoziation mit dem Tod offensichtlich ist:

Das Gras steht im Kopf. Wenn wir reden, wird es gemiht. Aber auch, wenn wir
schweigen. Und das zweite, dritte Gras wachst nach, wie es will. Und dennoch
haben wir Gliick. (H 8)

Zunichst ist hier auffallend, dass Gras dem handelnden Menschen
nicht als Objekt gegeniiber stehe, sondern in ihm sei, hebt Ricarda Schmidt
hervor (1998: 63). Zudem scheint es an dieser Stelle durch den Kontext eher
negativ konnotiert zu sein. In seiner Regenerationskraft sei es von den
Handlungen des Menschen wenig beeinflusst, sei stirker als er. Der
Bedeutungsgehalt der Metapher Gras oszilliere also ebenso wie die ihm
zugeordnete menschliche Handlung. Wenn entgegengesetzte Handlungen
Gleiches bewirken konnen, was sowohl Negatives als auch, voriibergehend
zumindest, Positives sein kann, wird die Absurditdt der Welt ansichtig. Dem
Wort an sich wird keine heilende Kraft zugesprochen, sondern die
Moglichkeit seiner destruktiven Wirkung und einer nur intermittierenden
eindimmenden Kraft verweist auf die pragmatische Kontextabhdngigkeit
des Wortes (vgl. Schmidt 1998: 63).

Das Gras im Kopf ist aber auch die Erinnerung, die Vergangenheit,
die weiterhin eine Wirklichkeit darstellt. Das Reden davon zeigt den nur
kurzfristig wirksamen Versuch, das Gewesene abzulegen. Die
Vergangenheit zu ,,mdhen”, sie fiir immer zu vernichten, wird nie gelingen.
Gras ist eine sehr anschauliche Metapher und Grashalme sind banale
Pflanzen, die iiberall wachsen. Damit wird die starke Nachwirkung des
Erlebten angesprochen.

Das an zahlreichen Stellen erwdhnte Gras stellt iibrigens ein
bedeutendes Motiv des Romans dar und ist mit Sprichwdrtern bzw.
alltagssprachlichen Redewendungen verbunden. In Anlehnung an die
alltagssprachliche Wendung Uber eine Sache Gras wachsen lassen kann das
Gras-Motiv auch in Herztier in dem Sinn verstanden werden, eine
unangenehme Sache mit der Zeit zu vergessen. Nachdem die Protagonistin
von ihrer Freundin Tereza verraten wird und diese an ihrer Krebserkrankung
stirbt, braucht die Ich-Erzéhlerin lange Zeit, um ihrer verstorbenen Freundin
zu verzeihen:

225

BDD-A13046 © 2014 Mirton Verlag
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 03:13:39 UTC)



Ich wollte, daf3 Liebe nachwéchst, wie das gemihte Gras. Soll sie anders wachsen,
wie Zdhne bei den Kindern, wie Haare, wie Fingernédgel. Soll sie wachsen, wie sie
will. (H 161)

Im konkreten Vergleich wird Gras gleichbedeutend mit Liebe,
Vergeben und zugleich mit der Unmoglichkeit desselben in einer
abweisenden Gesellschaft:

Heute horcht das Gras, wenn ich von Liebe rede. Mir ist, als wire dieses Wort zu
sich selber nicht ehrlich. (H 163)

Von einer Liebesbeziechung zu einem fremden Mann erzihlt die
Hauptfigur:

Von Liebe sprach er nie. Er dachte an Wasser und sagte, ich sei ein Strohhalm fiir
ihn. Wenn ich ein Strohhalm war, dann aber einer auf dem Boden. Dort lagen wir
jeden Mittwoch nach der Arbeit im Wald. Immer auf derselben Stelle, wo das
Gras tief und die Erde fest war. Das Gras blieb nicht tief. Wir liebten uns eilig,
dann waren Hitze und Frost zusammen in der Hand. Das Gras richtete sich, ich
weil} nicht wie, wieder auf. (H 170)

Liebe wird als eine Unmoglichkeit formuliert. Der Mann denkt
bereits an die bevorstehende Flucht mit seiner Ehefrau iiber die Donau,
wihrend er der Geliebten sagt, sie sei fiir ihn der rettende Strohhalm. Das
Gras kann aber nicht tief bleiben, denn:

Auf dem Waldboden ist ein Stohhalm Mist. Das war ich fiir ithn und er fiir mich.
Mist ist ein Halt, wenn Verlorenheit schon Gewohnheit ist. (H 171)

An dieser Stelle wird somit das Paradoxon des bildlichen Motivs
formuliert: Das Gras, geméht oder niedergedriickt, wachst auf unerklérliche
Weise nach (H 8). Erst in Deutschland kann die Protagonistin in
Umkehrung einer weiteren Redewendung — Das-Gras-wachsen-zu-héren —
dem entgegenhalten:

Heute horcht das Gras, wenn ich von Liebe spreche. (H 163)

Eine andere wichtige spruchhafte Form kommt in der Szene vor, in
welcher sich die Ich-Erzéhlerin wéahrend des Verhors ausziehen und singen
muss. Danach darf sie sich wieder anziehen:

226

BDD-A13046 © 2014 Mirton Verlag
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 03:13:39 UTC)



Ich stand gebiickt und band meine Schuhe, als der Hauptmann Pjele sagte: Eines
ist sicher, wer sich sauber anzieht, kann nicht dreckig in den Himmel kommen. (H
146)

Im Grunde genommen benutzt der Geheimdienstoffizier die Form
des Sprichwortes als allgemeingiiltige Aussage und scheinbare
Verhaltensregel zur Erniedrigung seines Opfers, indem er andeutet, er hitte
dessen Kleidung auf Sauberkeit hin untersucht. Gleichzeitig spricht er eine
Morddrohung aus, denn die Botschaft des Spruches zielt auf die
Moglichkeit eines plotzlichen Todes, den der Hauptmann fahig wére
herbeizufiihren®.

Neben den Spruchformen gibt es in Herta Miillers Roman mehrere
Wiederholungsstrukturen, die als formelhaft bezeichnet werden konnen und
desgleichen die Darstellung der Diktatur pointieren. Zu Beginn des Textes
sagt die Ich-Erzéhlerin:

Ich kann mir heute noch kein Grab vorstellen. Nur einen Giirtel, ein Fenster, eine
NuB und einen Strick. (H 7)

Diese vier fiir den Leser zundchst rétselhaften Gegenstinde werden
im Verlauf des Geschehens oOfter wiederholt. Sie erinnern an die
einzigartigen Todesarten der Figuren aus dem unmittelbaren Kreis der
Protagonistin: Mit dem Giirtel hat sich die Kommilitonin Lola erhingt;
Georg stiirzt sich aus dem Fenster eines Ubergangsheims in Deutschland;
Tereza hat ein Krebsgeschwiir, das ihren Tod verursacht; und Kurt erhdngt
sich. Die Todesinstrumente und -ursachen werden zu empirischen
Symbolen fiir morderische Verhiltnisse und deuten auf einen unnatiirlichen
Tod® hin. Gleichzeitig versucht die Autorin damit, den Verlust der Freunde
festzuhalten. Fiir die Erzéhlerin ist die Erinnerung an diese Gegensténde
und noch stirker an diese Worte gebunden, die auch analoge
Gewalterlebnisse der Kindheit in ihr wachrufen:

Ein Kind 148t sich die Négel nicht schneiden. Das tut weh, sagt das Kind. Die
Mutter bindet das Kind mit den Giirteln ihrer Kleider an den Stuhl. (H 14)

%2 Die Ich-Erzihlerin wurde damit schon bedroht: ,,Bevor ich gehen durfte, sagte der
Hauptmann Pjele: Ihr seid eine bose Saat. Dich stecken wir ins Wasser.” (H 106)

* Auch Terezas Krankheit wird als unnatiirlicher Tod verstanden, als Befall von auBen, den
die Erzédhlerin erklért und damit den Verrat Terezas entschuldigt.

227

BDD-A13046 © 2014 Mirton Verlag
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 03:13:39 UTC)



Dieser Erinnerung kann sie sich nicht entziehen, sie kann sich nur
von den Gegenstidnden fernhalten:

Nach Lolas Tod trug ich zwei Jahre keinen Giirtel mehr. (H 41)

Auf diese Weise konzentriert sich die ruméniendeutsche
Schriftstellerin auf die konkreten Gegenstinde und ldsst diese zu Wort
kommen. Dadurch gelingt es ihr, die vernichtende Macht der
Unterdriickung durch ihre sprachliche Strategie zu suggerieren.

Herta Miiller verwendet einen treffenden Ausdruck, um die
Gemeinsamkeiten  zwischen dem  Nationalsozialismus und  der
kommunistischen Diktatur hervorzuheben: ,,Friedh6fe machen”, der darauf
hinweist, dass beide politischen Systeme den Tod verursacht haben. Die
Bezeichnung bezieht sich sowohl auf die Tétigkeit des sozialistischen
Diktators:

Wenn einer, nur weil er geht, it, schldft und jemanden liebt, Friedhofe macht,
sagte Edgar, dann ist er ein groBerer Fehler als wir. Ein Fehler fiir alle, ein
beherrschender Fehler ist er. (H 8)

als auch auf jene des Vaters, wobei das Prinzip der Wiederholung
betrdchtlich dazu beitrigt, die Graueltaten des ehemaligen SS-Soldaten zu
betonen:

Ein heimgekehrter SS-Soldat, der Friedhofe gemacht hat und die Orte schnell
verlassen hat. (H 4)

Der Vater musste nie flichen. Er war singend in die Welt marschiert. Er hatte in
der Welt Friedhofe gemacht und die Orte schnell verlassen. Ein verlorener Krieg,
ein heimgekehrter SS-Soldat [...] Die Friedhofe hilt der Vater unten im Hals, wo
zwischen Hemdkragen und Kinn der Kehlkopf steht. Der Kehlkopf ist spitz und
verriegelt. So kdnnen die Friedhofe nie hinauf iiber seine Lippen gehen. (H 21)

Die verbliiffenden Ahnlichkeiten zwischen den beiden Diktatoren
werden vor allem gelegentlich des Todes des Vaters angedeutet:

Ich sagte: Seine Leber ist so grofl wie die Lieder des Fiihrers. Der Arzt legte den
Zeigefinger auf den Mund. Er dachte an Lieder fiir den Diktator, ich aber meinte
den Fiihrer. (H 71)

Der Ubergang vom Faschismus zum sozialistischen Totalitarismus

habe sich in der politischen Realitdt bruchlos vollzogen; die Wirksamkeit

228

BDD-A13046 © 2014 Mirton Verlag
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 03:13:39 UTC)



der Zwinge des Aullen auf das Erzéhler-Ich und die bedriickende
Wirklichkeit der dorflich-kollektivistischen Uberwachungsstrategie seien
nicht nur ldndlich-naive = Modernititsscheu  oder  unschuldiges
Deutschtiimeln, sondern hier funktioniere der Mikrokosmos eines totalitdren
Uberwachungsstaates reibungslos, erklirt Christian Dawidowski (1997: 13).

Eine mehrdeutige Sprachschopfung der ruminiendeutschen
Schriftstellerin ist das Wort ,,Herztier. Lydia Rdssler (1995: 98) meint,
dass dieser Begriff moglicherweise von Paul Celans ,,Flimmertier, das
durch das Auge rudert, angeregt wurde. Herztier benennt eine innere Kraft,
die den Menschen treibt, ihn am Leben hélt und doch selbst noch gar nichts
im eigentlichen Wortsinn an sich hat.

Der asthetisch wie mysterids anmutende Titel ist als eine nach
Sigmund Freud dem Traum iibliche zusammengesetzte Vorstellung
gekennzeichnet, oder anders gelesen, durch einen Riss: Herz-Tier. Der
Begriff schlieBe zwei Bezeichnungen in sich ein, unterstreicht Philipp
Miiller (1997: 110): erstens die Bezeichnung fiir das seit dem Mittelalter als
zentral geltende Organ des Menschen; zweitens den allgemeinen Ausdruck
fiir die vom Menschen als tiefer eingestuften Lebewesen. Wihrend letztere
Bezeichnung die Vorstellung von Instinkt, Triebhaftigkeit und das Auftreten
in groBeren Kollektivverbénden evoziere, erdffne die Kategorie des Herzens
die Perspektive vom Menschen als einem von Seele und individueller
Emotionalitit gezeichnetem Wesen, betont Philipp Miiller (1997: 110):

Aus jedem Mund kroch der Atem in die kalte Luft. Vor unseren Gesichtern zog
ein Rudel fliehender Tiere. Ich sagte zu Georg: Schau, dein Herztier zieht aus.
Georg hob mein Kinn mit dem Daumen hoch: Du mit deinem schwébischen
Herztier, lachte er. (H 89)

Das Herz als Grofe fiir das menschliche Individuum fillt den
kollektiven Machenschaften im ,,angebundenen” (H 17, 42, 52) sozialen
Umfeld der Protagonistin zum Opfer. Einer der Freunde der Ich-Erzdhlerin,
Kurt, Ingenieur in einem Schlachthaus, berichtet von den ,,Blutsdufern* (H
134) an seiner Arbeitsstelle, wobei die Grenze zwischen Realitdt und
Surrealitat flieBend ist:

Wenn Neue hinzukommen, werden sie schnell zu Komplizen. Sie brauchen nur
einige Tage, bis sie wie die anderen schweigen und warmes Blut saufen. (H 100)

Wie stark die Anziehungskraft des ,,Blut Saufens* wirkt, beweist
auch die Tatsache, dass sogar die Kinder der Arbeiter davon betroffen sind:

229

BDD-A13046 © 2014 Mirton Verlag
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 03:13:39 UTC)



Diese Kinder sind schon Komplizen. Die riechen, wenn sie abends gekiisst
werden, daf3 ihre Viter im Schlachthaus Blut saufen und wollen dorthin. (H 101)

Und der verwundete Kurt hat sogar Angst, dass die Arbeiter ihn
,,leer saufen®:

Die haben mich mit der Wunde allein gelassen [...] und geschaut, wie ich blute.
Sie hatten Augen wie Diebe. Ich hatte Angst, die denken nicht mehr. Die sehen
Blut und kommen, die kommen und saufen mich leer. (H 134)

Unter diesen Umstdnden dauert es nicht lange, bis Kurt sich der
Magie des ,,Blut Saufens nicht mehr entziechen kann. Er wird zum
Komplizen der Blut saufenden Arbeiter, von denen er sich letztlich nur
durch Selbstmord befreien kann. Das Bild des Blutes erhebt sich somit zum
Symbol des Sterbens und der Schuld (Butzer/Jacob 2008: 53-54). An das
,.Sakrament des Biiffels® in Heinrich B6lls Roman Billiard um halbzehn
(1959) erinnernd, sei das ,,Blut Saufen im Herztier ein Ritual, das sich
zum Handwerk der Polizisten entwickelt und die Menschen in
Mitverantwortliche und Mitwissende teilt, hebt Philipp Miiller (1997: 111)
hervor. In Billiard um halbzehn kann ein Sakrament des Lammes, mit dem
die Personen assoziiert werden, die sich jeder Gewaltausiibung fernhalten,
noch in Opposition stehen zu dem des Biiffels, das jene beherrscht, die der
Gewalt unterworfen sind. In Herta Miillers Roman gibt es keine Alternative.
Das totalitire Regime impliziert die Unterwerfung des Einzelnen unter
staatlich-ideologische Autoritét, die jederzeit in Bestialitit und sogar in Tod
umschlagen kann. Dabei habe Herta Miillers halluzinatorisches Bild als
,,Ausdruck des Protestes und als Wille zur Provokation® Gemeinsamkeiten
mit dem Surrealismus, schlussfolgert Olivia Spiridon (2002: 257).

Auch Terezas surreale Erzdhlung {ber eine merkwiirdige
Erscheinung bietet die Moglichkeit, sich dem Titelbild zu ndhern:

Als der Winter vorbei war, sagte Tereza, gingen viele Leute in der ersten Sonne in
die Stadt spazieren. Als sie so spazierten, sahen sie ein fremdes Tier langsam in
die Stadt kommen. Es kam zu Ful}, obwohl es hitte fliegen konnen. [...] Als das
fremde Tier auf dem groflen Platz in der Stadt war, schlug es mit den Fliigeln,
sagte Tereza. Die Menschen fingen an zu schreien und fliichteten vor Angst in
fremde Héuser. [...] Das Geweih flog vom Kopf des fremden Tieres weg und
setzte sich auf das Gelander eines Balkons. Oben in der hellen Sonne leuchtete das
Geweih wie die Linien einer Hand. [...] Als das fremde Tier wieder mit den
Fliigeln schlug, verliel das Geweih den Balkon und setzte sich auf den Kopf des
Tieres zuriick. Das fremde Tier ging langsam durch die hellen, leeren Stralen aus

230

BDD-A13046 © 2014 Mirton Verlag
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 03:13:39 UTC)



der Stadt hinaus. Als es weg war aus der Stadt, kamen die Leute aus den fremden
Héausern wieder auf die Strafe. [...] Die Angst blieb in ihren Gesichtern stehen.
Sie verwirrte die Gesichter. Die Leute hatten nie mehr Gliick. (H 124-125)

Ein seltsames Wesen beherrscht diese Szene, in der das ,,Auge der
Macht* (TS 20) die vertraute Umgebung in ein feindliches Milieu
verwandelt. Das ,,fremde Tier” weist Geweih und Fliigel auf. Es kann als
die Nachahmung eines surrealistischen Vogels betrachtet werden, wie wir
ihn etwa bei Max Ernst im Gemélde Figure humaine/Menschliche Figur
(1930) finden. In der surrealistischen Kunst treten ndmlich oft dominierende
Tiervorstellungen auf. Der surrealistische Kiinstler versteht Vogel als
Stellvertreter des Menschen. Sie sind Symbole fiir die ddmonischen Krifte,
die aus dem Unbewussten auftauchen, aber auch fiir den Tod. Wie bei Max
Ernst wird die seltsame Gestalt in Herta Miillers Schilderung zu einem
bedrohlichen Wesen. Das mythologische Tier verkorpert die Erscheinung
des Neuen. Ahnlich wie in Heiner Miillers Text Der Schreck ist die erste
Erscheinung des Neuen (1990) sei das Neue vom Schrecken begleitet, der
den geflohenen Passanten — womdglich das Endbild des Kommunismus —
im Gesicht stehen bleibt, bemerkt Philipp Miiller (1997: 112). Das erstarrte
neue Bild ldsst keinen Freiraum mehr fiir die Hoffnung.

Ersten Eingang in den Text findet der Topos Herztier in einer der
vier vorkommenden Kindheitserinnerungen der Protagonistin, als die
,singende Gromutter (H 81) dem scheinbar schlafenden Kind zuspricht:

Ruh dein Herztier aus, du hast heute soviel gespielt. (H 40)

In einer zweiten AuBerung der ,,singenden GroBmutter:

Dein Herztier ist eine Maus. (H 81)

erhdlt die zunidchst abstrakte Dingvorstellung , Herztier* erstmals eine
konkrete inhaltliche Bestimmung. Spéter bezieht sich diese Analogie auf
die vier Freunde:

Unsere Herztiere flohen wie Méuse. (H 89)

Die letzte Erwdhnung des Titelbildes kniipft an sein erstmaliges
Aussprechen an und zwar in ironisch-distanzierter Form. Die nach sechs
Jahren irrsinnige, verstorbene, ,singende GroBmutter” liegt auf dem
Totenbett:

231

BDD-A13046 © 2014 Mirton Verlag
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 03:13:39 UTC)



Der Mund der GroBmutter stand offen, obwohl um das Kinn ein Tuch gebunden
war. Ruh dein Herztier aus, sagte ich zu ihr. (H 244)

So wie die fragmentarischen Textpassagen sich in der Retrospektive
der Ich-Figur durch bildliche Assoziationen im Roman verbreiten, l6sen
sich die einzelnen bildlichen Motive im Blick der Erzdhlerin auf, ohne im
Wesentlichen das Epizentrum Herztier aus dem Auge zu verlieren. So z. B.
gewinnt das herz- und mausgraufarbene Holz eine konstitutive Bedeutung
fir den GroBvater. In permanenter Auseinandersetzung mit seinen
Erfahrungen aus dem Krieg kann er seine innere Unruhe nur im Schachspiel
austragen — aber nur verbissen und einsam, indem er ,,mit der hellen und
dunklen Farbe gegen sich selbst spielt“ (H 50). Analog steht dazu die
AuBerung der GroBmutter:

Du [der GroBvater] sollst noch nicht schlafen, dein Herztier ist noch nicht zu
Hause. (H 138)

Als jedoch die Koniginnen, die als nicht unwichtige Spielfiguren
sogar mit Herztieren versehen sind, verschwinden, weigert sich der
Grofvater, neue zu schnitzen. Kurz darauf stirbt er.

Durch die Assoziation des konkret fassbaren Herztieres mit dem
Diktator wird wie im Surrealismus der begrenzte Erfahrungsbereich durch
das Fantastische und Absurde erweitert:

Ich stellte mir vor dem offenen Kiihlschrank einen durchsichtigen Mann vor. Der
Durchsichtige war krank und hatte, um lénger zu leben, die Eingeweide gesunder
Tiere gestohlen.

Ich sah sein Herztier. Es hing eingeschlossen in der Glithbirne. Es war gekriimmt
und miide. Ich schlug den Kiihlschrank zu, weil das Herztier nicht gestohlen war.
Es konnte nur sein eigenes sein, es war hiflicher als die Eingeweide aller Tiere
dieser Welt. (H 70)

Der Bildraum bleibt unbestimmt. Die Protagonistin identifiziert das
Herztier des durchsichtigen Mannes als ein hissliches Organ. In dieser
bildlichen Verkniipfung wird die Illusion der Geriichte iiber den Diktator
entlarvt. Im sozialistischen Ruménien berichten die Leute iiber scheinbare
Krankheiten des Diktators (,,Lungenkrebs, Rachenkrebs [...] Darmkrebs,
Gehirnschwund, Lahmung, Blutkrebs H 69), die zum Durchhalten und
Abwarten ermuntern, ohne dass der erhoffte Tod des Diktators eintritt. In
der Begegnung mit dem Kiihlschrank, in dem Lola ihre angeschafften

232

BDD-A13046 © 2014 Mirton Verlag
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 03:13:39 UTC)



Eingeweide aufbewahrt hat, wird offenbar, dass der ,,durchsichtige Mann®,
scheinbar sterbenskrank, zur Verldngerung seines Lebens die Eingeweide
gesunder Tiere stiehlt. Sein Herztier bleibt jedoch ungestohlen. Diese
Gestalt, mit groBer Wahrscheinlichkeit der scheinbar kranke Diktator, ist
eben nicht einer, der bestohlen wird und sterben muss. Er ist vielmehr
derjenige, der sich der gesunden Tiere seiner Herde und ihrer Eingeweide
bedient, um sich am Leben zu erhalten. Sein Herztier bleibt verschont und
verschwindet nicht, auch nicht durch entsprechende Geriichte. Die
Einbindung des Fantastischen in das Erzdhlgeschehen dient also bei Herta
Miiller wie bei Giinter Grass in seinem Roman Die Blechtrommel (1959)
als Enthiillung der politisch sozialen Wirklichkeit.

In ihrem Essayband Der Konig verneigt sich und tiotet (DK 54)
erkléart die Autorin iibrigens, dass sie sowohl den Begriff Konig als auch das
Wort Herztier fiir den Diktator ausgewéhlt habe. Herta Miiller mutet uns
den Blick in den eigenen Kopf, ins Herz zu, wo jeder als seine personliche
Macht herrscht oder rasch zum Tyrannen aus Angst umerzogen werden
kann:

Das ,,Herztier* ist im Unterschied zum gelebten ,,Konig® ein geschriebenes Wort.
Es hat sich auf dem Papier ergeben, beim Schreiben als Ersatz fiir den Konig, weil
ich fiir die Lebensgier in der Todesangst ein Wort suchen mufte, eins, das ich
damals, als ich in Angst lebte, nicht hatte. Ich wollte ein zweischneidiges Wort, so
zweischneidig wie der Konig sollte es sein. Sowohl Scheu als auch Willkiir sollten
drin sitzen. Und es mufte in den Kd&rper hinein, ein besonderes Eingeweide, ein
inneres Organ, das mit dem ganzen &ufleren rundherum befrachtet werden kann.
Ich wollte das Unberechenbare ansprechen, das in jedem einzelnen Menschen
sitzt, gleicherweise in mir und in den Méchtigen. (DK 57-58).

Die Schriftstellerin zeigt ein nacktes, klopfendes Herztier in einer
Sprache, die die abgriindige Tiefe der Wirklichkeit heraufbeschwore, hebt
Udo Scheer (1998: 9) hervor.

Schlussfolgerungen

Herta Miiller ist es in ihrem Roman gelungen, auch sprachlich die
Umstdnde, unter denen er entstanden ist, zu widerspiegeln und zu
entdecken. Der sozial-politische Kontext ist die Diktatur Ceausescus, die
durch Terror den Menschen das authentische Empfinden geraubt hat. Das
allgemeine Misstrauen dem rein Begrifflichen gegeniiber, das deswegen
entstanden ist, kommt in Millers Text klar zum Ausdruck.

233

BDD-A13046 © 2014 Mirton Verlag
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 03:13:39 UTC)



Die Spruch- und Erinnerungsformen sind ein unabweisbarer
Ausdruck der gestorten Verhaltens- und Kommunikationsmechanismen der
Figuren und leisten aufgrund der erweiterten Bedeutungen einen
entscheidenden Beitrag zur Demonstration der umfassenden Prdsenz des
Geheimdienstes und damit zur Darstellung der Diktatur.

Neben den Spruchformen, die die Auswirkungen der Diktatur direkt
auf die Figuren zeigen, rekurriert der Text auf mehrere Strukturen, die als
formelhaft bezeichnet werden konnen und die Daueranwesenheit von
Staatsmacht veranschaulichen. Dazu zéhlt auch die Wiederholung von Gellu
Naums Versen.

Im Roman Herztier konnen Spruchformen und sprachliche
Wiederholungen als scheinbare Erfahrungssitze nachgewiesen werden,
deren FEinsatz ausschlieBlich der Illustration der Diktatur dienen und die
Verkorperung von allgegenwirtiger Bedrohung und Gewalt darstellen.
Diese Formeln koénnen auf einer hoheren Ebene als Widerstand gegen das
totalitire Regime gedeutet werden und so erscheint als letztmoglicher Ort
der Freiheit und Selbstbehauptung auch in einer Diktatur doch noch die
Sprache selbst. In diesem Zusammenhang nimmt die Bezeichnung Herztier
einen besonderen Platz ein.

Literatur

Butzer, Giinter/Joachim Jacob (Hrsg.) (2008): Metzler Lexikon
literarischer Symbole, Stuttgart/Weimar: Metzler.

Dawidowski, Christian (1997): Bild-Auflosung: Einheit als Verlust von
Ganzheit. Zu Herta Miillers Niederungen. In: Ralph Koéhnen
(Hrsg.): Der Druck der Erfahrung treibt die Sprache in die
Dichtung. Bildlichkeit in Texten Herta Miillers, Frankfurt/Main:
Peter Lang, 13-16.

Hofmannsthal, Hugo von (1979): Ein Brief. In: Ders., Gesammelte Werke in
zehn Einzelbinden, Bd. 7: Erzihlungen, erfundene Gespriche und
Briefe, Reisen, Franfurt/Main: Fischer.

Mabhlberg, Gerhard (1994): ,,Herta Miiller: Herztier. Roman, Reinbeck bei
Hamburg 1994, ISBN: 3-498-04366-8, 252 Seiten”. In: Neue
Literatur. Zeitschrift fiir Querverbindungen, 4/1994, 103-108.

Mahrdt, Helgard/Laegreid, Sissel (Hrsg.) (2013): Dichtung und Diktatur,
Wiirzburg: Konigshausen & Neumann.

Meurer, Petra (1999): Diktatorisches Erzihlen. Formelhaftigkeit in den
Romanen von Herta Miiller. In Iris Denneler (Hrsg.): Die Formel

234

BDD-A13046 © 2014 Mirton Verlag
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 03:13:39 UTC)



und das Unverwechselbare. Interdiszipliniire Beitrige zu Topik,
Rhetorik und Individualitit, Frankfurt/Main: Peter Lang, 177-194.

Miiller, Herta (1994): Herztier, Reinbeck bei Hamburg: Rowohlt.

Miiller, Herta (2002): ,,Wenn wir schweigen, werden wir unangenehm —
wenn wir reden, werden wir lacherlich. Kann Literatur Zeugnis
ablegen?” In: Heinz Ludwig Arnold (Hrsg.): TEXT + KRITIK,
153/ Juli 2002, 6-17.

Miiller, Herta (2003a): Der Konig verneigt sich und totet (DK),
Miinchen/Wien: Hanser.

Miiller, Herta (2003b): Wenn wir schweigen, werden wir unangenehm —
wenn wir reden, werden wir ldcherlich. In: Dies., Der Konig
verneigt sich und tétet, Miinchen/Wien: Hanser, 74-105.

Miiller, Julia (2014): Sprachtakt. Herta Miillers literarischer
Darstellungsstil, Weimar/Wien: Bohlau, 148-154, 179-206.

Miiller, Philipp (1997): Herztier. Ein Titel/Bild inmitten von Bildern. In:
Ralph Konnen (Hrsg.): Der Druck der Erfahrung treibt die
Sprache in die Dichtung: Bildlichkeit in Texten Herta Miillers,
Frankfurt/Main: Peter Lang, 109-122.

Miiller, Philipp (2002): ,Fluchtlinien der erfundenen Wahrnehmung.
Strategien der Uberwachung und minoritire Schreibformen in Herta
Miillers Roman ,Heute wér ich mir lieber nicht begegnet’*. In:
Heinz Ludwig Arnold (Hrsg.): TEXT + KRITIK, 153/ Juli/2002,
49-58.

Papadima, Liviu (1988): Sprache und Diktatur (Langue et dictature). In:
Giinter Haltus [u. a.] (Hrsg.): Lexikon der Romanistischen
Linguistik, Bd. 1/2, Tiibingen: Niemeyer, 512-525.

Rossler, Lydia (1995): Und sie lebt doch — Herta Miillers Roman
Herztier als Beispiel neuester ruminiendeutscher Literatur,
Diplomarbeit an der Geisteswissenschaftlichen Fakultdt der
Universitidt Wien.

Riither, Gilinther (Hrsg.) (1997): Literatur in der Diktatur, Paderborn:
Ferdinand Schoningh.

Scheer, Udo (1998): ,,Nacktes, klopfendes Herztier. Leiden an der Diktatur
erhélt den Impac-Literaturpreis®. In: Die Welt, 20. Mai 1998, 9.

Schmidt, Ricarda (1998): Metapher, Metonymie und Moral. Herta Miillers
Herztier. In: Brigid Haines (Hrsg.): Herta Miiller, Cardiff:
University of Wales Press, 57-74.

Spiridon, Olivia (2002): Untersuchungen zur ruminiendeutschen
Erzihlliteratur der Nachkriegszeit, Oldenburg: Igel.

235

BDD-A13046 © 2014 Mirton Verlag
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 03:13:39 UTC)


http://www.tcpdf.org

