Ioana Craciun
Bukarest

Kleine Thymian — grofe Thymian.
Zu G. W. Pabsts Stummfilm ,,Tagebuch einer
Verlorenen* (1929)

Abstract: In G. W. Pabst’s silent movie “Diary of a Lost Girl” (1929) the American actress
Louise Brooks is starring in the role of an innocent young girl named Thymian who, at the
age of 14, is seduced by her father’s colleague and obliged to abandon her baby and to
become a prostitute. It is one of the most famous productions of the silent cinema era. The
film is based on Margarete B6hme’s popular novel Tagebuch einer Verlorenen which
was first published in 1905. The paper draws a parallel between the novel and the silent
movie pointing out the significant differences between them in their equally harsh critic of
the bourgeois society and its sex morality.

Keywords: G. W. Pabst, Margarete Bohme, Rudolf Leonhardt, Frank Wedekind, Weimar
cinema, prostitution, bourgeois morality, patriarchal society, sexism.

Unter den Stummfilmen der Weimarer Ara mit Kindern bzw. Jugendlichen
als Haupthelden nimmt G. W. Pabsts ,,Tagebuch einer Verlorenen (1929)
mit der amerikanischen Schauspielerin Louise Brooks in der Rolle der
vierzehnjdhrigen Apothekertochter Thymian und Fritz Rasp in der Rolle
thres Verfilhrers und des Vaters ihres unehelichen Kindes eine
Sonderstellung ein. Der Bildstreifen stellt die zweite Verfilmung des
besonders erfolgreichen Romans Margarete Bohmes ,,Tagebuch einer
Verlorenen® (1905) dar, der 1918 von Richard Oswald mit Erna Morena als
Darstellerin des kindlichen Verfiihrungsopfers und Werner Kraul3 als
Darsteller des Sexualverbrechers erstverfilmt wurde. Der pabstsche Film,
dessen Drehbuch aus der Feder Rudolf Leonhardts stammte, verstand sich
als kritische Auseinandersetzung mit der biirgerlichen Doppelmoral, an der
das Leben eines minderjéhrigen Verfiihrungsopfers zerbricht. Anders als der
Roman und dessen Erstverfilmung, die sich enger an die literarische
Vorlage hielt, glitt jedoch der pabstsche Bildstreifen immer wieder ins
Groteske und ins Karikaturhafte, was einerseits seiner sozialen Relevanz
Abbruch tat, andererseits die darin artikulierte Anklage durch eine betonte
Asthetisierung verschirfte. Die Filmoberpriifstelle Berlin hat die Tendenz
des pabstschen Films zur grotesken Verzerrung in der Schilderung der

47

BDD-A13037 © 2014 Mirton Verlag
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 22:41:32 UTC)



biirgerlichen Gesellschaft und ihrer Institutionen moniert, dies jedoch nicht
aus filmédsthetischen, sondern aus ideologischen Griinden. Das Verdikt einer
nentsittlichende[n]*“ Wirkung des pabstschen Films ,insbesondere auf
ungefestigte weibliche Beschauer (zum Film G. W. Pabsts ,,Tagebuch
einer Verlorenen* siche Bohme 1989: 272), das die preuBlische Filmzensur
aussprach und das im Urteil einer ,.entsittlichende[n] Gesamtwirkung des
Bildstreifens* (Bohme 1989: 273; meine Hervorhebung, I. C.) gipfelte, war
jedoch genau so grotesk wie die monierten Verzerrungen selber, zumal es
ein Verbot des Films nach sich zog, der erst 1930 freigegeben wurde.

,»Lagebuch einer Verlorenen* erzdhlt die Geschichte eines verfiihrten
Midchens, das — selbst beinahe noch ein Kind — ein uneheliches Kind auf
die Welt bringt und darauthin von ihrer Familie verstoen und zu einer
Existenz als Dirne gezwungen wird. Das fiir die Jugendfilme der Weimarer
Ara typische wedekindsche Thema des Friihlingserwachens wird im
pabstschen Film durch die Gestalt der Dirne als einer im Weimarer Kino
hiufig begegnenden Hypostase des Weiblichen ergénzt und vertieft.
Zwischen dem Schicksal des verfilhrten und von der biirgerlichen
Gesellschaft verstoBenen Kindes Thymian und dem Schicksal der spéteren
Dirne Thymian gibt es gesellschaftlich verdringte Kausalzusammenhénge,
geheime Symmetrien, die in ,,Tagebuch einer Verlorenen® schonungslos
entlarvt werden. Dabei bildet das Stigma der Verlorenen, mit dem Thymian,
die Hauptheldin des Films, behaftet ist, den Ausgangspunkt tief schiirfender
gesellschaftlicher Erkundungen, wie das Stigma des Unehelichen, das ihr
Kind trégt, auch.

Gesellschaftlich Unausgesprochenes, Verschwiegenes, Verdriangtes
machen fiir gewohnlich die intime Substanz eines Tagebuchs aus, dessen
Lektiire nicht zuletzt auch voyeuristische Bediirfnisse befriedigt. So auch G.
W. Pabsts Film: Auch er verspricht durch seinen trivialen Titel,
voyeuristische Bediirfnisse zu befriedigen, durchdringt jedoch nur nebenbei
Pikanterien und erotische Intimitéten, um primér die intimen Strukturen der
biirgerlichen  Gesellschaftsordnung und die geheimen  sozialen
Mechanismen zu dekonstruieren, die zur Stigmatisierung und zur
gesellschaftlichen Exklusion der Opfer der biirgerlichen Doppelmoral
filhren. Als Skandalon des pabstschen Films wurde weniger die eher
allusive Darstellung des Lebens einer Dirne, als vielmehr die schonungslose
Durchleuchtung der mikro- und makrosozialen Mechanismen empfunden,
die aus Opfern Tater machen, Tater zu moralischen Instanzen erheben und
zu Richtern ihrer Opfer werden lassen. Im Folgenden werde ich versuchen,

48

BDD-A13037 © 2014 Mirton Verlag
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 22:41:32 UTC)



dieses ,Skandalon’, das die sozial relevante Botschaft des pabstschen Films
ausmacht, ausfiihrlicher zu analysieren.

G. W. Pabsts Film beginnt mit der Schilderung einer Familienfeier
anldsslich der Konfirmation Thymians, der Tochter des Apothekers Karl
Friedrich Henning ' . Hinter der festlich geschmiickten Fassade der
biirgerlichen Anstidndigkeit verbirgt sich ein Panddmonium, iiber das nur
euphemistisch geredet wird: ,,Also auch diese Wirtschafterin hast du so weit
gebracht!*?, fliistert eine der anwesenden Tanten vorwurfsvoll zu Henning.
Der verwitwete Apotheker (Darsteller: Josef Rovensky) hat seine
Wirtschafterin Elisabeth geschwiéngert, worauf diese sein ,anstindiges’
Biirgerhaus verlassen muss. Unmittelbar darauf wird Elisabeth Selbstmord
begehen. Fiir ihren Tod zieht niemand den Apotheker zur Rechenschaft. Er
selber hat keine Gewissensbisse. Der (ménnliche) Tater behélt seine soziale
Position, auch wenn man tiiber seine Téterschaft Bescheid weil3, wihrend
sein (weibliches) Opfer zur Dirne abgestempelt und aus der Familie und der
biirgerlichen Gesellschaft ausgestoBen wird. In ihrer kindlichen Unschuld
begreift Thymian nicht, warum Elisabeth gerade am Festtag ihrer
Konfirmation weggehen muss. Das Babyjackchen im Koffer der
Wirtschafterin weif3 sie nicht zu deuten. Von der Mitschuld ihres Vaters an
Elisabeths Tod ahnt sie nichts. Thymian ist noch ein naives Kind, das im
Roman Margarete Bohmes auch andere Wirtschafterinnen, wie zum
Beispiel ,,Mamsell Reinhard“(Bohme 1989: 31), gehen sah, ohne zu
begreifen, wieso und warum. Angeblich, weil Friulein Reinhard
,magenkrank* (Bohme 1989: 31) wurde, wie Provisor Meinert im Roman
Margarete Bohmes Thymian lachend erklart. ,,Und er lacht und lacht und
hdlt sich den Bauch und kann nicht aufhéren. (Bohme 1989: 31)
Unerfahren wie sie ist, versteht Thymian Meinerts zweideutige Lachsalven
nicht: ,,Solche Magenschmerzen konnen furchtbar sein, schreibt sie mit
kindlicher Naivitét in ihr Tagebuch, ,,ich hab’ auch mal welche gehabt, als
ich abends zuviel Gurkensalat gegessen hatte.“(Bohme 1989: 31) Provisor
Meinert (Darsteller: Fritz Rasp), ein Mitarbeiter ihres Vaters, verspricht
Thymian im Film, sie tber die Griinde fiir Elisabeths Weggehen
aufzukléren: ,,Das werde ich dir heute Abend sagen, kleine Thymian ...

" In Margarete Béhmes Roman heiBt Thymians Vater Ludwig Erhard Gotteball; diesen
Namen hat auch Richard Oswald in der Erstverfilmung des Romans beibehalten, deren
Drehbuch er selber verfasste!

? Die Zwischentitel des Films werden zitiert nach: Diary of a Lost Girl. A Film by G. W.
Pabst (DVD), The Master of Cinema Series # 39, Officially licensed from Friedrich
Wilhelm Murnau Stiftung, Eureka 2007/2011, GroBbritannien.

49

BDD-A13037 © 2014 Mirton Verlag
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 22:41:32 UTC)



grole Thymian“. Durch die Antithese klein — grofS wird die Natur der
angekiindigten ,Belehrung’ des Kindes suggeriert. Meinert hat sich
vorgenommen, Thymian an ihrem Konfirmationstag erotisch zu initiieren,
genauer gesagt: sie zu verfiihren.

Die Konfirmation markiert den Ubertritt ins (kirchliche)
Erwachsenenalter und stellt ein biirgerliches Initiationsritual dar, das
zugleich die Integration des Erwachsenen in die biirgerliche
Gesellschaftsordnung  bedeutet.  Die  religiose = Dimension  des
Konfirmationsfestes fehlt in dieser Filmanfangsszene génzlich, so wie die
explizite Auseinandersetzung mit der Institution der Kirche und ihren
Vertretern im ganzen Film deutlich schwichere Tone annimmt als in
Margarete Bohmes Roman. An die Stelle des spirituellen Moments des
Konfirmationsrituals treten in G. W. Pabsts Film das erotische und das
thanatische. Von Meinert erfahrt Thymian den wahren Grund fiir Elisabeths
Selbstmord und von der Mitschuld ihres Vaters daran. Am Tag ihrer
Konfirmation wird Thymian die beiden Pole des Daseins — Eros und
Thanatos — als brutale Vertreibung aus dem Paradies der Kindheit erleben.
Eine vergleichbare Konzentration existentieller Erfahrungen gibt es in
Margarete Bohmes Roman nicht. Der emotionale Ausdruck dieser
Erfahrungen ist die Ohnmacht, in die Thymian beim Erhalt der Nachricht
iiber die Mitschuld ihres Vaters am Selbstmord Elisabeths fallt. Diese
Ohnmacht ist Eros und Thanatos in einem.

Ahnlich den Kindern, die in F. W. Murnaus Film Gretchen und
Faust in ihrem Ringelreihen umschlieBen, trigt die am Tag ihrer
Konfirmation vor Gliick strahlende Thymian ein weilles Kleid und einen
Blumenkranz um die Stirn als Zeichen ihrer Jungfraulichkeit und ihrer
Unschuld. Mit einem bezaubernden kindlichen Léicheln nimmt sie ihre
Konfirmationsgeschenke entgegen. Zwei dieser Geschenke sind symbolisch
befrachtet. Vom jungen Grafen Nikolaus® Osdorff (Darsteller: André
Roanne) wird sie mit einer Halskette und einem Anhénger in Form eines
Herzens beschenkt, auf dem eine eingravierte Krone zu sehen ist.* Das Herz
antizipiert sowohl ihre erotische Initiation, die sie am gleichen Abend noch
erleben wird, als auch ihren Lebensweg als einer Dienerin des Eros,
wihrend das heraldische Zeichen ihre spitere Heirat mit dem alten Grafen
Osdorff und ihren Sieg tliber die biirgerliche Gesellschaft ankiindigt, einen

* Im Roman heiBt der junge Osdorff Casimir mit Vornamen.

* In Margarete BsShmes Roman lernt Thymian erst spéter den jungen Osdorff kennen. Seine
Teilnahme an der Konfirmationsfeier und sein symbolisch  befrachtetes
Konfirmationsgeschenk sind Einfélle des Drehbuchautors Rudolf Leonhardt.

50

BDD-A13037 © 2014 Mirton Verlag
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 22:41:32 UTC)



Sieg, den das Geld ihres adligen Gemahls und dessen soziale Position
ermoglichen werden.

Ein weiteres symbolisch befrachtetes Konfirmationsgeschenk ist das
Tagebuch, das fiir die Romanheldin Thymian eine andere Bedeutung hat als
fiir ihr filmisches Pendant. Im Roman Margarete Bohmes ist das Tagebuch
zundchst nichts als das verspétete und billige Konfirmationsgeschenk einer
geizigen Tante, das beldchelt wird, zumal im ,kleinen, propren Stiddtchen
von 2000 Einwohnern in der Marsch* (Béhme 1989: 11), wo Thymian zu
Hause ist, nicht viel passiert, das ,,des Aufnotierens wert*“(Béhme 1989: 11)
wére. Thymian nimmt sich vor, das Tagebuch dennoch zu benutzen. Mit
Humor und Selbstironie notiert sic (Bohme 1989: 11):

Vielleicht entdecke ich dabei noch schriftstellerisches Talent in mir. [...] ich will
denken, ich wire eine berihmte Personlichkeit und schriebe meine Memoiren.
Dabei ist ja wohl dann das Unwesentliche wichtig.

Spéter, als Thymian, inzwischen Mutter eines unehelichen Kindes,
bei Pastor Daub und seiner Ehefrau Ulrike in der ,,Zwangserzichung, resp.
Umerziehung® (Béhme 1989: 69) ist, stellt die Eintragung ins Tagebuch
ihre ,,einzige Erholung und Freude“(Bohme 1989: 69) dar. Je mehr sich die
Romanheldin durch ihr Leben als ausgestoBenes Kind von der biirgerlichen
Gesellschaft und ihren Moralvorstellungen entfernt, desto unentbehrlicher
wird flir sie der Dialog mit ihrem Tagebuch (Béhme 1989: 96-97):

Liebes Buch, sei doch ein Mensch! Ich rede zu dir wie zu niemand auf der Welt.
Du bist meine einzige Freundin. Ich habe kein Geheimnis vor dir. [...] Du bist
mein Beichtvater. [...] Rate mir doch! [...] Ich weil} nicht, was ich anfange. Soll
ich? Soll ich nicht? Rede doch.

Mit einem Topos der Bescheidenheit, der zugleich Authentizitit
signalisiert und die Befriedigung voyeuristischer Bediirfnisse verspricht,
bezeichnet sich Margarete Bohme lediglich als Herausgeberin des
Tagebuchs Thymian Gotteballs, die inzwischen verstorben sei.” Auf diese
narrative Strategie, die Margarete Bohme konsequent in die literarische
Praxis umsetzt, indem sie beispielsweise den fragmentarischen Charakter
der Aufzeichnungen Thymians kommentiert und die kindliche Stimme

> Anekdotisch sei hier vermerkt, dass viele Leserinnen und Leser von Margarete Bshmes
Roman das auch geglaubt haben! Man wiinschte, iiber Thymians gescheitertes Leben mehr
zu erfahren, ja sogar zu Thymians Grab zu pilgern!

51

BDD-A13037 © 2014 Mirton Verlag
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 22:41:32 UTC)



Thymians stilistisch anders klingen ldsst als die Stimme der Erwachsenen,
hat der Drehbuchautor Rudolf Leonhardt verzichtet. Die epische
Konzentration seines Drehbuchs unterstiitzt die Dramatik des filmischen
Diskurses, in dem das Tagebuch kein stindiger Begleiter der Protagonistin
mehr ist, sondern nur Schliisselmomente im Leben der Filmheldin markiert.
Wihrend die Beziehung Thymians zu ihrem Tagebuch sich im Roman
dynamisch gestaltet und Momente des hdchsten Pathos kennt, das
manchmal an Kitsch grenzt, bleibt sie im Film konstant und (neu-)sachlich.
Die erste Tagebucheintragung stammt in G. W. Pabsts Film
bezeichnenderweise nicht von Thymians Hand, sondern von der Hand ihres
Verfiihrers: ,,Heute Abend um 2 11 Uhr in der Apotheke.“ Thymians
Unberiihrtheit und ihre Vergewaltigung durch Meinert werden durch diese
Eintragung ins Tagebuch suggeriert, dessen Blétter noch unbeschrieben und
intakt sind. Als Mutter eines unehelichen Kindes will Thymian den Namen
des Vaters um keinen Preis verraten. Die Intimitét ihres Tagebuchs wird
darauthin erneut verletzt, diesmal durch ihre Verwandtschaft, die sich zum
Familienrat versammelt hat, um iiber Thymians Zukunft zu entscheiden.
Auf Initiative Metas®, der neuen Wirtschafterin Hennings, bricht ein Onkel
das Schloss des Tagebuchs mit Gewalt auf und Thymians Geheimnis wird
geliiftet. In der Besserungsanstalt, in die sie als minderjdhrige Mutter
eingewiesen wird, benutzt Thymian die unbeschriebenen Blatter ihres
Tagebuchs, um mit dem jungen Grafen Nikolaus Osdorff brieflich zu
kommunizieren: ,,Ich bin so ungliicklich! Was habe ich eigentlich getan,
daB ich so sehr streng und grausam behandelt werde?** Die Vorsteherin der
Besserungsanstalt will ihr das Tagebuch entwenden, d.h. Thymians Intimitét
erneut verletzen, doch Thymian setzt sich diesmal zur Wehr, solidarisch
unterstiitzt durch ihre Freundin Erika und alle anderen Leidensgenossinnen.
Ins Tagebuch trigt schlieBlich Erika die Adresse der Bar ein, wo Thymian
sie nach ihrer Flucht aus der Erziehungsanstalt finden wird. In dieser Bar,
die bezeichnenderweise ,,Zu den zwei Engeln heiflt, beginnt Thymians
Lebensweg als Dirne. Der ironisch gewihlte, ,fromme’ Name des Lokals,
wo Thymian gegen ithren Willen zur Dirne gemacht wird, entspricht dem
,frommen’ Festtag der Konfirmation, an dem sie, beinahe noch ein Kind,
vergewaltigt wurde. Diese explosive Mischung aus frommem Getue und
brutaler Gewalt, aus heuchlerisch christlicher Fassade und barbarischer
Grausamkeit ist eine Konstante des Romans Margarete Bohmes. In der

% In Margarete Bohmes Roman heifit die neue Wirtschafterin, die spiter die Frau des
Apothekers wird, Helene. Man nennt sie im Roman Lene.

52

BDD-A13037 © 2014 Mirton Verlag
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 22:41:32 UTC)



Verfilmung ihres Romans ist diese Mischung eher in Nebendetails, wie
beispielsweise im Namen der Bar ,,Zu den zwei Engeln*“— einem weiteren
Einfall des Drehbuchautors Rudolf Leonhardt —, zu beobachten.

Sowohl in Margarete Bohmes Roman als auch in G. W. Pabsts Film
berdt Thymians Verwandtschaft {iber die ,klassische’ biirgerliche Losung
eines Pakts des Taters mit seinem Opfer in Form einer konventionellen Ehe
als den ,,einzig richtige[n] Ausweg aus dem Dilemma* (Bohme 1989: 58).
Als ,,Dilemma* wird das soziale Stigma euphemistisch bezeichnet, mit dem
Thymian als Mutter eines ,Unehelichen’ behaftet ist. Provisor Meinert bietet
im Roman einen fiir beide Teile profitablen Handel an: Er ist bereit,
Thymian zu heiraten, falls ihr Vater ihn zum Teilhaber der Apotheke macht.
Im Film hingegen ist es der Apotheker, der den Verfiihrer entriistet
auffordert, Thymian zu heiraten. Mit einem hoéhnischen, fiir Fritz Rasp so
typischen Licheln, das suggeriert, dass er sich von einem Mann, der selber
moralisch versagt hat, nichts diktieren ldsst, lehnt Provisor Meinert eine
Heirat mit Thymian ab, da zu viele Hypotheken auf der Apotheke liegen. Im
Roman denkt Thymian an eine Imitatio Elisabethae, d. h. an Selbstmord, als
den ,.einzig richtige[n] Ausweg aus dem Dilemma®, im pabstschen Film
hingegen nimmt sie eine offensive Haltung ein, indem sie gegen die
biirgerliche Kompromisslosung einer konventionellen Ehe rebelliert: ,,Ich
kann ihn nicht heiraten — ich liebe ihn doch nicht!* Im Roman wagt es
Thymian nicht, ihre Meinung iiber eine Ehe mit dem Verfiihrer offen zu
sagen. Sie hat heimlich Schuldgefiihle, obwohl sie de facto ein Opfer ist.
Umso entschiedener klingt dafiir ihre Tagebucheintragung (Bohme 1989:
57):

Ich hasse Meinert. Mich ekelt vor thm. Er ist schlecht. Wenn ich an ihn denke, ist
es mir, als ob ein ekles Gewiirm an meinem Kdrper emporkriecht. Wenn ich denke,
[...] daB ich verurteilt bin [...], fiir alle Zeiten, bis an mein Ende ihm als Eigentum
anzugehodren, wird es mir schwarz vor den Augen. Nein, ich will nicht, ich will
nicht, ich will nicht ---

Thymian spricht von ihrem Verfiihrer als von einer satanischen
Erscheinung. Christliche Sinnbilder des Teufels (,,Gewiirm®, ,,schwarz®)
und der ewigen Verdammnis (,,verurteilt, ,fiir alle Zeiten®, ,,ijhm als
Eigentum anzugehoren®) potenzieren das Pathos ihrer Tagebucheintragung.
In der Dédmonisierung Meinerts schwingt jedoch auch die Ddmonisierung
der eigenen Sexualitét, des ,Friihlingserwachens’, mit, das im Film, anders
als im Roman, nur eine sekundére Rolle spielt. Thre erwachende Sexualitit,

53

BDD-A13037 © 2014 Mirton Verlag
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 22:41:32 UTC)



»ein fremdes, ritselhaftes Empfinden (Bohme 1989: 51), macht die
Romanheldin Margarete Bohmes nicht nur zum Objekt, sondern auch zum
Subjekt der sexuellen Begierde. Die Heldin des pabstschen Films hingegen
ist ausschlieBlich Objekt der sexuellen Begierde und wird als solches auch
inszeniert. Thre als Ohnmacht und Betrunkenheit getarnte Passivitit in den
allusiv erotischen Filmszenen zeigt dies sehr deutlich.

Thymians Schwangerschaft wird im Roman von den meisten Tanten
und Onkeln als ,,flirchterliche Schande fiir die Familie® (Béhme 1989: 58)
bezeichnet, wihrend die unehelichen Kinder, die ihr Vater mit seinen
verschiedenen Wirtschafterinnen in die Welt gesetzt hat, kein Grund sind,
ihn an den Pranger zu stellen. Nur die emanzipierte Tante Frieda, die im
Roman unverheiratet ist, denkt dariiber anders. Dem Apotheker, den sie
einen Erzhalunken nennt, wirft sie vor, dass sein Haus ,,ecin Bordell* und
,eine Hurenwirtschaft sei, und dass er Elisabeth, ,,die einzige anstindige
Person, die hier in den Jahren schaltete, auf dem Gewissen habe (B6hme
1989: 59). Tante Frieda mochte Thymian ,ein ganzes Menschenleben
Eheelend“(Bohme 1989: 58) ersparen, zumal sie weil3, dass Meinert ,,ein
Schuft [ist], der die Einfalt und Unwissenheit von einem unmiindigen Kind
benutzt“(Bo6hme 1989: 58) hat. Auch Tante Frieda sieht in Meinert eine
teuflische Erscheinung. Sobald sie Meinerts péddophiles Interesse fiir
Thymian entdeckt, droht sie ihm mit der Polizei und bittet zugleich Gott um
Schutz fiir das Méadchen: ,,Will Satan es verschlingen, / So a3 die Englein
singen: / Dies Kind soll unverletzbar sein...“(Béhme 1989: 14;
Hervorhebung im Original!)

Die Entscheidung, was mit der schwangeren Thymian und ihrem
Kind geschehen soll, treffen im Roman der Apotheker (Gotteball) und die
alte, bucklige Tante Frieda — ,,Richter Lynch* (Bohme 1989: 12), wie sie
Provisor Meinert heimlich nennt. Im pabstschen Film ist es die bose
Wirtschafterin Meta, die den Apotheker (Henning) ganz in ihrer Hand hat
und seine Entscheidungen mallgeblich beeinflusst. Hatte im Roman Tante
Frieda ihr moralisch begriindetes Bedenken gegeniiber einer Ehe Thymians
mit dem pédophilen ,,Schuft“ geduBert, so ist im Film Metas Bedenken
(,Thymian mufl doch auch gefragt werden!”) nicht etwa Ausdruck
altruistischer Frauensolidaritdt und Zeichen eines emanzipierten Denkens,
sondern egoistisches Kalkiil. Als Wirtschafterin aus kleinbiirgerlichem
Milieu ohne soziale Position und nennenswerten Besitz will sie den
Apotheker dazu bringen, sie zu heiraten, um Herrin seines Hauses zu
werden. Mit gleicher Schlauheit und Skrupellosigkeit plant Meta auch ihr
Leben als Witwe, noch bevor ihr Leben als Ehefrau angefangen hat. Im

54

BDD-A13037 © 2014 Mirton Verlag
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 22:41:32 UTC)



Roman wird sie von Tante Frieda nicht ohne Grund als unansténdige Person
apostrophiert, was Meta regelrecht auf die Palme bringt (vgl. Béhme 1989:
59). Metas posthumer Plan sieht vor, Thymian und ihr Kind von der
Erbschaft des Apothekers auszuschliefen. In ihrem stummen (Klassen-)
Kampf mit der Tochter des Hauses um die Gunst des Patriarchen spielt sich
zundchst Meta (Darstellerin: Franziska Kinz) zur moralischen Instanz und
zur Richterin des minderjdhrigen Vergewaltigungsopfers auf. Sie, die
Erwachsene, die heimlich ein Verhéltnis mit dem Apotheker Henning hat, d.
h. ,Téterin’ ist, nennt Thymian, das Opfer, eine Verlorene, und verbietet ihr
entriistet, ihr eigenes Baby in die Arme zu nehmen: ,,Riihre das unschuldige
Kind nicht an, — Du —!*“ Als angebliche Beschiitzerin des unschuldigen
Kindes vor seiner moralisch verdorbenen Mutter bringt Meta den
charakterschwachen Vater Thymians dazu, das uneheliche Kind von der
Mutter zu entfernen und es in die Pflege zu geben. Das Kind wird im Film
zu einer Hebamme und Engelmacherin — der Witwe Bolke —, einer
grobschldchtigen Gestalt, gebracht, die an die Pflegemutter Zielke in
Gerhard Lamprechts ,,Die Unehelichen. Eine Kindertragddie* erinnert. In
einem spérlich beleuchteten, proletarischen Treppenhaus (Bauten: Ernd
Metzner), wie es oft in den Filmen der Weimarer Ara zu sehen ist, driickt
Meta der Hebamme schweigend Geld in die Hand, womit das tragische
Schicksal des unehelichen Kindes besiegelt wird. Es wird nicht lange
dauern, bis das zu Tode ,gepflegte’ uneheliche Kind Thymians in einem
kleinen Sarg aus demselben dunklen Treppenhaus ausgetragen wird.
Geschlecht und Namen des Babys — Erika — erfahrt der Filmzuschauer eher
beildufig erst beim Tod des Kindes, anders als der Romanleser, der gleich
nach der Geburt des Babys dessen Geschlecht und dessen Namen — Erika
Susanne — mitgeteilt bekommt.

Das tragische Schicksal des unehelichen Kindes Thymians stellt
einen bedeutenden Eingriff des Drehbuchautors Rudolf Leonhardt in seine
literarische Vorlage dar, der die Melodramatik des Bildstreifens maf3geblich
erhoht. Im Roman Margarete Bohmes wird die kleine Erika entsprechend
dem Willen des Apothekers Gotteball und Tante Friedas, und gegen den
ausdriicklichen Willen Thymians, zur Adoption freigegeben. Im Namen
Thymians verzichtet Gotteball auf alle Rechte an dem Kind, was Thymian
beinahe in den Wahnsinn treibt. Sie schreit vor Verzweiflung, bettelt, fillt in
Ohnmacht, weint Tag und Nacht, weil man ihr den ,siien kleinen
Schatz weggenommen hat, den sie ,,nicht um ein Haus voll Geld
verkaufe[n]* wiirde (Béhme 1989: 68). Die Adoptiveltern — Konsul Peters
und seine Ehefrau — sind wohlhabende Leute, die dhnlich Frau Berndt in

55

BDD-A13037 © 2014 Mirton Verlag
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 22:41:32 UTC)



Gerhard Lamprechts Film ,,Die Unehelichen. Eine Kindertragédie* dem
adoptierten Kind viel Liebe schenken und ihm ein Leben im Wohlstand
ermdglichen. Wie ,,ein kleiner Engel“(Bohme 1989: 88) sieht Erika aus, als
Konsul Peters Thymian ausnahmsweise gestattet, ihre Tochter zu besuchen.
,Wie eine grofle Pariser Puppe“(Bohme 1989: 116) schaut Erika in ihrem
weillen Méntelchen aus, als sie Thymian eines Tages auf der Strafle erblickt.
Die Adoptiveltern verbieten Thymian, sich ,,wieder und wieder an das
[eigene!] Kind heranzudringen* (Bohme 1989: 106), auch wenn Thymian
einer anderen Meinung ist: ,,Ich habe auch Rechte an das Kind, das ich zur
Welt gebracht habe. Menschenrechte, Mutterrechte.(Bohme 1989: 107)
Thymians Anspriiche werden von Konsul Peters als merkwiirdig und
beldstigend bezeichnet. Er droht ihr mit der Polizei, falls sie noch einmal die
Stirn haben sollte, ,,sich von dem [eigenen!] Kind >Mutter< nennen zu
lassen*“(Bohme 1989: 107). Wahrend im Film der Tod des unehelichen
Kindes Thymians eine Quelle der Melodramatik bildete, wird im Roman
das Leben des unehelichen Kindes bei Adoptiveltern und nicht bei seiner
leiblichen Mutter zur Quelle der Tragik gemacht. Mit bitterer Ironie an die
Adresse der biirgerlichen Gesellschaft, ihrer Normen und Konventionen,
fragt sich Thymian im Roman, warum sich Frau Konsul Peters die Mutter
Erikas nennen darf und sie selber nicht (Bohme 1989: 90):

Ich bin doch ihre Mutter! [...] Die Fremde hat sich das Recht, Erikas Mutter zu
sein, erkauft! Sie hat mehr Geld als ich und ist eine standesamtlich konzessionierte
Frau!

Diese Kritik an die Adresse des groB3biirgerlichen Kapitals, das alles,
was es bertihrt, in eine kdufliche Ware verwandelt, ergénzen im Roman
sozialkritische Reflexionen iiber den praktizierten religiosen Glauben, der in
krassem Widerspruch zur Liebesbotschaft des Evangeliums steht (Bohme
1989: 83):

Wenn es den Menschen richtig ernst um ihre Religion wére, wiirden sie nicht die
uneheliche Mutter mit Schimpf und Hohn bewerfen und es ihr unmdglich machen,
sich frei und offen zu ihrem Kinde zu bekennen. Sie wiirden auch in der
»Gefallenen” immer noch das Gefal3 jener heiligen Liebe, die Gott selbst als des
Gesetzes hochste Erfiillung bezeichnet, achten, und sie still ihrer Wege ziehen
lassen.

Im Film ist Meta diejenige, die nicht nur die kleine Erika als Rivalin

ihrer eigenen (geplanten) Kinder aus dem Haus des Apothekers entfernt,

56

BDD-A13037 © 2014 Mirton Verlag
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 22:41:32 UTC)



sondern auch eifrig Thymians Einweisung in eine so genannte
Besserungsanstalt betreibt, d. h. ihre eigene Rivalin beseitigt. Auch dafiir
driickt Meta ein Biindel Geldscheine in die Hand eines Gewalttdters: des
Vorstehers der Besserungsanstalt fiir gefahrdete Maddchen. Der Konflikt mit
der biirgerlichen Gesellschaft und ihrer Doppelmoral, der in Margarete
Bohmes Roman im Mittelpunkt steht, wird in G. W. Pabsts Film zugleich
zum Klassenkonflikt zwischen der Mittelschicht und dem besitzlosen
Kleinbiirgertum, das nach Geld und Macht strebt. Dieser Klassenkonflikt,
der im Roman zwischen der verschuldeten Mittelschicht (Thymian) und
dem finanzstarken GroBbiirgertum (Konsul Peters) ausgetragen wurde, wird
im pabstschen Film vom Topos der Rivalitit zwischen Tochter und
Stiefmutter bzw. vom Motiv der bosen Stiefmutter und der von ihr
unterdriickten Tochter grundiert. Der Sieg des Kleinbiirgertums bzw. der
Stiefmutter, verkorpert durch Meta, iiber die Mittelschicht bzw. die Tochter,
verkdrpert durch Thymian, ist von kurzer Dauer. Er wird in der Filmszene
zelebriert, in der Meta, nun endlich Ehefrau des Apothekers, den
Schliisselbund des Hauses als Symbol ihrer mit List errungenen Macht
verziickt an die Brust driickt. Die Triumphgrimassen Metas kiindigen ein
boses Erwachen aus dem Machtrausch an. Als Witwe mit zwei
minderjdhrigen Kindern wird Meta erfahren miissen, wie illusorisch ihre
Macht war, in die sie viel kleinbiirgerlich-egoistisches Kalkiil und wenig
GroBherzigkeit und Toleranz investiert hatte.

Entscheidend ist jedoch der Eingriff des Drehbuchautors in seine
literarische Vorlage bei der Schilderung der so genannten Besserungsanstalt,
in die Thymian auf Betreiben Metas eingewiesen wird. Im Roman
Margarete Bohmes handelt es sich dabei um eine Pension auf dem Lande im
Holsteinischen, deren Inhaber Pastor Daub und seine Gattin Ulrike sind. Die
Pastorenfamilie wird im Roman in schonungslos kritisch-ironischen Ténen
geschildert (Bohme 1989: 69-71):

Es sind pflichteifrige Leute, das kann man nicht anders sagen. Sie bessern
gewaltig an mir herum, ob sie mich aber in Wirklichkeit ,,besser machen®, ist eine
zweite Frage. Mir kommt es umgekehrt vor, als sei die Atmosphére der
Gottesfurcht, der Sittenstrenge und Enthaltsamkeit im Pastorat gewimmelt voll
von Bakterien der Tiicke, Heuchelei, Habsucht, Grausamkeit und Hinterlist, die
man gegen seinen Willen einatmet und in sich aufnimmt.

Das fromme Getue im Haus des Pastors Daub, der ,ein kleines
Verhiltnis mit einer hiibschen Bauernfrau im Dorf™ (Béhme 1989: 77) hat
und dessen rohe, stindig schimpfende und zur Gewalt neigende Gattin die

57

BDD-A13037 © 2014 Mirton Verlag
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 22:41:32 UTC)



,gefdhrdeten” Miadchen stidndig schldgt und beleidigt, wird in Thymians
Tagebuch zur Zielscheibe einer scharfen Satire mit grotesk verfremdenden
Akzenten (Bohme 1989: 74):

Also morgen gibt’s die erste Andacht, mittags folgt die zweite Auflage und abends
vorm Schlafengehen wird der dritte — und Hauptgang des Seelendiners serviert.
Dann werden auch noch drei Gesangsverse gesungen und als Dessert wird eine
Generalbufirede auf die Siinden des verflossenen Tages gehalten.

Die Umerziechung durch die grausame ,Firma Daub und
Kosorten (Bohme 1989: 77) fiihrt die Romanheldin dazu, sich von der
Kirche als biirgerlicher Institution im Stich gelassen zu fiihlen (,,Die Kirche
ist mir zu sehr verleidet.” (Bohme 1989: 77)), was nicht gleichbedeutend
mit einer Glaubenskrise ist (,,Ein Stiick frohlichen Kinderglaubens an die
lieblichen VerheiBBungen des Evangelium lebte in mir: Bei unserem Gott ist
viel Vergebung...” (Bohme 1989: 79)), auch wenn es manchmal danach
klingen mag: ,,Nein, lieber glaube ich iliberhaupt an keinen Gott, als an den
Gott des Daubs und Genossen.* (Bohme 1989: 79)

Diese iiberaus scharfe Kritik an die Adresse der Kirche als
biirgerlicher Institution wird in G. W. Pabsts Film ,,Tagebuch einer
Verlorenen® durch eine Kritik wilhelminischer Erziehungsmethoden und -
prinzipien in der Tradition der Prosa Heinrich Manns (,,Professor Unrat oder
Das Ende eines Tyrannen®, 1905) ersetzt. Der Geist des preullischen
Militarismus lebt in pddagogischer Tarnung weiter, so die Botschaft des
Filmes, der sich, gleich dem spéteren Tonfilm Leontine Sagans ,,Méadchen
in Uniform* (1931), zum Ziel gesetzt hat, diese Tarnung zu entlarven. Die
Besserungsanstalt, in die Thymian eingesperrt wird, ist ein proteischer,
kaleidoskopisch gezeichneter Raum mit vergitterten Fenstern und
undurchsichtigen Fensterscheiben, der von Szene zu Szene bald an ein
Internat, bald an eine Kaserne, bald an ein Gefingnis, bald an eine Fabrik,
bald an ein Irrenhaus denken ldsst. Beachtung verdient das Detail, dass das
von auflen unscheinbare Gebdude, in dem die preuBisch-militaristischen
Erziehungsmethoden und -prinzipien einer versunkenen Ara weiterhin in die
Praxis umgesetzt werden, die Hausnummer 11 trigt. Bekanntlich ist in der
christlichen Symbolik diese Zahl, die die Verletzung des Dekalogs bedeutet,
ein Sinnbild Satans und der Siinde.’” Hinter der unscheinbaren Fassade

" G. W. Pabst liebt solche diskret inszenierten Zahlensymbole. In seinem Film ,,Die
freudlose Gasse* beispielsweise verliert Grete ihre Stelle im Biiro an einem 13., wie das
Blatt des Wandkalenders es zeigt. Auch die Bestrafung Erikas, der Leidensgenossin und

58

BDD-A13037 © 2014 Mirton Verlag
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 22:41:32 UTC)



biirgerlicher Anstidndigkeit wohnt im Haus Nummer 11 das Bose in
januskdpfiger Gestalt. Einen preuBischen Dekalog mit allerlei Verboten
zeigt die Kamera Sepp Allgeiers gleich beim Betreten des Internatsgebaudes.
An einer Wand erblickt man in iibergroBer Fettschrift mehrmals das Wort
»Verboten®, das Schliisselwort einer oppressiven Gesellschaftsordnung, die
die Opfer bestraft und einsperrt, und die Téter zu ihren Wéchtern macht.
Wurde in Margarete Bohmes Roman das Haus des Apothekers als
Panddmonium  geschildert, so wird im pabstschen Film die
Besserungsanstalt als dessen makrosoziale Entsprechung inszeniert.
Zwischen der Holle zu Hause und der Holle im Internat gibt es zahlreiche
Korrespondenzen, welche die so genannte ,Umerziehung’ Thymians als
grotesk entlarven. Zu Hause lauert ein Pddophiler, Provisor Meinert, auf sie
— im Internat treibt ein Sadist, der Vorsteher der Erziehungsanstalt
(Darsteller: Andrews Engelmann), sein Unwesen. ,,Erika bestrafen®, notiert
der Vorsteher in seine Agenda, und zeichnet mit Lippenstift unter den
Namen seines Opfers ein Herzchen! Die sexuelle Natur der geplanten
,Bestrafung’ wird durch das Herzchen deutlich suggeriert. Schaute sich
Provisor Meinert in der Apotheke heimlich Fotos von nackten Frauen an, so
betrachtet sich der Vorsteher der Erziehungsanstalt heimlich im Spiegel,
wihrend er Lippenstift auftrigt und sich narzisstisch-homoerotischen
Phantasien hingibt. Schniiffelte Meta in Thymians Tagebuch nach Intimem,
so versucht ihr 6ffentliches Pendant — die Vorsteherin der Erziehungsanstalt
(Darstellerin: Valeska Gert) — dasselbe zu tun. Driickte Meta einen
Schliisselbund an die Brust als Symbol ihrer grenzenlosen Macht im Haus
des Apothekers, so triagt die Vorsteherin einen Schliisselbund am Giirtel als
Symbol ihrer absoluten Macht in der Besserungsanstalt.

Vorsteher und Vorsteherin der Erziehungsanstalt sind grotesk
gezeichnete, schillernde, januskopfige Gestalten, die entsprechend dem
Raum, iiber den sie herrschen, verschiedene komplementire Identititen
ausagieren: Bald sind sie Lehrer, bald Drilloffiziere, bald Gefdngniswirter,
bald Fabrikaufseher, bald Patienten einer Irrenanstalt, bald KZ-Aufseher
avant la lettre. Die Vorsteherin, ,,dieser schreckliche Drache®, 8 tragt
demonstrativ ein iibergroBes Kreuz um den Hals, was sie nicht daran hindert,
teuflische Grimassen zu schneiden und wie besessen ihre Machtorgasmen

Freundin Thymians, durch den sadistischen Vorsteher der Erziehungsanstalt wird an einem
13. stattfinden, wie ein Tischkalenderblatt es ankiindigt!

¥ S0 Siegfried Kracauer in seiner kurzen Besprechung dieses pabstschen Films In: Ders.,
Von Caligari zu Hitler. Eine psychologische Geschichte des deutschen Films,
Frankfurt/ Main 1984 (stw 479), 189.

59

BDD-A13037 © 2014 Mirton Verlag
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 22:41:32 UTC)



zu erleben, wihrend ihr minnliches Pendant, dessen Glatzkopf und dessen
Krallen an F. W. Murnaus Nosferatu erinnern, genauso diabolisch grinst,
wenn er seine Opfer herumkommandiert und qualt.

Die so genannte Umerziehung im Internat zielt im Film G. W. Pabsts
darauf ab, alles Individuelle in den Zdglingen zu vernichten, die gedrillt
werden, im gleichen Tempo ihre Suppe zu 16ffeln, im gleichen Tempo ihre
Uniformen an- und auszuziehen, im gleichen Tempo ihre Handarbeit zu
erledigen, im gleichen Tempo ihre Gymnastikiibungen zu machen. In der
Besserungsanstalt herrscht der alles uniformierende Ordnungszwang einer
Diktatur, dhnlich derjenigen, die in Fritz Langs ,,Metropolis* gezeigt wurde.
Die uniformierten Zoglinge in der Besserungsanstalt werden gedrillt, der
absurden Choreographie einer tyrannischen Herrschaft zu folgen und sich
dhnlich den schwarz uniformierten Arbeitermassen in ,,Metropolis®“ zu
bewegen, die gesenkten Hauptes im gleichen Schritt durch die Schichte
ithrer unteririschen Stadt marschieren. Wie in ,,Metropolis®, so ist auch in G.
W. Pabsts ,,Tagebuch einer Verlorenen* die Revolution weiblich, mit dem
Unterschied, dass sie als Weg zur Befreiung von einer tyrannischen
Herrschaft nicht dimonisiert, sondern bejaht wird. Thymian ldutet mit ihrem
Tagebuch, das sie nicht aus der Hand geben mdochte, die Revolte gegen die
Vorsteherin der Besserungsanstalt ein. Die Vorsteherin wird symbolisch
entmachtet, indem Thymian ihr mit Hilfe Erikas® und aller ihrer
Leidensgenossinnen den Schliisselbund entwendet. Diese Episode der
Revolte im Internat, die in einer orgiastischen Verpriigelung der Vorsteherin
und ihres Mannes durch die entfesselten Zoglinge gipfelt, stellt einen
weiteren Eingriff des Drehbuchautors Rudolf Leonhardt in seine literarische
Vorlage dar, der dem Film Dramatik und Spannung verleiht. Die Revolte
dieser Jugendlichen verweist auf die Solidaritit aller Unterdriickten als Weg
zur Befreiung, sie ist jedoch in ihrer starken Emotionalitit zugleich auch ein
Zeichen der (politischen) Ratlosigkeit.

Bei der Flucht Thymians aus dem Internat spielt im Film G. W.
Pabsts der junge Graf Nikolaus Osdorff als Fluchthelfer eine wichtige Rolle,
anders als im Roman Margarete Bohmes, wo Thymian die Flucht ohne
fremde Hilfe gelingt: ,,Entwende den Schliissel, und ich werde Dir
weiterhelfen, verspricht ihr der Graf im Film. An der Romangestalt des
jungen Grafen Osdorff hat der Drehbuchautor Rudolf Leonhardt einiges

? Der Drehbuchautor Rudolf Leonhardt hat den bhmeschen Romangestalten eine Freundin
und Leidensgenossin Thymians hinzugefiigt (Darstellerin: Edith Meinhardt), die er auf den
Namen ihrer unehelichen Tochter Erika taufte und die er zusammen mit Thymian aus dem
Internat ausbrechen und im Bordell landen lieB3.

60

BDD-A13037 © 2014 Mirton Verlag
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 22:41:32 UTC)



gedndert. Wihrend der Graf, der im Roman Casimir mit Vornamen heif}t,
bei Margarete Bohme ein charakterlich labiler, willensschwacher und
geistig beschrankter Mensch ist, der auf Kosten Thymians als ihr Zuhélter
lebt und dessen klassenbewusste Arroganz in keinem Verhéltnis zu seinem
Taugenichtswesen steht, hat er im Film, so wie ihn André Roanne
verkorpert, Glanz und einen unbestreitbaren Charme. Er ist sympathisch,
manierlich, gewandt, ein eleganter Dandy und ein raffinierter Genief3er. Die
groteske Filmszene, die den ungeschickten Grafen beim Melken der Kiihe
auf einem Bauernhof zeigt, macht deutlich, dass gewissenhafte Arbeit und
Fleil als Ingredienzien des biirgerlichen Ethos nicht gerade seine Stirke
sind. Zum Weggefihrten Thymians wird er dadurch, dass er im Film von
seinem Onkel, dem alten Grafen Osdorff (Darsteller: Arnold KorfY),
verstoflen und, gleich Thymian, zu einem Leben als Aullenseiter gezwungen
wird. Der alte Graf schenkt seinem Neffen reinen Wein ein: ,,Ich habe alles
mit Dir versucht, alle Schulen und alle Berufe, bei allem hast Du versagt!
Jetzt habe ich genug! Sieh’ selber zu, wo Du bleibst!* Kam der junge Graf
im Roman Margarete Bohmes ins Gefangnis, ,,weil er sich Ménnern
angeboten hatte” (Bohme 1989: 159), und starb jidmmerlich an einer
Geschlechtskrankheit, die er sich als Tunte geholt hatte, so begeht er bei G.
W. Pabst Selbstmord, nachdem er erfahrt, dass Thymian, die er fiir ihr
geerbtes Geld geheiratet hatte, ihr gesamtes Geld der kleinen Tochter Metas,
ihrer Halbschwester, geschenkt hatte, um dem Kind ein Schicksal als Dirne
wie das ihrige zu ersparen. Hatte Thymian, eine im Roman antimonarchisch
gesinnte liberzeugte Republikanerin (vgl. Bohme 1989: 174), den jungen
Grafen eher aus Mitleid geheiratet, so heiratet sie ithn im Film fiir seinen
aristokratischen Namen, den sie als Aushédngeschild benutzen will in der
Hoffnung, durch eine respektable Arbeit ins biirgerliche Leben
zuriickkehren zu konnen. Wihrend Margarete Bohme in der
Wilhelminischen Ara die Vertreter der Aristokratie — allen voran Casimir
Osdorff und die Pastorengattin Ulrike, ,,geborene von Schmidt (Béhme
1989: 69; Hervorhebung im Original!) — in kritisch-satirischen Tonen
geschildert hatte, entschied sich Rudolf Leonhard in der Ara der Weimarer
Republik fiir eine Kaschierung dieser Kritik, indem er den jungen Grafen
zum Firsprecher Thymians bei ihrem Vater, zum Boten Tante Friedas
(,,Gehen Sie zu ihr — sagen Sie ihr etwas Liebes!) und zum altruistischen
Helfer in der Not machte (,,Der Graf gibt an, im Auftrag deines Vaters zu
kommen.). Fiir die unterschiedliche Haltung Margarete Bohmes bzw. G. W.
Pabsts der Gestalt des jungen Grafen Osdorff gegeniiber gibt es neben
filmédsthetischen auch historische Griinde. Galt in liberal demokratischen

61

BDD-A13037 © 2014 Mirton Verlag
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 22:41:32 UTC)



Kreisen zum Zeitpunkt der Romanverdffentlichung (1905) die Aristokratie
als zu Unrecht 6konomisch, sozial und politisch privilegierte Klasse,'® so
wurde sie in der Ara der Weimarer Republik mit einer gewissen Nostalgie
an die Macht zuriickersehnt.

Thymian und Graf Osdorff, der ,,Rausgeworfene und die Verlorene®,
wie sie Meta im Film sarkastisch tituliert, treffen sich nach der Flucht aus
der Besserungsanstalt in der Bar ,,Zu den zwei Engeln®. Den Weg ins Lokal
zeigt Thymian ein ambulanter Wurstverkdufer, der sie kichernd ins
,Engelreich’ begleitet, wo seine Ware einen reilenden Absatz findet. Die
phallische Symbolik der auf der Strafle feilgebotenen Wiirste wird in G. W.
Pabsts Film mit feinem Humor inszeniert. Man kennt die Koitussymbolik
der Wurstspeisung aus den derb-obszonen Bildritseln der frithneuzeitlichen
Fastnachtspiele, insbesondere der so genannten Arztspiele, in denen der
Geschlechtsverkehr durch die Assoziierung mit dem Essen trivialisiert
wird."! Das Lokal »Zu den zwei Engeln® ist ein Bordell, das antithetische
Bild der Besserungsanstalt. Hier herrscht eine lockere, heitere Atmosphére
der Freiheit — im Gegensatz zur strengen, diisteren Atmosphére der Diktatur
in der Besserungsanstalt. Die Puffmutter hat die Wéarme, die Herzlichkeit
und die Fiirsorglichkeit einer wahren Mutter — anders als ,,dieser
schreckliche Drache®, die mit zahlreichen Schliisseln behéngte Vorsteherin
der Besserungsanstalt. War in der Besserungsanstalt alles verboten, so ist im
Bordell alles erlaubt.'” Anstelle der Internatsuniform bekommt Thymian
von der Puffmutter ein bezauberndes Kleid und elegante Schuhe. Sie strahlt
vor Gliick, so wie sie am Tag ihrer Konfirmation in ihrem weillen Kleid
gestrahlt hatte, bevor sie verfithrt wurde. Gleich den Midchen in Frau
Greifers Privatklub in G. W. Pabsts ,,Die freudlose Gasse* wird Thymian
von der Puffmutter zum Objekt der sexuellen Begierde stilisiert, ohne dass
sie es in ihrer Naivitdt merkt. Nach mehreren Sektgldasern wird Thymian von
ihrem ersten Kunden tanzend in ein Nebenzimmer gefiihrt. Sie liegt

' Vgl. auch Thymians Tagebucheintragung auf S. 174 des Romans: ,,Ich kann absolut nicht
einsehen, wieso der Adel das Recht hat, sich als eine besondere und bevorzugte Kaste
aufzuspielen.*

' Siehe beispielsweise: Rosenpliit, Hans: Das Arztspiel. In: Dieter Wuttke (Hrsg.) (*1978):
Fastnachspiele des 15. und 16. Jahrhunderts, Stuttgart 1978, 8-12. Vgl. Verse 60-62.
(,,Und ich hoert doch wol an yrm fragen, /Wann sie mich oft in dye kuechen weist, /Darynn
man die frauen mit wuersten speist.”) und 87-88 (,,Daruemb hab ich ir oft ein wurst
eingehangen, /Als lang, pis sie vorn auff ist gegangen;®).

2 Dieses positive Bild des Bordells war fiir die preuBische Filmzensur mit ein Grund, dem
Film G. W. Pabsts ,,Tagebuch einer Verlorenen“ eine entsittlichende Gesamtwirkung zu
attestieren!

62

BDD-A13037 © 2014 Mirton Verlag
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 22:41:32 UTC)



betrunken in seinen Armen, genauso passiv, wie sie damals als Kind in den
Armen ihres Verfiihrers ohnmichtig gelegen hatte. Am néchsten Morgen,
als die Puffmutter ihr ein Geldkuvert iiberreicht, versteht Thymian nicht,
wofiir man sie bezahlt. Sie will das Geld nicht annechmen, bis die Puffmutter
sie zur Raison ruft: ,,Sei doch verniinftig, Kleines, Du hast nicht mal ein
Hemd auf dem Leib!* Mit dhnlichen Argumenten hatte auch Frau Greifer in
,,Die freudlose Gasse* viele arme Wiener Méadchen dazu iiberredet, ihren
Korper an gut zahlende Méanner zu verkaufen. Einen Teil des Geldes gibt
die Puffmutter dem jungen Grafen Osdorff und macht ihn auf diese Weise
zum Zuhilter Thymians. Mit Geld korrumpiert sie den unschuldig
,Rausgeworfenen* und die unschuldig ,,Verlorene* und macht sie zu ihren
moralischen Opfern.

Thymian setzt sich zunédchst zur Wehr gegen eine Existenz als
Dirne: ,Ich will arbeiten!”, sagt sie. Auch die Romanprotagonistin
Margarete Bohmes hegt diesen Wunsch, durch respektable Arbeit ihr Leben
zu bestreiten. Wéahrend im Roman Thymian Sprachunterricht erteilt, um
Geld zu verdienen, gibt sie im Film Tanzunterricht. Im Roman leistet
Thymian eine geistige Arbeit, im Film eine kdrperliche. Wenn es ihr im
Roman nicht gelingt, durch Fremdsprachenunterricht ihr Leben zu
bestreiten, dann liegt dies an der sehr schlechten Bezahlung ihrer geistigen
Arbeit. Fiir eine Stunde Sprachunterricht bekommt sie eine bis zwei Mark,
fiir ihre erotischen Dienste mehrere hundert. Im Film hingegen wird der von
Thymian in der Zeitung angebotene Tanzunterricht von der (ménnlichen)
Kundschaft als verkappte Werbung einer Prostituierten verstanden und
entsprechend angenommen, zumal die Puffmutter das ernst gemeinte
urspriingliche Inserat (,,Tanzunterricht hilt Thymian Henning®) stilistisch
,bearbeitet’ hatte: ,, Tanzunterricht hilt die schone Thymian Henning®. Im
hinzugefiigten Epitheton ,,schone* ist ein Weiblichkeitsklischee konzentriert,
das aus Thymian eine kéufliche Ware macht, dhnlich Grete, Marie Lechner
und den anderen Frauengestalten in G. W. Pabsts Film ,.Die freudlose
Gasse*.

Der Drehbuchautor Rudolf Leonhardt hat die ausgeprigte
intellektuelle Personlichkeit der Romanheldin Margarete Bohmes aus
seinem filmischen Portrdt ausgestrichen und Thymian klischeehaft und
sexistisch gezeichnet. Wahrend die Romanheldin mehrere Fremdsprachen
spricht, schriftstellerisches Talent, kritischen Geist und Humor hat,
Nietzsche, Fontane und Keller liest, sich fiir die Wissenschaft interessiert
und ungewohnliche Kenntnisse auf vielen Wissensgebieten besitzt, ist ihr
Drehbuchpendant lediglich die naive Schone mit dem gro3en Herzen. Das

63

BDD-A13037 © 2014 Mirton Verlag
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 22:41:32 UTC)



Drehbuch geht so weit, Thymian die Fahigkeit abzusprechen, wahre Liebe
fiir einen Mann zu empfinden. Die Gestalt des Dr. Julius, den Thymian im
Roman profund liebt, wurde aus dem Drehbuch zugunsten -einer
(erfundenen) Filmgestalt, Dr. Vitalis (Darsteller: Kurt Gerron), eines
resignierten Zynikers, gestrichen, der, anders als Dr. Julius, zu den
Dauerkunden des Bordells zdhlt und sich selber als einen fiir die biirgerliche
Gesellschaft Verlorenen bezeichnet. Von ihm heiflt es im Film ironisch:
,,Das ist Dr. Vitalis — immer will er uns retten --- und zum Schluss macht er
doch mit.* Wéhrend Dr. Vitalis von einer Rettung der Médchen im Bordell
nur redet, setzt sich Dr. Julius aktiv fiir die Rettung Thymians ein (Bohme
1989: 145-146):

»Sle interessieren mich in meiner Eigenschaft als Arzt und Mensch. Ich verstehe
nicht, wie man mit Geistes- und Herzensgaben wie Sie unzweifelhaft besitzen, und
mit so scharfen intellektuellen Augen in die Sackgasse des tiefsten moralischen
Jammers geraten und darin verharren kann. Das ist mir ein psychologisches Riétsel,
das ich gelost haben mochte. [...] Wenn ich Thnen als Freund meine Hand biete,
wollen Sie nicht den Haarsprung ans feste Land einer ehrlichen und achtbaren
Existenz wagen?* ,,Ach, wie gerne®, sagte ich. [...] ,,Sie miissen die Hypnose, in
der Sie gegenwirtig befangen sind, mit einem Ruck abschiitteln und wach
werden.*

Fiir die ambivalente Personlichkeit Thymians hat Margarete Bohme
eine Erkldrung, die nationalistisch grundiert ist und das Klischee der
Franzosin als des Inbegriffs der Kokotte bemiiht: In Thymians Adern flief3t
das Blut ihrer franzosischen UrgroBmutter, Claire Gotteball, die ,.eine
pikante Schonheit” (Béhme 1989: 27) war und, gleich ihr, aus moralischen
Griinden aus der Geschichte ihrer Familie gestrichen wurde (Bohme 1989:
62):

[...] ein paar verspritzte Tropfen des leichtsinnigen, franzdsischen Kokottenblutes
haben sich in der nachfolgenden Generation erhalten und machen, wie ein
vererbter Fluch, sich immer wieder geltend.

Nach psychologisierenden Mythologemen dieser Art, wie diskutabel
sie auch sein mogen, sucht man im filmischen Portrdt Thymians vergeblich.
Die klischeehaft sexistische Trivialisierung der Romangestalt Thymians
durch den Drehbuchautor Rudolf Leonhardt wire dem Film sehr zum
Nachteil geraten, hitte nicht die amerikanische Schauspielerin Louise
Brooks mit ihrer natiirlichen Frische und ihrer vergeistigten Ausstrahlung
dem entgegengewirkt. Die Uberbetonung des Affektiven im Filmportrit

64

BDD-A13037 © 2014 Mirton Verlag
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 22:41:32 UTC)



Thymians hat dazu gefiihrt, dass die Heldin mit theatralischer Geste ihre
gesamte Erbschaft der Tochter Metas, ihrer kleinen Halbschwester, schenkt,
um ihr ein Dirnenschicksal wie das ihrige zu ersparen. Im Roman handelt
Thymian niichtern, pragmatisch und groBziigig zugleich: Mit der Hilfte der
Gelderbschaft bezahlt sie ihre Schulden, die andere Hilfte wird bei der
Sparkasse deponiert, ,,und die Zinsen sollen [...] als Erziehungsbeitrag
ausgezahlt werden bis zur Miindigkeit der Kinder* (Bohme 1989: 208).

Die ,Rettung’ Thymians kommt in G. W. Pabsts Film vom Onkel
ithres ,,rausgeworfenen* Freundes und verstorbenen Ehemanns, dem alten
Grafen Osdorff, d. h. von einem Vertreter der Aristokratie. Der allgemeinen
Tendenz des Films entsprechend, die Aristokratie zu idealisieren, bekennt
sich der alte Graf zu seiner moralischen Schuld am Tod seines Neffen (,,ich
hitte diesen hilflosen Jungen nicht verlassen diirfen*) und will versuchen,
an Thymian das gut zu machen, was er an ihm verschuldet hat. Was im Film
machtliisterne Kleinbiirger und heuchlerische Angehdrige der Mittelschicht
in Thymians Leben zerstort hatten, macht der alte Osdorff als Vertreter der
Aristokratie wieder gut. Ohne eine Gegenleistung zu erwarten, bietet er
groBziigig Thymian das notige Geld an, vor allem aber die soziale Position,
die es Thymian gestattet, die Besserungsanstalt zur Rettung gefdhrdeter
Maidchen o6ffentlich zu kritisieren und ihre Freundin Erika, ,,einen besonders
schwierigen Fall“ von einem Madchen, ,das durch wiederholte
Fluchtversuche jede erzieherische MaBBnahme vereitelt hat“, in ihre Obhut
zu nehmen: ,JIch kenne dieses Haus und seine >Segnungen<...“, sagt
Thymian im Film zu den verdatterten Mitgliedern der ,,Gesellschaft zur
Rettung gefdhrdeter weiblicher Jugend®. ,,Euer Unverstand wird ihr nicht
helfen, ich will’s versuchen, denn ich war, was sie ist.”“ Erika, die Freundin
und Leidensgenossin aus der Besserungsanstalt, wird dadurch symbolisch
zur Adoptivtochter Thymians und ersetzt ihr — ebenfalls symbolisch! — die
ermordete Tochter gleichen Namens! Eine vergleichbare moralische
Reparation gibt es im Roman Margarete Bohmes nicht, so wie es dort auch
keinen vergleichbaren Triumph Thymians {iber ihre einstigen Peiniger als
Vertreter der biirgerlichen Gesellschaftsordnung gibt. Der Alte, der bei
Margarete Bohme Graf Otto Y. hei3t und ehemaliger Vormund Casimirs ist,
hat ein eindeutiges erotisches Interesse an Thymian. Was ihn im Roman von
den anderen zahlenden Miannern in Thymians Leben unterscheidet, ist sein
obszoner, weil absoluter Besitzanspruch auf ihren Korper: ,,Ich dulde keine
anderen Goétter neben mir. Sie miissen mir allein gehoren.” (Bohme 1989:
165f.) Die filmische Tagebucheintragung Thymians: ,,Onkel Osdorff ist
bezaubernd zu mir. Mein fritheres Leben kommt mir oft wie ein hésslicher,

65

BDD-A13037 © 2014 Mirton Verlag
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 22:41:32 UTC)



boser Traum vor* stellt eine deutliche Verklarung dieser Aristokratengestalt
dar, ohne eine Entsprechung in der antiaristokratischen Gesinnung der
Romanheldin Margarete Bohmes. Und wenn G. W. Pabst dem alten
Aristokraten Osdorff die Moral seines Films in den Mund legt: ,,Ein wenig
mehr Liebe und niemand kann verloren sein auf dieser Welt, dann hat
diese Verkliarung ihren Hohepunkt erreicht.

Wie in Gerhard Lamprechts Film ,,Die Unehelichen. Eine
Kindertragdédie®, so wird auch in G. W. Pabsts Film ,,Tagebuch einer
Verlorenen* fiir die Liebe als Weg zur Integration des schuldlos Geédchteten
in die biirgerliche Gesellschaft plddiert. Lie8 sich das soziale Stigma des
Unehelichen durch die Adoption als Ausdruck der selbstlosen Liebe
beseitigen, so ist das soziale Stigma des Verlorenen durch ein tief greifendes
Umdenken zu l6schen, dessen Basis die Liebe als Synonym der sozialen
Solidaritdt und der Toleranz bildet. Die Utopie der Liebe als eines sozialen
Kohisionsfaktors, am deutlichsten — und zugleich am peinlichsten! — in
Fritz Langs ,Metropolis“ artikuliert, ist zweifelsohne eine thematische
Konstante des Weimarer Kinos. In F. W. Murnaus ,,Faust. Eine deutsche
Volkssage® hatte sie schwirmerisch-religiose Formen angenommen.
Reaktiondre Formen nahm sie an, als sie, so wie in Fritz Langs
,Metropolis®, die konkrete politische Handlung ausschloss und
ddmonisierte; sie klingt, wie in ,, Tagebuch einer Verlorenen®, trivial, wenn
sie als melodramatischer Appell der Elite an das Gewissen der Massen
inszeniert wird.

Literatur

Bohme, Margarete (1989): Tagebuch einer Verlorenen. Von einer Toten.
Neu herausgegeben und mit einem Nachwort versehen von Hanne
Kulessa, Frankfurt/Main: Suhrkamp.

Kracauer, Siegfried (1984): Von Caligari zu Hitler. Eine psychologische
Geschichte des deutschen Films, Frankfurt/Main: Suhrkamp.
Rosenpliit, Hans (*1978): Das Arztspiel. In: Dieter Wuttke (Hrsg.):
Fastnachtspiele des 15. und 16. Jahrhunderts, Stuttgart: Reclam,

8-12.

66

BDD-A13037 © 2014 Mirton Verlag
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 22:41:32 UTC)


http://www.tcpdf.org

