LA PRESENZA DI DIO
IN QUASIMODO

Norberto CACCIAGLIA

Universita per Stranieri di Perugia

Salvatore Quasimodo puo essere definito un poeta di
«frontiera»: non di una frontiera territoriale (come ad esempio
potrebbe essere inteso in lui il rapporto tra la Sicilia e il
Continente), ma di un’ ideale linea di demarcazione tra una
epoca storica, di cui egli ha sentito le contraddizioni e le in-
sufficienze, e una stagione ancora indefinita, della quale,
tuttavia, egli sapeva esprimere le ansie di rinnovamento.

Fin dalle prime esperienze poetiche d’anteguerra, seguite,
ben presto, dal favorevole atteggiamento della critica ufficiale,
ma caratterizzate da quei tratti stilistici che P.V. Mengaldo ha
posto alla base della koiné dell’ ermetismo minore', emerge nel
poeta la coscienza della crisi e quell’ ansia di verita che lo
portera ad affermare, dopo la catastrofe bellica, la necessita di
«'rifare' I’ uvomo ... quest’ uomo che giustifica il male come una
necessita ... quest’ uomo che aspetta il perdono evangelico
tenendo in tasca le mani sporche di sanguex”.

L’anelito ad un' umanita rigenerata assume, a tratti,
1’ aspetto della ricerca religiosa, mai risolta e sempre oscillante
tra |’ attesa e la disperazione. Con molta precisione G. Barone,
nel descrivere 1 itinerario religioso della poesia quasimodiana,

' P.V. MENGALDO (a c. di), Poeti italiani del Novecento, Milano 1986, p.
587.

2'S. QUASIMODO, Poesia contemporanea (1946), in Poesie e discorsi sulla
poesia, a c. e con introduzione di G. FINzI, prefazione di C. BO, Milano
1973, pp. 271-272.

81

BDD-A12902 © 2008 Editura Mirton; Editura Amphora
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 21:00:33 UTC)



ha sottolineato i punti di contatto e le influenze tra le parallele
vicende spirituali di Salvatore Quasimodo e di Giorgio La
Pira’. Quando Quasimodo ebbe ad affermare, nel suo Discorso
sulla poesia (1953), che «il poeta non 'dice' ma riassume la
propria anima e la propria conoscenza, e fa 'esistere' questi suoi
segreti, costringendoli dall’anonimo alla persona»®, egli
sembrava riprodurre, sia pure in chiave lirica, I’eco remota di
quanto La Pira gli aveva suggerito 1’ 8 dicembre 1927: «II
verso, 10 credo, quando ¢ perfetto [...] € un brano, ma
compiuto dell’eternita [...] E per questo che la poesia - ’arte in
genere - non perisce; ma sta, malgrado le vicende umane |[...]
Penso che tu potresti col tuo verso [...] racchiudere brani
notevoli di mistero; di quel mistero illuminato, ¢ illuminante
quale ce lo da la Rivelazione di Gest Cristo»’.

Il carteggio con la Pira ¢ la storia di un cammino spirituale
nato a Messina negli anni compresi tra la grande guerra e
I’avvento della dittatura, in un clima in cui misticismo,
fascismo e socialismo confluivano in una indistinta tensione
morale, contrapposta ad un passato opprimente®. Superate le
magmatiche posizioni giovanili, La Pira approdava nel 1924 ad
una sociologia cristiana, basata sulla solidarieta con la «povera

? G. BARONE, // poeta e il santo: note in margine al carteggio Quasimodo-
La Pira, in Quasimodo e I’Ermetismo, Atti del I incontro di studio, 15-16
febbraio 1984, Modica, Centro Nazionale di Studi su Salvatore
Quasimodo, 1986, pp. 43-72.

4 S. QUASIMODO, Discorso sulla poesia (1953), in Poesie e discorsi sulla
poesia cit., p. 284.

3 S. QUASIMODO - G. LA PIRA, Carteggio, a c. di A. QUASIMODO, Milano
1980, pp. 79-83; cfr. G. BARONE, op.cit., p. 66.

® Sugli anni messinesi, v. S. PUGLIATTI, Quasimodo a Messina: i primi
passi, in Parole per Quasimodo, Ragusa 1974, pp. 38-39; G. MILIGI, Gli
anni messinesi di Giorgio La Pira, Milano 1980; ID., La sicilianita di
Giorgio La Pira. Un carteggio inedito con Vann’Anto, in «Cronache di
una provincia», Ragusa 1980, nn. 3-4, pp. 40-50; v, inoltre, le chiare
indicazioni di G. BARONE in /] poeta e il santo cit., pp. 54-58.

82

BDD-A12902 © 2008 Editura Mirton; Editura Amphora
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 21:00:33 UTC)



gente»’. Quasimodo in modo analogo nella poes1a giovanile //
bimbo povero, composta negli anni messinesi, identifica nel
bimbo tisico, figlio di una «pallida prostituta/ camminatrice di
dolore» — simbolo di una umanita sofferente ed emarginata — il
«Dio che cammina invan/ dinnanzi agli occhi aloni del
mondox»®. O, ancora, nel poemetto I fanczulllo canuto, dedicato
significativamente «a G. La Pira che sa piangere presso la mia
animay», i1l poeta passa in rassegna un’ umanita sofferente,
umile, disperata («Ma pure il canto dell’umile/ ¢ quello di un
fanciullo/ che s’ ¢ scordato d’essere canutoy), per la quale si
dischiude la speranza di un’alba in cui «Voleranno gli uccelli
dallo stagno [...]/ con la voce di Dio sopra la terray’.

Sia pure di passaggio, sara bene sottolineare la vicinanza
delle posizioni quasimodiane alla sociologia della sofferenza di
Elio Vittorini per il quale I’ uomo che soffre ¢ mas hombre
rispetto al resto dell’ umanita. Infatti, sempre nel Fanciullo
canuto, il poeta dichiara: «Chi non conosce il dolore/ non ha
imparato a vivere». Tale visione del mondo, gia di per sé
profondamente evangelica, non ¢ il frutto di una fede
immanentistica, ma — secondo quanto affermato dal poeta
stesso in un’intervista concessa a S. Camon — va identificata
con la fede nel Dio cristiano: «II mio problema rlguarda il Dio
cristiano. Non si puo pregare un Dio generico» . Nella
raccolta Acque e terre (1920/29) compaiono numerose testi-

" Nell’articolo Alla ricerca della storia, ripubblicato in appendice al volume
di G. MILIGI, Gli anni messinesi cit., pp. 118-124.

¥'S. QUASIMODO, Poesie e discorsi sulla poesia cit., p. 736.

? Ibidem, pp. 737-745.

19 Cfr. S. CAMON, II mestiere di poeta. Autoritratti critici, Milano 1965, p.
93. Diversamente G. BARBERI SQUAROTTL, in La critica quasimodiana, in
AA. VV., Quasimodo: ['uomo e il poeta, Assisi 1983, pp. 166-184, nega
il carattere della trascendenza all'elemento sacro della poesia quasimo-
diana. In precedenza, anche C. BO, Condizione di Quasimodo, in Otto
studi, Firenze 1939, aveva sottolineato la tensione religiosa presente nel
primo Quasimodo.

83

BDD-A12902 © 2008 Editura Mirton; Editura Amphora
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 21:00:33 UTC)



monianze della ricerca di Dio; nella poesia Si china il giorno
Quasimodo dichiara: «Mi trovi deserto, Signore, / nel tuo
giorno / serrato ad ogni bene», per concludere esclamando: «Di
te privo spauro,/ perduta strada d’ amore,/ [...] che tristezza il
mio cuore / di carne!»''; successivamente, in Aridamente
allargo la mano, (Oboe sommerso, 1930/32) la preghiera del
poeta &: «dammi dolore cibo cotidiano»'2. Il Dio di Quasimodo
appare, a volte, come una presenza astratta all’ interno di un
vuoto esistenziale: «Era Iddio timore di chiusa stanza/ dove un
morto ?osa/ centro di ogni cosa» (Mai ti vinse notte cosi
chzusa) Egli non ha certezze da difendere; la sua vita ¢
ricerca: «lo tento una Vlta/ ognuno si scalza e vacilla/ in
ricerca» (Curva minore )'*.

Nel carteggio con La Pira appaiono i momenti della crisi,
sia pure trasfigurati nel linguaggio poetico. Giorgio La Pira
assume quasi il ruolo del padre spirituale nei confronti dello
amico e, per quella reciproca controdipendenza che ¢ legge
all’interno dei rapporti affettivi, il politico si rivolge spesso al
poeta come ad un confidente, come ad un testimone del proprio
«cammino di perfezione». Giorgio confessa a Salvatore: «ho
bussato a molte porte, come un povero mendicante per avere
pane di sapere, ho rifatto mille strade, mille mondi, ho amato
mille cose; sono stato troppo vagabondo in questo essere senza
posa alla ricerca di un po’ di pace per I’anima mia [...] sono
stato troppo lontano, troppo deserto, troppo mistero»'”, cosi
come abbiamo visto Quasimodo, parimenti desolato, supplicare
in sintonia con ’amico: «mi trovi deserto, Signore, [...]/ di te

'S, QUASIMODO, Poesie e discorsi sulla poesia, cit., p. 18.

2 1vi, p. 30.

B 1vi, p. 24.

“1vi, p. 47.

" S. QUASIMODO - G. LA PIRA, Carteggio cit., lettera di La Pira a
Quasimodo (4 ottobre 1922), pp. 58-59.

84

BDD-A12902 © 2008 Editura Mirton; Editura Amphora
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 21:00:33 UTC)



privo spauro, perduta strada d’amore»'®. In Oboe sommerso
I’anelito diventa disperazione: se gia in Acque e terre era stato
possibile cogliere una sorta di horror vacui alla base del
problema religioso («era Iddio allora timore di chiusa stanzay)
ora si assiste ad un combattimento interiore in cui il poeta,
sopraffatto, grida a Dio il suo dolore; in Amen per la Domenica
in albis egli esclama: «non mi hai tradito, d’ogni dolore/ son
fatto primo nato»'’. Quando egli guarda dentro di sé non pud
fare a meno di osservare: «Grato respiro una radice/ esprime
d'albero corrotto:/ io mi cresco un male/ da vivo che a mutare/
ne soffre anche la carne»'® ¢ di constatare che il cambiamento
si identifica con I’esperienza del dolore.

La fede in una religione tradizionale non ¢ piu sufficiente a
colmare il vuoto esistenziale; nel contemplare un’icona o I’urna
di un Santo — simboli di certo misticismo cattolico —
Quasimodo racchiude nei suoi versi disperati delle espressioni
angoscianti, tali da evocare, in ideale continuita con Jacopone
da Todi, immagini di «danza macrabay. In Lamentazione d’ un
fraticello d’ icona leggiamo: «Romba alta una notte/ di caldi
insetti;/ il cordiglio mi slega/ la tunica marcia d’orbace./ Mi
cardo la carne/ tarlata d’acaridi: / amore mio scheletro./
Nascosto, profondo, un cadavere / mastica terra intrisa d’orina./
Mi pento d’ averti donato il mio sangue,/ Signore, mio asilo:/
misericordial»'’. La sua evoluzione spirituale ¢ descritta in
Metamorfosi nell'urna del santo come una putrefazione «I
morti maturano,/ il mio cuore con essi./ Pieta di sé/ nell’ ultimo
umore ha la terra./ [...] gemono al seme sparso/ larve verdi:/ il

'S, QUASIMODO, Poesie e discorsi sulla poesia cit., p. 18.
17 7o
Ivi, p. 76.
18 Ivi, lo mi cresco un male, p. 75.
v, p. 50.

85

BDD-A12902 © 2008 Editura Mirton; Editura Amphora
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 21:00:33 UTC)



mio volto ¢ la loro primavera/ [...] sono la tua reliquia/
patitan?’.

Quasimodo ¢ pervaso da un cupio dissolvi in Deo, in una
continua contrapposizione tra volonta di rinnovamento e
desiderio di morte. In Seme la vita trae alimento dal passato:
«nessuna cosa muore, che in me non viva. / Tu mi vedi: cosi
lieve son fatto, / [...] che quando Tu voglia / in seme mi getti /
gia stanco del peso che dorme»'. In Primo giorno, dopo il
crollo delle aspirazioni, subentra il desiderio della fine: «Son
lievi al mio buio / le stelle crollate con me / [...] E tuo il mio
sangue, / Signore: moriamo»”>. Qualcosa sta avvenendo nel suo
animo: dopo il misticismo delle prime composizioni, ¢
subentrato l'inferno della solitudine; la certezza assoluta in Dio
si ¢ incrinata € con essa sono venute meno tutte le sicurezze
sulle quali il poeta si era illuso di posare. In Erato e Apollion
(1932-1936) il tormento spirituale, ancora bruciante, sembra
placarsi nella maliconia del ricordo. In A/ tuo lume naufrago,
della citata raccolta, Quasimodo fa un bilancio della sua
esistenza: «Sradicato dai vivi,/ cuore provvisorio,/ sono limite
vano./ Il tuo dono tremendo / di parole Signore,/ sconto
assiduamente./ [...] nessun ha la mia disperazione/ nel suo
cuore./ Sono un uomo solo./ un solo inferno»®.

Non abbiamo la possibilita di comprendere se 1’ Eterno, cui
egli fa riferimento, nella composizione Del peccatore di miti, si
possa ancora identificare con un Dio cristiano, nel quale ancora
creda o, invece, sia un mero Ente illusorio, considerato reale
solo perché venerato in altri tempi. Il poeta tende ad
identificarsi in esso, quasi uomo fatto Dio: «Del peccatore di

2 Ivi, p. 58.
2L v, p. 69.
> Ivi, p. 70.
> Ivi, p. 85.

86

BDD-A12902 © 2008 Editura Mirton; Editura Amphora
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 21:00:33 UTC)



miti,/ ricorda 1’ innocenza,/ o Eterno; e i rapimenti, ¢ le
stimmate funeste./ Ha il tuo segno di bene e di male,/ e
immagini ove si duole/ la patria della terran™*.

Quasimodo lo dichiara: egli ha impresso il «segno di bene
e di male»; ¢ come se avesse gustato il frutto proibito
dell’albero del bene e del male. Egli ¢ consapevole della sua
caduta, del suo peccato originale.

Da tempo Quasimodo aveva lasciato la Sicilia, idealizzato
paradiso terrestre, ma soprattutto da tempo era avvenuta in lui
la scissione da quel misticismo cristiano, caratteristico della
produzione poetica degli anni venti, conseguenza del sodalizio
spirituale con La Pira. Gia da quel periodo, Giorgio La Pira
aveva tentato di interpretare la storia dell’'uomo come una
storia di redenzione. La crisi vissuta dalla societa del tempo
poteva essere superata, per lui, solo nella prospettiva di una
storia sacra, tesa alla realizzazione della res publica cristiana™.
Le aspettative della civilta borghese divenivano, pertanto,
inconciliabili con la tradizione cattolica; la separazione tra fede
e ragione, attuata dalla filosofia dell’llluminismo, aveva
provocato la dissociazione dell’operato umano dalla morale e
dalla giustizia. Di conseguenza, I’estrema attuazione della
societa borghese veniva ad aprire la strada all'ateismo e, da
ultimo, all’affermazione del socialismo marxista.

* Ivi, p. 97.

3 Cfr. G. BARONE, // poeta e il santo cit., pp. 54-62; v. per quanto concerne
le posizioni politiche dei cattolici tra le due guerre, G. BAGET-BOZZO,
/I partito cristiano al potere. La D.C. di De Gasperi e di Rossetti 1945-
1954, Firenze 1974, 1, p. 45 e sgg.; sul pensiero lapiriano cfr. F.
MERCADANTE, // carteggio La Pira-Ghersi: alla ricerca della storia, in
«lustitiay, 1979, pp. 347-377; G. GALEAZZI, Maritain e La Pira: aspetti
di un confronto, in «Aggiornamenti sociali», 1980, 1, pp. 31-43; G. P.
MELUCCI, La Pira e Ozanam, testimoni cristiani di un'eta di transizione,
ivi, 1982, 4, pp. 299-310.

87

BDD-A12902 © 2008 Editura Mirton; Editura Amphora
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 21:00:33 UTC)



Per La Pira, il peccato di Adamo diviene il peccato di tutta
la societa, quando questa si reputa padrona assoluta delle
proprie scelte, dimentica dei valori trascendenti’®. In
Quasimodo I’impatto con una storia senza Dio ¢ avvertito in
maniera traumatica; in Giorno dopo giorno (1947, espressione
poetica della sofferta esperienza bellica) leggiamo: «Giorno
dopo giorno parole maledette e il sangue/ e 1’oro. Vi riconosco,
miei simili, mostri / della terra. Al vostro morso ¢ caduta la
pietd/ e la croce gentile ci ha lasciati»’’. Altrove, in Uomo del
mio tempo, I’ umanita contemporanea ¢ rappresentata con toni
apocalittici: «Sei ancora quello della pietra e della fionda,/
uomo del mio tempo. Eri nella carlinga/ con le ali maligne, le
meridiane di morte/ - t* ho visto - dentro il carro di fuoco, alle
forche,/ alle ruote di tortura. T’ ho visto: eri tu,/ con la tua
scienza esatta persuasa allo sterminio,/ senza amore, senza
Cristo». Sola via di salvezza, in tale societa che, dimentica di
Cristo, idolatra la «scienza esatta persuasa allo sterminio», ¢ il
rifiuto della Storia, intesa come «eco fredda, tenace» del
peccato di Caino: «Dimenticate, o figli, le nuvole di sangue/
salite dalla terra, dimenticate i padri:/ le loro tombe affondano
nella cenere,/ gli uccelli neri, il vento coprono il loro cuorex»>.

E stato giustamente osservato che il Quasimodo della
maturita ha risolto il problema religioso anche in virta di un
certo senso del mito - connaturato nel figlio della Magna
Grecia - e dell’ influsso esercitato dall’orfismo e dalla filosofia
pitagoricazg. Tuttavia, se la presenza di Dio non ¢ piu accettata

% Cfr. G. LA PIRA, La missione del dotto, in «Azione fucinay», 24 marzo
1944, ora in «Ricerca», 1977, 10-12.

7. QUASIMODO, Poesie e discorsi sulla poesia, cit., p. 131.

2 Ivi, p. 146

¥ Cfr G. ZAGARRIO, Quasimodo, Firenze 1969, pp. 48-64, ove viene
sottolineato 1’influsso esercitato dalla filosofia pitagorica e dall'orfismo
nel Quasimodo della maturita.

88

BDD-A12902 © 2008 Editura Mirton; Editura Amphora
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 21:00:33 UTC)



supinamente, in una fede senza crisi, neanche la negazione
dell’esistenza divina ¢ una certezza rassicurante. In Thanatos
athanatos il poeta esprime il suo doloroso dilemma: «E
dovremo dunque negarti, Dio/ dei tumori, Dio del fiore vivo,/ e
cominciare con un no all’oscura/ pietra 'io sono' e consentire
alla morte/ e su ogni tomba scrivere la sola / nostra certezza:
thanatos athanatos?»°. 11 suo tormentato itinerario religioso,
anche quando egli entra in polemica con la strumentalizzazione
politica della mqrale cattolica («Vorrebbero salvarti il corpo e
I'anima e 1 metodi sono quelli adoperati da secoli per il gregge
umano») si muove sempre dalla certezza di una fede mai
negata: «Non ¢ questa la Misericordia che predica la Chiesa.
Noi non guarderemo i sepolcri imbiancati»’".

Rimane costante, nel poeta maturo, un desiderio
inappagato di divinita. Se la vera Chiesa non ¢ quella che
scende a compromessi con la politica, ma ¢ quella della
semplicita evangelica, Quasimodo rinviene tale purezza nella
povera Chiesa dei negri ad Harlem, ove «II sacerdote prega in
silenzio/ con gli occhi bianchi le ragazze di pelle/ nera che
cadranno in trance/ nell’angoscia del Dio cristiano».
Nuovamente Dio prendera la natura umana nell’estasi delle
fanciulle negre «legittime crocifisse, vinte e vincitrici, armate
della loro anima staccata»’~.

La religiosita del poeta, che da giovane si rivolgeva a Dio
nel terrore della perdita («Di te privo spauro,/ perduta strada
d’amore») e che con I’esperienza dell’adulto poteva affermare:
«L’ intelligenza la morte il sogno/ negano la speranzay’>, trova

%S, QUASIMODO, La vita non é sogno (1946-1948), in Poesie e discorsi
sulla poesia cit., p. 158.

31'S. QUASIMODO, Lettere d’amore a Maria Cumani. 1936-1959, Milano
1973, p. 27.

'S, QUASIMODO, Poesie e discorsi sulla poesia, cit., p. 242.

3 Ivi, Basta un giorno a equilibrare il mondo, p. 256.

89

BDD-A12902 © 2008 Editura Mirton; Editura Amphora
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 21:00:33 UTC)



il punto d’equilibrio nella pieta per I’ uomo, simbolizzato da
Iscariot - personificazione dell'umanita al bivio, tra fede e
razionalita - di cui Quasimodo cerca di interpretare il mistero:
«Nessuno mai seppe che cosa volesse il tuo cuore / che stavi tu
chiuso,/ nessuno mai seppe del morto sorriso/ alla viva parola
che sbocciava e restava/ come il seme ed il frutto:
immortale»*.

M Ivi, Iscariot, p. 840.

90

BDD-A12902 © 2008 Editura Mirton; Editura Amphora
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 21:00:33 UTC)


http://www.tcpdf.org

