
 88

COMUNICARE 

VALENCES ACTUELLES DE LA 
COMMUNICATION SYMBOLIQUE 

ADIA CHERMELEU1 

1. Principes analogiques et contemplatifs dans la 
classification des symboles 

La problématique du symbole, étudiée par d’innombrables 
chercheurs, tourne toujours autour du sens et les voies de la 
classification portent sur les principes de cette démarche, 
principes qui mettent en lumière une activité sémiotique 
(Greimas, 1986), une approche métaphorique (G. Durand, 
1960, 1964) ou une méthode herméneutique dans le processus 
d’identification du fonctionnement du symbole (M.Eliade, J. 
Pohl). Classer les symboles selon leur régime, diurne et 
nocturne, ou les ranger dans trois groupes appelés postural, 
copulatif et digestif, les mettre en relation avec la logique, les 
théories de l’imaginaire ou de l’acte de communication 
représentent seulement quelques voies d’approches, des 
centaines qui existent. On pourrait, par exemple, opposer le 
symbole zéro (le blanc entre les mots écrits) au symbole 
effectif (les lettres), les symboles combinatoires (les chiffres, le 
mot) aux symboles successifs (les panneaux du code de la 
route), le symbole substitutif (le billet de banque) au symbole 

_________  

1 Maître de Conférence à l’Université de l’Ouest de Timişoara, Faculté de 
Sociologie et Psychologie. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 22:41:34 UTC)
BDD-A12890 © 2008 Editura Mirton; Editura Amphora



 89

indicatif (le feu rouge), ou le symbole neutre (un numéro de 
téléphone) au symbole affectif (une gerbe de fleurs, les 
symboles liturgiques, le oui du mariage), le symbole univoque 
(le petit bonhomme, qui apparaît en lumière verte) aux 
symboles plurivoques qui peuvent établir mille distinctions, 
etc.  

Les principes sur lesquels s’appuie chaque classification 
découlent de la formation de chaque chercheur, d’où 
proviennent beaucoup de définissions qui ont essayé de 
déchiffrer les mécanismes de l’activité de symbolisation, 
parfois inconciliables dont nous n’en choisissons que quelques-
unes: pour G. Durand, par exemple, “Le symbole, dans son 
dynamisme instauratif à la quête du sens, constitue le modèle 
même de la médiation de l’Eternel dans le temporel”2.  

Tout est important et exact dans cette définition, à 
condition d’en faire une lecture séculière et profane, lecture qui 
ne satisfait plus le nouvel paradigme herméneutique analysé 
par Edgar Morin, pour lequel l’époque actuelle, nommée 
souvent postmodernisme, “commence à dépasser l’incommuni-
cabilité radicale entre Esprit et Matière, Sujet et Objet postulée 
par le grand paradigme disjonctif de l’Occident, en vertu 
duquel la science considérait que l’esprit est indigne de celle-
ci, tandis que la métaphysique croyait que la science soit 
indigne de l’esprit” 3.  

Greimas4 postulait également la constitution de l’existence 
d’une “grille de lecture du monde naturel” qui comporte des 
outils de déchiffrement. Mais la grille de lecture proposée par 
_________  

2 cf. Gilbert Durand, L’imagination symbolique, Paris, P.U.F., 1994. 
3 Vasile Tonoiu, În căutarea unei paradigme a complexităţii, Bucureşti, 

Editura IRI, 1997, p.144. 
4 A. J. Greimas, J. Courtes, Sémiotique-Dictionnaire raisonné de la théorie 

du langage, Paris, Hachette, 1986.  

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 22:41:34 UTC)
BDD-A12890 © 2008 Editura Mirton; Editura Amphora



 90

Greimas pose des problèmes délicats qui reposent sur la 
dynamique du processus de symbolisation entre une 
structuration analogique et une autre contemplative du monde.  

 
2. La fonction du symbole en linguistique  
 
Jacques Pohl5, dans une formule qui est plutôt une base de 

départ qu’une définition, tient pour symbole “tout ce qui, sans 
être simplement symptôme ou signal naturel, a pour mission ou 
pour effet de représenter autre chose “. Il a mis en évidence 
Quatre types fondamentaux de symboles, d’après les liens qui 
unissent le symbolisant au symbolisé, classification dont nous 
reproduisons les principales idées, en résumé : 

a. Le symbole est intégral quand le symbolisant et le 
symbolisé sont unis si étroitement qu’il est impossible 
d’exprimer pleinement l’un autrement que par l’autre. Ils sont 
l’un par rapport à l’autre comme la peau et la chair, comme la 
coquille de l’œuf et la mince pellicule qui entoure le blanc. Le 
symbole intégral couvre, en quelque sort, la définition de 
Gilbert Durand rappelée plus haut.  

b.  Dans le symbole iconique, le symbolisant ne reprend 
qu’une partie du symbolisé, par exemple, le plan d’une maison 
est un symbole iconique, le geste des mains qui suggère 
l’inclinaison des deux pans du toit, ou comme l’est encore une 
image de la maison.  

c.  Le symbole est allusif quand le symbolisant rappelle de 
quelque façon le symbolisé, <<en vertu d’une analogie>>, mais 
de telle façon que le choix de cette analogie est arbitraire, 
notamment, la beauté peut être représentée, conventionnelle-
_________  

5 Jacques Pohl, Quatre types fondamentaux de symboles, in “Cahiers 
Internationaux de symbolisme”. No. 26, Centre Interdisciplinaire 
d’Etudes Philosophiques de l’Université de Mons, 1974, p. 67-83. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 22:41:34 UTC)
BDD-A12890 © 2008 Editura Mirton; Editura Amphora



 91

ment, par une rose, par un croissant de lune, par une colonne 
ou par la Vénus de Milo. Ce genre de symbole prend souvent 
les trois formes de la métaphore (le symbole, en ce cas, est en 
même temps iconique), de la métonymie et de la synecdoque.  

d.  Le symbole peut être arbitraire ou immotivé, quand 
aucun lien naturel n’unit le symbolisant et le symbolisé. Par 
exemple, le mot huit ou le chiffre 8 ne rappellent en rien le 
nombre qu’ils figurent. Un symbole peut appartenir à plusieurs 
catégories : le portrait d’un saint, dans une église, peut être 
allusif en rappelant le patron de la paroisse, imitatif en 
reproduisant les traits d’un évêque, intégral en tant qu’œuvre 
d’un artiste.  

La classification de Jacques Pohl a été appliquée dans 
l’acte de la communication en vue d’en tirer des voies de 
recherche et ses enjeux dans les théories actuelles : sans 
exclure les symboles motivés, on peut dire que notre époque a 
donné la souveraineté absolue au symbole arbitraire qui est le 
plus important dans le fonctionnement du langage.  

 
3. De la sémiologie à la redécouverte de la philosophie du 

symbolisme 
 
La sphère du symbolisme, qui a été beaucoup de temps 

associée aux phénomènes religieux et artistiques, semble, à 
première vue, se distinguer aisément de la catégorie non-
symbolique, tenue pour équivalente du réel, de l’utilitaire ou du 
fonctionnel. Selon une herméneutique commune, le non-
symbolisme se différencie du symbolisme comme le manifeste 
du latent, le direct de l’indirect, le visible de l’invisible, 
l’univoque de l’équivoque, etc.  

Dans une autre type d’approche, plus métaphysique et 
religieuse, le symbolique ne désigne plus qu’une catégorie 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 22:41:34 UTC)
BDD-A12890 © 2008 Editura Mirton; Editura Amphora



 92

restreinte d’images, qui se distinguent des signes en général. 
Dans cette conception, un symbole désigne un signe, visuel ou 
verbal, auquel sont attachées des significations secondes et 
masquées, qui exigent la connaissance préalable d’un code 
pour être déchiffrées. Le symbolique correspond, dans ce cas, à 
un langage crypté qui demande une initiation de la part de ceux 
qui veulent aboutir au décodage des significations secrètes. 
Cette définition s’appuie sur une pratique très répandue dans 
toutes les cultures, suivant laquelle on associe à certaines 
formes des valeurs intellectuelles et morales dont la 
connaissance suppose l’accomplissement de certaines 
conditions. Il s’agit, premièrement, des langages secrets, dans 
le cadre des rituels initiatiques et cette conception du symbole 
se trouve, en général, à la base de la plupart des dictionnaires 
de symboles “qui font croire que la connaissance symbolique 
se ramène à des opérations mécaniques de codage et de 
décodage, par substitution, terme à terme, du sens usuel au sens 
secret et vice-versa. Même si une telle approche amène souvent 
à sur-déterminer parfois jusqu'à la mystification beaucoup de 
nos représentations, en incitant à chercher derrière chacune 
d’elle un sens caché, cette réduction aux figures cryptées 
permet, sans doute, d’accéder à une dimension bien plus 
suggestive et féconde du symbolique que dans le cas de 
l’extension sémiotique”6.  

Cependant, ces deux principales traditions de définir le 
symbolique ne sont pas divergentes, même si l’une envisage le 
symbole dans la transparence d’opérations de substitution 
langagière, tandis que l’autre l’enferme dans le mystère de 
certains signes codés, dans d’autres termes, l’opération 
_________  

6Jean-Jacques Wunenburger, Les ambiguïtés de la pensée sensible in 
“Cahiers Internationaux de symbolisme”. Le signe, le symbole et le sacré. 
No. 77-78-79, CIEPHUM, 1994, p.27.  

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 22:41:34 UTC)
BDD-A12890 © 2008 Editura Mirton; Editura Amphora



 93

sémiotique se caractérise par un choix qui actualise une des 
multiples valeurs du signe en potentialisant les autres valeurs 
sémantiques, tandis que la visée symbolique repose sur une 
présence simultanée des diverses significations. On a comparé 
le traitement sémiotique à une ligne continue où se trouvent les 
différents sens d’un mot dans une attente du choix qui 
déterminera la valeur contextuelle du mot par l’opération de 
sélectionnement alors que les valeurs symboliques, qui sont 
toutes concomitantes ont été comparées à autant d’orbites 
concentriques de gravitation des pensées.  

Les chercheurs qui se sont occupés de l’imaginaire 
humain, de Platon à Heidegger (en passant par St. Augustin, 
Descartes, Spinoza, Kant, Comte, Leibnitz, Eliade, Durand) ont 
essayé de mieux localiser la bifurcation qui scinde la pensée 
par signes et de savoir donc à quelles conditions un sujet 
accède à une conscience symbolique.  

En fait, le problème n’est pas nouveau, il a été déjà posé 
d’une manière interrogative dans l’œuvre de Platon où il 
expose sa propre théorie de la connaissance à travers les idées.  

La question analysée par Platon7 dans son Cratyle a fait 
l’objet d’une étude de Père Serge Boulgakov. Dans un livre 
devenu célèbre pour la philosophie du langage, le philosophe 
chrétien procède à une réforme de la philosophie, dans laquelle 
la théorie de la connaissance devient celle du langage car, entre 
le ciel et la terre, entre le Créateur transcendant et sa créature 
immanente, le verbe établit une relation vivante et féconde : le 
logos de l’homme est à l’image du Logos divin8.  
_________  

7 cf. Platon, Protagoras, Euhydème, Gorgias Ménexène, Ménon, Cratyle, 
Paris, GF, 1967, traduction d’Emile Chambry. 

8 Père Serge Boulgakov, La philosophie du verbe et du nom, traduit du russe 
et annoté par Constantin Andronikof, Paris, L’Age d’Homme, 1991, p. 
240-247.  

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 22:41:34 UTC)
BDD-A12890 © 2008 Editura Mirton; Editura Amphora



 94

Le sens général de Cratyle, ce dialogue difficile et assez 
confus qui, par sa forme, ne s’inscrit pas dans les modèles de 
l’œuvre de Platon, représente l’attitude personnelle de Platon 
face au mot qui reste de l’ordre du scepticisme : la 
connaissance se réalise au-dessus et à côté du mot, à travers des 
idées, par une contemplation métalogique. L’ensemble du 
dialogue est construit au moyen de l’ironie et du sophisme 
autour des deux thèses : celle d’Hermogène, selon laquelle les 
mots proviennent d’un accord commun et celle de Cratyle, 
selon laquelle les mots correspondent à la nature des objets.  

Socrate oblige quand même Cratyle de reconnaître qu’il y 
a des mots comme des lois, qui sont les unes meilleures, les 
autres plus médiocres, donc ils ont différents degrés de 
justesse. En disséquant la question, Socrate fait prendre 
conscience non seulement de l’unité de l’objet et du nom, mais 
aussi de leur différence ou de leur dualité : c’est là, de toute 
évidence, la question fondamentale de la métaphysique du mot 
et, par analogie, de tout symbole. 

Platon ne cherche pas à réunir de façon éclectique des 
points de vues contraires, ce qu’il veut trouver c’est le point de 
vue supérieur, principal, qui pourrait expliquer l’insuffisance et 
les limites des deux doctrines. Platon veut résolument relier la 
théorie des mots, à celle des idées et il cherche à la réexaminer 
entièrement, en transposant la question sur le terrain de 
l’ontologie, bien plus clair et fondamental.  

Le Cratyle fait preuve d’une finesse d’esprit éternelle par 
sa problématique qui reste actuelle dans le domaine des 
sciences du langage. “On peut prolonger la pensée de Platon, 
dans le même ordre d’esprit : les mots peuvent être compris 
non comme tels, mais comme les vases des idées. De même 
que le monde des idées en général est le fondement du monde 
des phénomènes, tout en étant remplacé par lui, de même les 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 22:41:34 UTC)
BDD-A12890 © 2008 Editura Mirton; Editura Amphora



 95

mots ont leur racine dans les idées, tandis que, dans leur être 
phénoménal ou historique, ils portent l’empreinte du 
subjectivisme humain, du psychologisme, en général de 
l’évolution historique’’9. De toute façon, on ne peut accepter ni 
la thèse d’Hermogène, pleine de scepticisme, pour qui les mots 
proviennent d’une convention qui réduit la nature du mot à la 
catégorie des moyens d’assistance <<économique >>, ni la 
thèse de Cratyle qui accepte le mot comme la force des choses 
sans tenir compte qu’ils portent en eux l’empreinte évidente 
d’une attribution historique, conventionnelle. La question de 
Platon portant sur la mesure dans laquelle les mots expriment 
la nature des choses nous introduit directement à la théorie des 
idées, comprises comme le fondement de la connaissance 
objective”. Autant le monde des idées transparaît dans la 
connaissance et devient accessible, (…), autant ce monde est 
composé de l’être et du néant, des idées et de la matière 
méonale, autant les paroles sont une institution humaine, une 
image, etc…et l’homme est la mesure des choses”10. 

La pensée médiévale et chrétienne ainsi que la pensée 
occidentale en général, ont repris le thème, par l’intermédiaire 
de Boèce, Dante, Thomas d’Aquin, Saint Augustin, Leibniz, 
Frege, Descartes, Kant et Hegel, Wittgenstein et Goodman 
jusqu’aux études plus modernes de Martin Heidegger, E. 
Cassirier, Paul Ricoeur, A. J. Greismas, M. Eliade, G. Durand, 
C.G. Jung, R. Boyer, J. J. Wunenburger, Serge Boulgakow, 
etc11. 

_________  

9 Ibidem, p. 245. 
10 Ibidem, p. 246. 
11 On peut voir, dans ce sens, à côté des études déjà citées : M. Dummet, 

Les origines de la philosophie analytique, trad. M.-A. Lescourret, Paris, 
Gallimard, 1991. ; R. Boyer, Anthropologie du sacré, Paris, Mentha, 
1992. ; M. Dascal, La sémiologie de Leibniz, Paris, Aubier Montaigne, 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 22:41:34 UTC)
BDD-A12890 © 2008 Editura Mirton; Editura Amphora



 96

“Le symbolisme ajoute une nouvelle valeur à un objet ou à 
une action, sans pour autant porter atteinte à leurs valeurs 
propres et immédiates. En s’appliquant à un objet ou à une 
action, le symbolisme les rend <<ouverts>>. La pensée 
symbolique fait <<éclater>> la réalité immédiate, mais sans 
l’amoindrir ni la dévaloriser : dans sa perspective, l’Univers 
n’est pas fermé, aucun objet n’est isolé dans sa propre 
existentialité : tout se tient ensemble, par un système serré de 
correspondances et d’assimilations. L’homme des sociétés 
archaïques a pris conscience de soi-même dans un <<monde 
ouvert>> et riche en significations : il reste à savoir si ces 
<<ouvertures>> sont autant de moyens d’évasion, ou si, au 
contraire elles constituent l’unique possibilité d’accéder à la 
véritable réalité du monde.12“  

Les études actuelles se sont concentrées, dans leur grande 
partie sur les ambiguïtés de la pensée sensible et sur le 
processus de désacralisation de la culture actuelle, étant donné 
le fait que le recours à la pensée symbolique se greffe, en 
général, dans la plupart des traditions culturelles, sur la 
sensibilité sacrale dans l’acceptation où celle-ci équivaut à 
doubler le monde visible d’un invisible qui le bord. 

En participant à une démarche de symbolisation, le sujet 
se relie à une altérité, ce qui le fait entrer dans une communauté 
et lui permet de prendre part à un partage et à une transmission 
du sens ; le processus de la symbolisation se nourrit donc des 
savoirs endogènes et exogènes, connus par la voie de 
l’acculturation. Il s’agit d’un processus à la fois collectif et 
individuel qui rattache la théorie de la connaissance à la 

                                                                                                                              
1978. ; G. Durand, L’imagination symbolique, Paris, PUF, 1964. ; E. 
Cassirier, Logiques des sciences de la culture, Paris, Cerf, 1991. 

12 Mircea Eliade, Images et Symboles. Essais sur le symbolisme magico-
religieux, Paris, Gallimard, 1952, p. 234-235.  

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 22:41:34 UTC)
BDD-A12890 © 2008 Editura Mirton; Editura Amphora



 97

philosophie de la relation et aux théories modernes de la 
communication, si importantes dans le nouveau paradigme 
ontologique et socio-culturel du monde contemporain. On 
connaît le fait que le sens symbolique peut donner lieu à des 
variations historiques en fonction de la valorisation des 
langages symboliques d’une société d’une part ; d’autre part, 
un sujet linguistique est enfermé dans l’espace culturel de son 
groupe, car la langue fonctionne comme une vision particulière 
du monde. La célèbre théorie de Sapir-Worf a démontré que les 
locuteurs sont enracinés dans les catégories locales et 
ponctuelles, tandis que les (nouvelles) théories de la pensée 
symbolique semblent tourner le sujet vers des matrices de sens 
méta-linguistiques, qui forment un horizon d’universalité. Par 
là même, le symbolique paraît indiquer une certaine transcen-
dance des contenus de pensée par rapport aux signifiants 
langagiers, ce qui impliquerait d’ailleurs, à l’encontre de toutes 
les thèses sur le parallélisme ou la non-séparation de la pensée 
et du langage, une extériorité, une surexistence, une autonomie 
de la pensée, même impensée, sur l’expression linguistique. 
“Car on ne saurait nier que si les langues divisent les hommes, 
en les enfermant dans des particularismes, l’activité 
symbolique les réunit davantage en leur permettant de remonter 
analogiquement, à partir de leur culture symbolique propre, 
vers des formes eidétiques translinguistiques. 

En ce sens, certaines formes symboliques, qui usent de 
symbolisants non linguistiques (arts plastiques, par opposition 
à la littérature) rendent possible une plus grande communi-
cation interpersonnelle et interculturelle que les œuvres 
langagières ; de même que l’on peut parler, à cet égard, d’une 
certaine universalité du jugement de goût, qui permet de 
prendre part à des émotions esthétiques devant des œuvres 
étrangères à sa culture, de même on peut soutenir qu’il existe 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 22:41:34 UTC)
BDD-A12890 © 2008 Editura Mirton; Editura Amphora



 98

une certaine communauté de sens symbolique, qui rend 
possible une égale participation à la manifestation du sens 
symbolique, déposé et occulté à la fois, dans des œuvres “13. 
On souligne donc, comme Eliade avait déjà annoncé, 
l’importance de la pensée symbolique, l’ouverture 
interculturelle du monde actuel. La voie symbolique est, en ce 
sens, une occasion et une chance pour élargir la pensée en 
parcourant les lignes de force invisibles qui sont attachées aux 
formes sensibles et visibles du monde. 

La conclusion de J. J. Wunenburger sur la capacité de la 
pensée et l’imagination symbolique d’opérer une mutation 
majeure au niveau de l’être humain et son univers socio-
culturel reste quand-même surprenante , dans sa première 
partie: “Contrairement à ce que promettent,avantageusement, 
maintes traditions ou techniques symboliques, l’imagination 
nous ouvre des portes vers un surcroît de sens, mais ne nous 
permet pas de franchir les limites de notre finitude : les 
symboles nous enrichissent mais ne permettent pas une 
mutation ontologique. Ils nous font accéder à d’autres regards 
sur les choses, mais sans nous dispenser d’avoir à 
recommencer, à chercher plus loin, et à nouveau, car la 
connaissance symbolique n’équivaut pas à une intuition divine, 
à un savoir absolu. La conscience symbolique, loin de nous 
arracher à notre ignorance, ne vient que nous éclairer sur son 
irréductibilité: la voie symbolique est bien une expérience sans 
fin’’14.  

Il est vrai que l’activité symbolique se sert du monde pour 
accroître ses représentations dans une sorte de jeu libre mais si 
ce jeu ouvre un perspectivisme sur d’autres horizons, il pourrait 
être capable d’ouvrir des possibilités, des mutations 
_________  

13 Jean-Jacques Wunenburger, op. cit., p. 35-36. 
14 Ibidem, p. 39. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 22:41:34 UTC)
BDD-A12890 © 2008 Editura Mirton; Editura Amphora



 99

ontologiques, mutations capables de conduire l’être humain à 
des intuitions divines dont une est que le savoir absolu n’est 
jamais possible. (n.s.).  

 
 
BIBLIOGRAPHIE 
 
Boulgakov, Serge Père, La philosophie du verbe et du nom, traduit du 

russe et annoté par Constantin Andronikof, Paris, L’Age d’Homme, 1991. 
Durand, Gilbert, L’imagination symbolique, Paris, P.U.F., 1994. 
Eliade, Mircea, Images et Symboles. Essais sur le symbolisme magico-

religieux, Paris, Gallimard, 1952. 
Greimas A.J., Courtes J., Sémiotique-Dictionnaire raisonné de la 

théorie du langage, Paris, Hachette, 1986. 
Platon, Protagoras, Euhydème, Gorgias Ménexène, Ménon, Cratyle, 

Paris, GF, 1967, traduction d’Emile Chambry. 
Pohl, Jacques, Quatre types fondamentaux de symboles, in “Cahiers 

Internationaux de symbolisme”. No. 26, Centre Interdisciplinaire d’Etudes 
Philosophiques de l’Université de Mons, 1974. 

Tonoiu, Vasile, În căutarea unei paradigme a complexităţii, 
Bucureşti, Editura IRI, 1997. 

Wunenburger, Jean-Jacques, Les ambiguïtés de la pensée sensible in 
“Cahiers Internationaux de symbolisme”. Le signe, le symbole et le sacré. 
No. 77-78-79, CIE PHUM, 1994. 

 
 

 
VALENŢELE ACTUALE ALE COMUNICĂRII 

SIMBOLICE 
Rezumat 

 
Simbolul, indiferent de accepţiile pe care le-a căpătat de-a lungul tim-

pului, începând cu Platon, până la studiile actuale, structurează cunoaşterea 
umană în toate domeniile: sociologie, antropologie culturală, psihanaliză, 
filosofie, lingvistică şi teologie, teoriile moderne ale comunicării; el are o 
acţiune modelatoare asupra societăţii unde are rolul de a construi identităţi 
prin transmiterea singularităţilor dar şi cel de a-i pregăti transformările şi 
mutaţiile. Gândirea simbolică joacă un rol fundamental în operaţia de a 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 22:41:34 UTC)
BDD-A12890 © 2008 Editura Mirton; Editura Amphora



 100

stabili corespondenţe peste tot unde este vorba despre uman, participând la 
arhitectura cosmică şi culturală a lumii.  

Studiul nostru îşi propune atât cât este posibil, punerea în evidenţă a 
câtorva direcţii ale gândirii simbolice, în aparenţă divergente şi felul în care 
acestea au generat în prezent o nouă mişcare a spiritului uman, un proces 
ideal prin care realul se construieşte în noi şi în jurul nostru ca unitate şi 
pluralitate, ca infinit şi finit, ca divin şi uman, ca divergenţă şi convergenţă 
prin activitatea semnificantă a gândirii umane.  

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 22:41:34 UTC)
BDD-A12890 © 2008 Editura Mirton; Editura Amphora

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

http://www.tcpdf.org

