COMUNICARE

VALENCES ACTUELLES DE LA
COMMUNICATION SYMBOLIQUE

ADIA CHERMELEU'

1. Principes analogiques et contemplatifs dans la
classification des symboles

La problématique du symbole, étudiée par d’innombrables
chercheurs, tourne toujours autour du sens et les voies de la
classification portent sur les principes de cette démarche,
principes qui mettent en lumicére une activité sémiotique
(Greimas, 1986), une approche métaphorique (G. Durand,
1960, 1964) ou une méthode herméneutique dans le processus
d’identification du fonctionnement du symbole (M.Eliade, J.
Pohl). Classer les symboles selon leur régime, diurne et
nocturne, ou les ranger dans trois groupes appelés postural,
copulatif et digestif, les mettre en relation avec la logique, les
théories de D’imaginaire ou de I1’acte de communication
représentent seulement quelques voies d’approches, des
centaines qui existent. On pourrait, par exemple, opposer le
symbole zéro (le blanc entre les mots écrits) au symbole
effectif (les lettres), les symboles combinatoires (les chiffres, le
mot) aux symboles successifs (les panneaux du code de la
route), le symbole substitutif (le billet de banque) au symbole

! Maitre de Conférence a 1’Université de I’Ouest de Timisoara, Faculté de
Sociologie et Psychologie.

88

BDD-A12890 © 2008 Editura Mirton; Editura Amphora
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 22:41:34 UTC)



indicatif (/e feu rouge), ou le symbole neutre (un numéro de
téléphone) au symbole affectif (une gerbe de fleurs, les
symboles liturgiques, le oui du mariage), le symbole univoque
(le petit bonhomme, qui apparait en lumiere verte) aux
symboles plurivoques qui peuvent établir mille distinctions,
etc.

Les principes sur lesquels s’appuie chaque classification
découlent de la formation de chaque chercheur, d’ou
proviennent beaucoup de définissions qui ont essayé de
déchiffrer les mécanismes de [’activité de symbolisation,
parfois inconciliables dont nous n’en choisissons que quelques-
unes: pour G. Durand, par exemple, “Le symbole, dans son
dynamisme instauratif a la quéte du sens, constitue le modele
méme de la médiation de I’Eternel dans le temporel™.

Tout est important et exact dans cette définition, a
condition d’en faire une lecture séculi¢re et profane, lecture qui
ne satisfait plus le nouvel paradigme herméneutique analysé
par Edgar Morin, pour lequel I’époque actuelle, nommée
souvent postmodernisme, “commence a dépasser I’incommuni-
cabilité radicale entre Esprit et Maticre, Sujet et Objet postulée
par le grand paradigme disjonctif de 1’Occident, en vertu
duquel la science considérait que I’esprit est indigne de celle-
ci, tandis que la métaphysique croyait que la science soit
indigne de I’esprit””.

Greimas® postulait également la constitution de ’existence
d’une “grille de lecture du monde naturel” qui comporte des
outils de déchiffrement. Mais la grille de lecture proposée par

2 ¢f. Gilbert Durand, L ‘imagination symbolique, Paris, P.U.F., 1994.

} Vasile Tonoiu, In cdutarea unei paradigme a complexitdtii, Bucuresti,
Editura IRI, 1997, p.144.

YA L Greimas, J. Courtes, Sémiotique-Dictionnaire raisonné de la théorie
du langage, Paris, Hachette, 1986.

89

BDD-A12890 © 2008 Editura Mirton; Editura Amphora
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 22:41:34 UTC)



Greimas pose des problemes délicats qui reposent sur la
dynamique du processus de symbolisation entre une
structuration analogique et une autre contemplative du monde.

2. La fonction du symbole en linguistique

Jacques Pohl’, dans une formule qui est plutot une base de
départ qu'une définition, tient pour symbole “tout ce qui, sans
étre simplement symptdme ou signal naturel, a pour mission ou
pour effet de représenter autre chose “. Il a mis en évidence
Quatre types fondamentaux de symboles, d’apres les liens qui
unissent le symbolisant au symbolisé, classification dont nous
reproduisons les principales idées, en résumé :

a. Le symbole est intégral quand le symbolisant et le
symbolis€¢ sont unis si étroitement qu’il est impossible
d’exprimer pleinement I’un autrement que par I’autre. Ils sont
I’un par rapport a ’autre comme la peau et la chair, comme la
coquille de I’ceuf et la mince pellicule qui entoure le blanc. Le
symbole intégral couvre, en quelque sort, la définition de
Gilbert Durand rappelée plus haut.

b. Dans le symbole iconique, le symbolisant ne reprend
qu’une partie du symbolisé, par exemple, le plan d’une maison
est un symbole iconique, le geste des mains qui suggere
I’inclinaison des deux pans du toit, ou comme I’est encore une
image de la maison.

c. Le symbole est allusif quand le symbolisant rappelle de
quelque facon le symbolisé, <<en vertu d’une analogie>>, mais
de telle fagon que le choix de cette analogie est arbitraire,
notamment, la beauté peut étre représentée, conventionnelle-

> Jacques Pohl, Quatre types fondamentaux de symboles, in “Cahiers
Internationaux de symbolisme”. No. 26, Centre Interdisciplinaire
d’Etudes Philosophiques de 1’Université de Mons, 1974, p. 67-83.

90

BDD-A12890 © 2008 Editura Mirton; Editura Amphora
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 22:41:34 UTC)



ment, par une rose, par un croissant de lune, par une colonne
ou par la Vénus de Milo. Ce genre de symbole prend souvent
les trois formes de la métaphore (le symbole, en ce cas, est en
méme temps iconique), de la métonymie et de la synecdoque.

d. Le symbole peut étre arbitraire ou immotivé, quand
aucun lien naturel n’unit le symbolisant et le symbolis¢. Par
exemple, le mot huit ou le chiffre 8 ne rappellent en rien le
nombre qu’ils figurent. Un symbole peut appartenir a plusieurs
catégories : le portrait d’un saint, dans une église, peut étre
allusif en rappelant le patron de la paroisse, imitatif en
reproduisant les traits d’un évéque, intégral en tant qu’ceuvre
d’un artiste.

La classification de Jacques Pohl a été¢ appliquée dans
I’acte de la communication en vue d’en tirer des voies de
recherche et ses enjeux dans les théories actuelles: sans
exclure les symboles motivés, on peut dire que notre époque a
donné la souveraineté absolue au symbole arbitraire qui est le
plus important dans le fonctionnement du langage.

3. De la sémiologie a la redécouverte de la philosophie du
symbolisme

La sphére du symbolisme, qui a ét¢ beaucoup de temps
associée aux phénomeénes religieux et artistiques, semble, a
premicre vue, se distinguer aisément de la catégorie non-
symbolique, tenue pour équivalente du réel, de I’utilitaire ou du
fonctionnel. Selon une herméneutique commune, le non-
symbolisme se différencie du symbolisme comme le manifeste
du latent, le direct de I’indirect, le visible de 1’invisible,
I’univoque de I’équivoque, etc.

Dans une autre type d’approche, plus métaphysique et
religieuse, le symbolique ne désigne plus qu’une catégorie

91

BDD-A12890 © 2008 Editura Mirton; Editura Amphora
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 22:41:34 UTC)



restreinte d’images, qui se distinguent des signes en général.
Dans cette conception, un symbole désigne un signe, visuel ou
verbal, auquel sont attachées des significations secondes et
masquées, qui exigent la connaissance préalable d’un code
pour étre déchiffrées. Le symbolique correspond, dans ce cas, a
un langage crypté qui demande une initiation de la part de ceux
qui veulent aboutir au décodage des significations secretes.
Cette définition s’appuie sur une pratique tres répandue dans
toutes les cultures, suivant laquelle on associe a certaines
formes des valeurs intellectuelles et morales dont la
connaissance suppose [’accomplissement de certaines
conditions. Il s’agit, premierement, des langages secrets, dans
le cadre des rituels initiatiques et cette conception du symbole
se trouve, en général, a la base de la plupart des dictionnaires
de symboles “qui font croire que la connaissance symbolique
se ramene a des opérations mécaniques de codage et de
décodage, par substitution, terme a terme, du sens usuel au sens
secret et vice-versa. Méme si une telle approche ameéne souvent
a sur-déterminer parfois jusqu'a la mystification beaucoup de
nos représentations, en incitant a chercher derriére chacune
d’elle un sens caché, cette réduction aux figures cryptées
permet, sans doute, d’accéder a une dimension bien plus
suggestive et féconde du symbolique que dans le cas de
I’extension sémiotique’™®.

Cependant, ces deux principales traditions de définir le
symbolique ne sont pas divergentes, méme si I’une envisage le
symbole dans la transparence d’opérations de substitution
langagiére, tandis que 1’autre 1’enferme dans le mysteére de
certains signes codés, dans d’autres termes, 1’opération

®Jean-Jacques Wunenburger, Les ambiguités de la pensée sensible in
“Cahiers Internationaux de symbolisme”. Le signe, le symbole et le sacré.
No. 77-78-79, CIEPHUM, 1994, p.27.

92

BDD-A12890 © 2008 Editura Mirton; Editura Amphora
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 22:41:34 UTC)



sémiotique se caractérise par un choix qui actualise une des
multiples valeurs du signe en potentialisant les autres valeurs
sémantiques, tandis que la visée symbolique repose sur une
présence simultanée des diverses significations. On a comparé
le traitement sémiotique a une ligne continue ou se trouvent les
différents sens d’un mot dans une attente du choix qui
déterminera la valeur contextuelle du mot par I’opération de
sélectionnement alors que les valeurs symboliques, qui sont
toutes concomitantes ont ét¢ comparées a autant d’orbites
concentriques de gravitation des pensées.

Les chercheurs qui se sont occupés de I’imaginaire
humain, de Platon a Heidegger (en passant par St. Augustin,
Descartes, Spinoza, Kant, Comte, Leibnitz, Eliade, Durand) ont
essay¢ de mieux localiser la bifurcation qui scinde la pensée
par signes et de savoir donc a quelles conditions un sujet
acceéde a une conscience symbolique.

En fait, le probléme n’est pas nouveau, il a été¢ déja posé
d’une maniere interrogative dans 1’ceuvre de Platon ou il
expose sa propre théorie de la connaissance a travers les idées.

La question analysée par Platon’ dans son Cratyle a fait
I’objet d’une étude de Pére Serge Boulgakov. Dans un livre
devenu célébre pour la philosophie du langage, le philosophe
chrétien procede a une réforme de la philosophie, dans laquelle
la théorie de la connaissance devient celle du langage car, entre
le ciel et la terre, entre le Créateur transcendant et sa créature
immanente, /e verbe établit une relation vivante et féconde : le
logos de I’lhomme est a I’image du Logos divin®.

7 of. Platon, Protagoras, Euhydeme, Gorgias Ménexene, Ménon, Cratyle,
Paris, GF, 1967, traduction d’Emile Chambry.

¥ pére Serge Boulgakov, La philosophie du verbe et du nom, traduit du russe
et annoté par Constantin Andronikof, Paris, L’Age d’Homme, 1991, p.
240-247.

93

BDD-A12890 © 2008 Editura Mirton; Editura Amphora
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 22:41:34 UTC)



Le sens général de Cratyle, ce dialogue difficile et assez
confus qui, par sa forme, ne s’inscrit pas dans les modeles de
I’ceuvre de Platon, représente I’attitude personnelle de Platon
face au mot qui reste de l'ordre du scepticisme: la
connaissance se réalise au-dessus et a c6té du mot, a travers des
idées, par une contemplation métalogique. L’ensemble du
dialogue est construit au moyen de I’ironie et du sophisme
autour des deux theses : celle d’Hermogene, selon laquelle les
mots proviennent d’un accord commun et celle de Cratyle,
selon laquelle les mots correspondent a la nature des objets.

Socrate oblige quand méme Cratyle de reconnaitre qu’il y
a des mots comme des lois, qui sont les unes meilleures, les
autres plus médiocres, donc ils ont différents degrés de
justesse. En disséquant la question, Socrate fait prendre
conscience non seulement de /‘unité de 1’objet et du nom, mais
aussi de leur différence ou de leur dualité : c’est 1a, de toute
évidence, la question fondamentale de la métaphysique du mot
et, par analogie, de tout symbole.

Platon ne cherche pas a réunir de facon éclectique des
points de vues contraires, ce qu’il veut trouver c’est le point de
vue supérieur, principal, qui pourrait expliquer I’insuffisance et
les limites des deux doctrines. Platon veut résolument relier /a
théorie des mots, a celle des idées et il cherche a la réexaminer
enticrement, en transposant la question sur le terrain de
I’ontologie, bien plus clair et fondamental.

Le Cratyle fait preuve d’une finesse d’esprit éternelle par
sa problématique qui reste actuelle dans le domaine des
sciences du langage. “On peut prolonger la pensée de Platon,
dans le méme ordre d’esprit: les mots peuvent étre compris
non comme tels, mais comme les vases des idées. De méme
que le monde des idées en général est le fondement du monde
des phénomeénes, tout en étant remplacé par lui, de méme les

94

BDD-A12890 © 2008 Editura Mirton; Editura Amphora
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 22:41:34 UTC)



mots ont leur racine dans les idées, tandis que, dans leur étre
phénoménal ou historique, ils portent [’empreinte du
subjectivisme humain, du psychologisme, en général de
1’évolution historique’*’. De toute fagon, on ne peut accepter ni
la thése d’Hermogene, pleine de scepticisme, pour qui les mots
proviennent d’une convention qui réduit la nature du mot a la
catégorie des moyens d’assistance <<économique >>, ni la
thése de Cratyle qui accepte le mot comme la force des choses
sans tenir compte qu’ils portent en eux I’empreinte évidente
d’une attribution historique, conventionnelle. La question de
Platon portant sur la mesure dans laquelle les mots expriment
la nature des choses nous introduit directement a la théorie des
idées, comprises comme le fondement de la connaissance
objective”. Autant le monde des idées transparait dans la
connaissance et devient accessible, (...), autant ce monde est
compos¢ de I’étre et du néant, des idées et de la maticre
méonale, autant les paroles sont une institution humaine, une
image, etc...et I’lhomme est la mesure des choses™'".

La pensée médiévale et chrétienne ainsi que la pensée
occidentale en général, ont repris le théme, par I’intermédiaire
de Boéce, Dante, Thomas d’Aquin, Saint Augustin, Leibniz,
Frege, Descartes, Kant et Hegel, Wittgenstein et Goodman
jusqu’aux études plus modernes de Martin Heidegger, E.
Cassirier, Paul Ricoeur, A. J. Greismas, M. Eliade, G. Durand,
C'(1}1' Jung, R. Boyer, J. J. Wunenburger, Serge Boulgakow,
etc .

? Ibidem, p. 245.

1 Ibidem, p. 246.

" On peut voir, dans ce sens, a coté des études déja citées : M. Dummet,
Les origines de la philosophie analytique, trad. M.-A. Lescourret, Paris,
Gallimard, 1991.; R. Boyer, Anthropologie du sacré, Paris, Mentha,
1992. ; M. Dascal, La sémiologie de Leibniz, Paris, Aubier Montaigne,

95

BDD-A12890 © 2008 Editura Mirton; Editura Amphora
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 22:41:34 UTC)



“Le symbolisme gjoute une nouvelle valeur a un objet ou a
une action, sans pour autant porter atteinte a leurs valeurs
propres et immédiates. En s’appliquant a un objet ou a une
action, le symbolisme les rend <<ouverts>>. La pensée
symbolique fait <<éclater>> la réalit¢ immédiate, mais sans
I’amoindrir ni la dévaloriser : dans sa perspective, I’Univers
n’est pas fermé, aucun objet n’est isol¢ dans sa propre
existentialité : tout se tient ensemble, par un systéme serré¢ de
correspondances et d’assimilations. L’homme des sociétés
archaiques a pris conscience de soi-méme dans un <<monde
ouvert>> et riche en significations : il reste a savoir si ces
<<ouvertures>> sont autant de moyens d’évasion, ou si, au
contraire elles constituent 1’'unique possibilité d’accéder a la
véritable réalité du monde.'*

Les études actuelles se sont concentrées, dans leur grande
partie sur les ambiguités de la pensée sensible et sur le
processus de désacralisation de la culture actuelle, étant donné
le fait que le recours a la pensée symbolique se greffe, en
général, dans la plupart des traditions culturelles, sur la
sensibilité sacrale dans 1’acceptation ou celle-ci équivaut a
doubler le monde visible d’un invisible qui le bord.

En participant a une démarche de symbolisation, le sujet
se relie a une altérité, ce qui le fait entrer dans une communauté
et lui permet de prendre part a un partage et a une transmission
du sens ; le processus de la symbolisation se nourrit donc des
savoirs endogeénes et exogenes, connus par la voie de
I’acculturation. Il s’agit d’un processus a la fois collectif et
individuel qui rattache la théorie de la connaissance a la

1978.; G. Durand, L ’imagination symbolique, Paris, PUF, 1964.; E.
Cassirier, Logiques des sciences de la culture, Paris, Cerf, 1991.

12 Mircea Eliade, Images et Symboles. Essais sur le symbolisme magico-
religieux, Paris, Gallimard, 1952, p. 234-235.

96

BDD-A12890 © 2008 Editura Mirton; Editura Amphora
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 22:41:34 UTC)



philosophie de la relation et aux théories modernes de la
communication, si importantes dans le nouveau paradigme
ontologique et socio-culturel du monde contemporain. On
connait le fait que le sens symbolique peut donner lieu a des
variations historiques en fonction de la valorisation des
langages symboliques d’une société d’une part; d’autre part,
un sujet linguistique est enfermé dans 1’espace culturel de son
groupe, car la langue fonctionne comme une vision particuliere
du monde. La célebre théorie de Sapir-Worf a démontré que les
locuteurs sont enracinés dans les catégories locales et
ponctuelles, tandis que les (nouvelles) théories de la pensée
symbolique semblent tourner le sujet vers des matrices de sens
méta-linguistiques, qui forment un horizon d’universalité. Par
la méme, le symbolique parait indiquer une certaine transcen-
dance des contenus de pensée par rapport aux signifiants
langagiers, ce qui impliquerait d’ailleurs, a I’encontre de toutes
les théses sur le parallélisme ou la non-séparation de la pensée
et du langage, une extériorité, une surexistence, une autonomie
de la pensée, méme impensée, sur 1’expression linguistique.
“Car on ne saurait nier que si les langues divisent les hommes,
en les enfermant dans des particularismes, [’activité
symbolique les réunit davantage en leur permettant de remonter
analogiquement, a partir de leur culture symbolique propre,
vers des formes eidétiques translinguistiques.

En ce sens, certaines formes symboliques, qui usent de
symbolisants non linguistiques (arts plastiques, par opposition
a la littérature) rendent possible une plus grande communi-
cation interpersonnelle et interculturelle que les ceuvres
langagieres ; de méme que 1’on peut parler, a cet égard, d’une
certaine universalit¢ du jugement de golt, qui permet de
prendre part a des émotions esthétiques devant des ceuvres
étrangeres a sa culture, de méme on peut soutenir qu’il existe

97

BDD-A12890 © 2008 Editura Mirton; Editura Amphora
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 22:41:34 UTC)



une certaine communauté de sens symbolique, qui rend
possible une égale participation a la manifestation du sens
symbolique, déposé et occulté a la fois, dans des ceuvres “'°.
On souligne donc, comme Eliade avait déja annonce,
I’importance de la pensée symbolique, 1’ouverture
interculturelle du monde actuel. La voie symbolique est, en ce
sens, une occasion et une chance pour élargir la pensée en
parcourant les lignes de force invisibles qui sont attachées aux
formes sensibles et visibles du monde.

La conclusion de J. J. Wunenburger sur la capacité de la
pensée et ’imagination symbolique d’opérer une mutation
majeure au niveau de I’étre humain et son univers socio-
culturel reste quand-méme surprenante, dans sa premicre
partie: “Contrairement a ce que promettent,avantageusement,
maintes traditions ou techniques symboliques, 1’imagination
nous ouvre des portes vers un surcroit de sens, mais ne nous
permet pas de franchir les limites de notre finitude : les
symboles nous enrichissent mais ne permettent pas une
mutation ontologique. Ils nous font accéder a d’autres regards
sur les choses, mais sans nous dispenser d’avoir a
recommencer, a chercher plus loin, et a nouveau, car la
connaissance symbolique n’équivaut pas a une intuition divine,
a un savoir absolu. La conscience symbolique, loin de nous
arracher a notre ignorance, ne vient que nous €clairer sur son
irréductibilité: la voie symbolique est bien une expérience sans
fin’"'*.

Il est vrai que I’activité symbolique se sert du monde pour
accroitre ses représentations dans une sorte de jeu libre mais si
ce jeu ouvre un perspectivisme sur d’autres horizons, il pourrait
étre capable d’ouvrir des possibilités, des mutations

13 Jean-Jacques Wunenburger, op. cit., p. 35-36.
"% Ibidem, p. 39.

98

BDD-A12890 © 2008 Editura Mirton; Editura Amphora
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 22:41:34 UTC)



ontologiques, mutations capables de conduire 1’étre humain a
des intuitions divines dont une est que le savoir absolu n’est
jamais possible. (n.s.).

BIBLIOGRAPHIE

Boulgakov, Serge Pére, La philosophie du verbe et du nom, traduit du
russe et annoté par Constantin Andronikof, Paris, L’Age d’Homme, 1991.

Durand, Gilbert, L imagination symbolique, Paris, P.U.F., 1994,

Eliade, Mircea, Images et Symboles. Essais sur le symbolisme magico-
religieux, Paris, Gallimard, 1952.

Greimas A.J., Courtes J., Sémiotique-Dictionnaire raisonné de la
théorie du langage, Paris, Hachette, 1986.

Platon, Protagoras, Euhydeme, Gorgias Ménexeéne, Ménon, Cratyle,
Paris, GF, 1967, traduction d’Emile Chambry.

Pohl, Jacques, Quatre types fondamentaux de symboles, in “Cahiers
Internationaux de symbolisme”. No. 26, Centre Interdisciplinaire d’Etudes
Philosophiques de 1’Université¢ de Mons, 1974.

Tonoiu, Vasile, In cdutarea unei paradigme a complexitatii,
Bucuresti, Editura IRI, 1997.

Wunenburger, Jean-Jacques, Les ambiguités de la pensée sensible in
“Cahiers Internationaux de symbolisme”. Le signe, le symbole et le sacré.
No. 77-78-79, CIE PHUM, 1994.

VALENTELE ACTUALE ALE COMUNICARII
SIMBOLICE

Rezumat

Simbolul, indiferent de acceptiile pe care le-a capatat de-a lungul tim-
pului, incepand cu Platon, pana la studiile actuale, structureaza cunoasterea
umana in toate domeniile: sociologie, antropologie culturala, psihanaliza,
filosofie, lingvistica si teologie, teoriile moderne ale comunicarii; el are o
actiune modelatoare asupra societatii unde are rolul de a construi identitati
prin transmiterea singularitatilor dar si cel de a-i pregiti transformarile si
mutatiile. Gandirea simbolicd joacd un rol fundamental in operatia de a

99

BDD-A12890 © 2008 Editura Mirton; Editura Amphora
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 22:41:34 UTC)



stabili corespondente peste tot unde este vorba despre uman, participand la
arhitectura cosmica si culturala a lumii.

Studiul nostru isi propune atét cat este posibil, punerea in evidenta a
catorva directii ale gandirii simbolice, In aparentd divergente si felul in care
acestea au generat in prezent o noud migcare a spiritului uman, un proces
ideal prin care realul se construieste in noi §i in jurul nostru ca unitate si
pluralitate, ca infinit si finit, ca divin i uman, ca divergenta si convergenta
prin activitatea semnificanta a gandirii umane.

100

BDD-A12890 © 2008 Editura Mirton; Editura Amphora
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 22:41:34 UTC)


http://www.tcpdf.org

