
 

Discursul religios Ŕ discurs specializat 

Daniela OBREJA RĂDUCĂNESCU 

Defining the religious discourse as a specialized speech involves its individualisation 

among other forms of speech and identification of the types of religious speeches practiced 

today in the Church's missionary activity. The autonomy with which the current religious 

speech is endowed is given by the functions that the ecclesiastical institution fulfils. Each 

religious expression imposes a religious discourse that defines a profile or a type of 

religious discourse. All is aimed at the conviction of the audience of the Biblical message 

and the impression of an adequate pragmatic behaviour. 

 
1. Individualitatea discursului religios 

Orientările asupra discursului religios au vizat, în principal, lexicul specific 
acestuia, avînd ca rezultat, începînd cu anii 60-70 ai secolului al XX-lea, editarea 
unor dicţionare religioase

1
 şi a unor studii de lexicologie biblică

2
. Ulterior s-a pus 

problema unei distincţii între limbajul laic şi cel religios. 
Este necesară identificarea discursului religios ca discurs specializat deoarece la 

nivelul discursului religios se identifică o pluralitate de coduri specifice, al căror 

rol şi scop este amplificarea forţei argumentative, persuasive şi, în mod special, de 
convingere a auditoriului. Noţiunea de discurs specializat apare în studiile din anii 
70-80 ai secolului al XX-lea, cînd se pune accent pe aria ştiinţifică şi pe definirea 
nivelurilor limbii specifice diferitelor domenii.  

Studiile de lexicologie biblică dovedesc faptul că limbajul religios este unul 
specializat, în măsura în care acesta se defineşte prin: caracter arhaic, 

monumentalitate, necesitatea de a păstra distanţa faţă de vorbirea curentă, fără a 
pierde însă capacitatea de comunicare şi de implicare afectivă, emoţională, dorinţa 
de a echilibra tradiţia şi modernitatea, sacralitatea şi accesibilitatea

3
.  

În literatura de specialitate este numit discurs specializat un tip de discurs în 
care domină un aspect. Discursul de specialitate se referă la un anumit domeniu 

                                                 
1 Cf. Ioan Stoian, Dicţionar religios, Bucureşti, 1994; Ioan Bria, Dicţionar de teologie ortodoxă 

de la A-Z, Bucureşti, 1981. 
2 Cf. Ioan Bălan, Limba cărţilor bisericeşti, Tipografia Seminarului Greco-Catolic, Blaj, 1914; 

George Chivu, Civilizaţie şi cultură. Consideraţii asupra limbajului bisericesc actual, Editura 

Academiei, Bucureşti, 1997; Eugen Munteanu, Lexicologie biblică românească, Editura Universităţii 
„Alexandru Ioan Cuza”, Iaşi, 1995. 

3 Cf. Rodica Zafiu, Arhaism şi inovaţie în limbajul religios, http://ebooks.unibuc.ro/filologie/Zafiu/28.htm. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.216 (2026-01-14 09:28:12 UTC)
BDD-A126 © 2011 Editura Universităţii „Alexandru Ioan Cuza”



 

studiat, fiind o manifestare a discursului specializat
4
. Avînd la bază argumente 

solide, care să susţină realitatea că discursul religios este cel care a stat la baza 
conturării profilului literar al limbii române, vom sublinia caracterul de discurs 
specializat, nu cel de specialitate, deşi nu ar exista o graniţă tranşantă între cele 
două concepte, din punctul de vedere al înţelesului. În sfera specificităţii 
discursului religios, obiectul cunoaşterii este Dumnezeu, scopul cunoaşterii este 

mîntuirea credincioşilor, în această direcţie gradul de complexitate al actului 
comunicativ fiind multipolar

5
, metodologia abordată relevînd tipuri diferite de 

discurs religios, în strînsă legătură cu interesul de cunoaştere al credincioşilor, mai 
exact cu profilul religios al acestora. 

Discursul religios, aşa cum rezultă din clasificarea lui Morris, este predominant 
prescriptiv şi injonctiv

6
, sau normat şi normativ. Această funcţionalitate este 

întărită de statutul comunicării de tip instituţionalizat din cadrul Bisericii.  
Comunicarea socială implică un anumit comportament, care se răsfrînge la 

nivelul ritualului. Este vorba de o comunicare extralingvistică, dar manifestată într-
un context social bine definit. La nivelul ritualului, comportamentul implică un cod 
social legat expres de instituţii

7
. Cît priveşte instituţia în sistemul căreia se subscrie 

discursul religios, trebuie precizat că aceasta este reptezentată de Biserică. 

Noţiunea de biserică are trei semnificaţii pentru comunitatea creştină. În primul 
rînd Biserica este o instituţie divin-umană

8
, constituită de totalitatea celor care cred 

în Hristos. Ca instituţie creştină, ea cuprinde toţi credincioşii, indiferent de 
naţionalitate. În al doilea rînd, Biserica este comunitate

9
, distingîndu-se ca instituţie 

organizată după norme specifice. În Biserică toţi creştinii se află în comuniune unii 
cu alţii şi cu Dumnezeu. Ei împărtăşesc aceeaşi credinţă, aceleaşi Sfinte Taine şi se 

află sub ascultarea unui episcop. Biserica are o anumită ierarhie, stabilită pe baza 
canoanelor bisericeşti, fundamentate în Tradiţie. Ceea ce este de remarcat la nivelul 
instituţiei bisericeşti este distincţia care se face între cler şi popor. Clerul este 
reprezentat de cele trei trepte: episcop, preot, diacon, iar poporul este reprezentat 
de credincioşii, sau laicii, care frecventează spaţiul bisericesc. În al treilea rînd 
biserica este lăcaş de cult

10
. În scop misionar, ea este o clădire special construită şi 

sfinţită pentru a întreţine săvîrşirea cultului divin public în asistenţa comunităţii 
creştine locale. În Biserică se propovăduieşte Evanghelia, se săvîrşesc Sfintele 
Taine, Ierurgiile şi Sfînta Liturghie. La nivelul comunităţii bisericeşti, discursul 
religios este principalul mijloc de asigurare a activităţii creştine

11
. Activitatea 

                                                 
4 Angelica Vâlcu, Funcţionarea discursului specializat, Editura “Ştefan Lupaşcu”, Iaşi, 2003, p. 

61. 
5 Cf. Laurenţiu Şoitu, Comunicare şi acţiune, Editura Institutului European, Iaşi, 1997. 
6 Charles, Morris, Signs, Language and Behaviour, Prentice-Hall, New-York, 1946, p. 146-148. 
7 Ibidem, p. 66, 71. 
8Vasile Răducă, Ghidul creştinului ortodox de azi, Editura Humanitas, Bucureşti, 1998, p. 16. 
9 Ibidem. 
10 Ibidem, p. 17. 
11 Episcop de Nazians, Stéphanos, Slujiri sacerdotale şi harisme în Biserica Ortodoxă, tr. Felicia 

Dumas şi Adrian Dinu, Editura Institutul European, Iaşi, 1998, p. 45-46. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.216 (2026-01-14 09:28:12 UTC)
BDD-A126 © 2011 Editura Universităţii „Alexandru Ioan Cuza”



 

creştină de a predica implică: kerigma Ŕ predicarea în raport cu Scriptura şi 
Tradiţia, catehismul Ŕ învăţarea didactică apropiată de Taine şi activitatea 
misionară Ŕ ca atitudine şi dedicare pentru comuniunea cu oamenii.  

Ca discurs instituţionalizat, cel religios se raportează la şapte funcţii
12

 care 
asigură popularizarea acestor trei direcţii ale activităţii creştine: funcţia de 
articulare a principalelor direcţii specifice activităţii misionare sau catehetice a 

Bisericii; funcţia de implicare a membrilor Bisericii în sistemul de valori ale 
acesteia, prin activităţi practice; funcţia de explicare, interpretare, justificare şi 
celebrare a faptelor reprezentanţilor Bisericii; funcţia de asigurare a continuităţii 
misionarismului creştin, prin reactualizarea mesajului biblic la nevoile societăţii; 
funcţia de expunere a oricărei inadecvări practice din comunitatea bisericească, 
inadecvare ce poate rezulta din schimbările lumii exterioare sau din presiunile din 

interiorul comunităţii bisericeşti, care urmăresc o reorientare în favoarea unei noi 
poziţii ideologice; funcţia de convingere a credincioşilor asupra statutului şi rolului 
pe care îl au ca mădulare ale Bisericii; funcţia de transmitere a ideii de apartenenţă 
şi convertire la creştinism. 

În instituţia bisericească, discursul religios a cunoscut mai întîi manifestarea în 
cadrul unui grup restrîns. Situaţia grupului era frecvent întîlnită la începuturile 

creştinismului, grupul caracterizîndu-se prin: apropiere spaţio-temporală, prezenţa 
unei raţiuni de a fi şi de a rămîne împreună, experienţa comună, perceperea şi 
reprezentarea fiecărui membru de către ceilalţi, recunoaşterea grupului de către 
membrii săi şi de către cei dinafară, interacţiunea permanentă între membri în scop 
formativ şi informativ, durată suficientă pentru instituţionalizarea acestuia

13
. 

Manifestările comunicative în grup nu se realizau spontan, ci ele erau motivate de 

un scop strategic. Această formă de organizare a discursului religios, în perioada 
actuală apare în cadrul lecţiilor de religie sau a catehezelor în grupuri mici, 
organizate în unele parohii după oficierea cultului divin public, permiţînd un dialog 
informativ între preot şi enoriaşi. La nivelul grupului, rolul de lider îl deţine 
întotdeauna preotul. Ceilalţi membri au rolul fie de receptor pasiv (dacă receptează 
şi înţeleg fără a interveni deloc), fie de receptor activ (receptează, înţeleg şi intervin 

în dialog)
14

. Factorul care întreţine activitatea grupului, favorizînd retroacţiunea, 
este distanţa socială redusă.  

Vom prefera în prezentul studiu înlocuirea conceptelor de receptor activ sau 
pasiv cu cele de practicant activ sau pasiv, motivaţi fiind de specificitatea 
discursului religios. Receptor este un concept abstract, generalizat oricărei situaţii 
de discurs, în timp ce practicant implică nu numai un proces psihic, raţional, de 

                                                 
12 Cf. John Fiske, Introducere în ştiinţele comunicării, tr. Monica Mitarcă, Polirom, Iaşi, 2003, p. 

100 ş.u.. 
13 Cf. Gheorghe-Ilie Fârte, Comunicarea. O abordare praxiologică, Casa Editorială Demiurg, 

Iaşi, 2004, p. 125 ş.u. 
14 Cf. Erving Groffman, Replies and responses, în „Language in Society”, 5, 1976, p. 260; 

Gheorghe Ilie-Fârte, op. cit., p. 126. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.216 (2026-01-14 09:28:12 UTC)
BDD-A126 © 2011 Editura Universităţii „Alexandru Ioan Cuza”



 

percepere, acceptare şi redare a unui mesaj, ci şi un comportament practic: 
implicare verbală, situaţională, morală, spirituală şi gestuală.  

Ca manifestare publică, discursul religios îmbracă formele specifice 
comunicării de masă: predicarea în biserică, prelegerea academică, conferinţa. 
Distanţa socială tinde spre maximizare, chiar dacă formulele de adresare şi de 
iniţiere a interacţiunii verbale specifice discursului religios se păstrează: „iubiţi 

fraţi”, „iubiţi credincioşi”, „fraţi creştini” etc.. Literatura de specialitate distinge o 
serie de trăsături constante

15
 oricărei forme de discurs de masă: 

a) contextul este formal, comunicarea fiind influenţată de înfăţişarea 
interlocutorilor şi de rolul social îndeplinit de aceştia; 

b) emiţătorul domină cu autoritate situaţia de comunicare, datorită statutului 
privilegiat pe care îl are, statut recunoscut de ceilalţi participanţi la comunicare. El 

este „specialistul”, persoana care posedă aptitudinile, cunoştinţele, priceperile şi 
puterea de care au nevoie receptorii; 

c) auditoriul este relativ numeros şi deseori eterogen, plasat într-o poziţie de 
inferioritate faţă de vorbitor. Atitudinea specifică este de receptor pasiv, adică 
ascultător fără intervenţie. Distanţa socială este mare, chiar şi fizic vorbind, fapt 
care determină şi reacţii active ale receptorului sub forma reflecţiilor sau 

meditaţiilor personale, sau acte de exprimare gestuală; 
d) semnalele emise de locutor tind să ia forme mai amplificate decît cele 

obişnuite: voce ridicată, gesturi prea ample de exemplu; 
e) obstacolele care stau în calea comunicării sînt numeroase şi pot fi de natură 

fizică (zgomote din context, care bruiază mesajul, obiecte care obstrucţionează 
cîmpul vizual, distanţa fizică foarte mare între interlocutori) sau de natură psihică 

(indispoziţie, antipatie, lipsă de interes de exemplu); 
f) retroacţiunea este aproape imposibilă verbal, dar sporadic nonverbală: tăcere 

sau rumoare, postură, mimică, gesturi. 
După Christian Baylon şi Xavier Mignot, comunicarea de masă subsumează 

toate actele de vorbire prin care „o elită restrînsă difuzează informaţii, opere, 
modele de gîndire sau de comportament unui număr mare de receptori”

16
.  

La nivelul instituţiei bisericeşti de astăzi, discursul religios îmbracă nu numai 
forma comunicării de masă, sau în grup restrîns, ci şi forma dialogată, specifică 
actelor confesionale sau de spovedanie. Ceea ce defineşte prin excelenţă discursul 
religios este tocmai orientarea sa strategică spre formarea valorilor spirituale asupra 
persoanei umane, în acest scop, la nivelul comunicării religioase se ţine cont de 
faptul că fiecare om este ca toţi ceilalţi oameni, subordonîndu-se unor norme 

generale, că fiecare om este ca unii oameni, subordonîndu-se unor norme de grup şi 
că fiecare om este ca nici un alt om, subordonîndu-se unei norme idiosincretice

17
. 

                                                 
15 Gheorghe Fârte, Comunicarea. O abordare praxiologică, Editura Demiurg, Iaşi, 2004, p. 127-

129. 
16 Christian Baylon, Xavier Mignot, Comunicarea, trad. Ocneanu Ioana, Zăstroiu Ana, Editura 

Universităţii „Alexandru Ioan Cuza”, Iaşi, 2000, p. 183. 
17 Mihai Golu, Dinamica personalităţii, Editura Paideia, Bucureşti, 2005, p. 27. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.216 (2026-01-14 09:28:12 UTC)
BDD-A126 © 2011 Editura Universităţii „Alexandru Ioan Cuza”



 

Urmărind reglarea comportamentului persoanei în direcţia precumpănirii actelor 
bune în plan moral şi a prevenirii sau reducerii celor imorale, activitatea creştină 
implică convergenţa actului lingvistic, cu funcţie formativă şi informativă, şi a 
comportamentului practic presupus de comuniunea cu grupul credincioşilor.  

2. Tipuri de discurs religios 

2.1. Tipuri de discurs religios după formă şi conţinut 

În literatura de specialitate, clasificarea tipurilor de discurs religios se axează pe criteriile 
formă şi conţinut. După forma externă, George Aramă distinge ca principale cuvîntări 
bisericeşti: predica propriu-zisă sau predica sintetică; omilia sau predica analitică; pareneza 
sau predica parenetică; cuvîntarea catehetică sau cateheza; conferinţa religioasă sau 
apologie, polemică, cuvîntare de controversă

18
. 

Din cele cinci genuri, cea mai frecventă este predica propriu-zisă, deoarece expune nu 

doar adevărul, ci şi mijlocul de convingere, de sensibilizare ale ascultătorului prin stilul 
personal al predicatorului.  

Conform autorului sus-numit predicile sărbătoreşti
19

 sînt cuvîntările la sărbători mari, 
omilia

20 
este cuvîntarea bisericească alipită cultului public, care explică şi dezvoltă pericopa 

zilei, verset cu verset (omilie mică), sau pe cel mult trei părţi, după temele principale pe care 
le cuprinde (omilie mare), pareneza

21
 este cuvîntarea bisericească de circumstanţă, simplă 

ca formă, scurtă şi mişcătoare, vindecătoare a defectelor morale ale ascultătorilor, 
conferinţele religioase

22 
 sînt cuvîntările de apărare a doctrinei ortodoxe, a Bisericii, a 

cultului şi a discipolilor bisericeşti. Acestea din urmă sînt de două feluri: conferinţa 
religioasă confidenţială (dialogală), sub formă de dialog pentru explicarea unor noţiuni de 
dogmatică, morală, liturgică etc., şi conferinţa religioasă solemnă, ca discurs savant despre 
adevărul religiei, de combatere a erorilor, îndoielilor şi prejudecăţilor, acest tip de conferinţă 

avînd loc în afara Bisericii, într-o sală de conferinţă. 
După conţinut

23
, acelaşi autor distinge cuvîntări: dogmatice, morale, liturgice, istorice. 

Cuvîntările dogmatice explică dogmele Bisericii, cele morale expun poruncile 
dumnezeieşti şi bisericeşti, obligaţiunile credincioşilor după stare, vîrstă, sex, profesie şi aşa 
mai departe, sau virtuţile teologice la care trebuie să acceadă fiecare membru al comuităţii 
creştine. Cuvîntările liturgice tratează aspectele ce ţin de cultul divin: rugăciuni, ceremonii, 

ritual. Cuvîntările istorice expun fapte din istoria revelaţiei divine şi din istoria Bisericii
24

.  
Panegiricul

25
 are ca temă viaţa şi virtuţile sfinţilor, fiind o predică atît morală, cît şi 

istorică. 
O clasificare parţial asemănătoare propune Dumitru Călugăr în studiul său de 

catehetică, precizînd că formele de prezentare a învăţăturii creştine sînt forma narativ-

                                                 
18 George Aramă, Elemente de omiletică specială, Editura Librăriei „Principele Carol”, Bucureşti, 

1930, p. 67. 
19 Ibidem, p. 68. 
20 Ibidem, p. 104. 
21 Ibidem, p. 113. 
22 Ibidem, p. 162. 
23 Ibidem, p. 179. 
24 Ibidem , p. 179-204. 
25 Ibidem, p. 212.  

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.216 (2026-01-14 09:28:12 UTC)
BDD-A126 © 2011 Editura Universităţii „Alexandru Ioan Cuza”



 

expozitivă sau monologică, cea mai frecvent folosită, şi forma dialogică, axată pe 
convorbirea dintre dascăl şi ucenic prin întrebări şi răspunsuri

26
. 

Forma monologică are ca element central naraţiunea, considerată cea mai eficientă cale 
de prezentare prin operarea cu fapte reale, cu imagini, care relevă locurile, persoanele, 
actele, împrejurările în legătură cu care se desfăşoară expunerea despre învăţătura creştină, 
prin mijlocirea materialului biblic. Forma dialogică lămureşte anumite probleme prin recurs 

la comparaţii, fapte şi fenomene cunoscute. Forma dialogică este marcată de aspectul
27

:  
a) interogativ Ŕ cînd se pune accent pe întrebare (în actele de spovedanie spre exemplu);

 

b) euristic Ŕ cînd se pune accent pe descoperirea adevărului în mod raţional (conferinţe 
religioase spre exemplu);

 

c) maeutic Ŕ cînd conduce la naşterea ideilor;
 

d) examinator Ŕ cînd evaluează cunoştinţele unui discipol;
 

e) catehetic Ŕ cînd pune accent pe achiziţionarea învăţăturilor creştine.
 

Din punctul de vedere al strategiei argumentative, întrebarea funcţionează în direcţia 
obţinerii adeziunii interlocutorului, a justificării unui enunţ, a explicării unui enunţ şi a 
contestării unei stări de fapte descrisă într-un enunţ prealabil

28
. În discursul religios 

întrebarea este folosită în scopul schimbării unei atitudini şi construirii unui comportament 
de confirmare şi adeziune

29
 la ideologia creştină. În această direcţie întrebarea îneplineşte 

funcţia pedagogico-religioasă, stimulînd cugetarea proprie a ascultătorului. Răspunsul este 
pedagogic, dacă a fost bine gîndit, corect exprimat, just şi logic.  

Predicarea sau catehizarea îmbină ambele forme de prezentare a învăţăturii creştine. 
Dumitru Călugăr distinge ca “aspecte” generale ale predicii: omilia (predica analitică), 
predica tematică (sintetică) şi pareneza (predica simplă)

30.
 Omilia expune verset cu verset 

pericopa din Scriptură. Predica sintetică (tematică), derivată din omilie, expune numai un 

singur adevăr religios, cuprins într-un verset al pericopei. Pareneza este o predică simplă, 
redusă ca întindere, avînd un caracter impus de moment, de împrejurări. Panegiricul, tot o 
pareneză, prezintă, ocazional, viaţa sfinţilor sau reprezentanţilor de seamă ai Bisericii

31
.  

Un alt criteriu de clasificare a “creaţiilor oratoriei bisericeşti” recunoscut de Costachi 
Grigoraş, este cel al locului în care se desfăşoară cuvîntarea liturgică

32
. Autorul subliniază 

că o cuvîntare religioasă are un statut real deosebit atunci cînd este integrată organic în 

Sfînta Liturghie. Costachi Grigoraş subliniază că “omilia este vorbirea centrală ce se 
adresează creştinilor adunaţi la cultul divin”, precizînd că “este nu numai incorect, dar şi 
dăunător să denumim predici orice cuvîntare despre cuvîntul lui Dumnezeu”

33
. Cuvîntările 

ocazionale rostite în împrejurări în care preotul oficiază un serviciu divin se numesc 

                                                 
26 Călugăr, Dumitru, Catehetica, Editura IBMBOR, Bucureşti, 1984, p. 219 ş.u. 
27 Ibidem, p. 220-221. 
28 Sorin Guia, Întrebarea ca strategie argumentativă, în  Comunicarea: ipoteze şi ipostaze, 

Editura Universităţii „Alexandru Ioan Cuza”, Iaşi, 2008, p. 124-128. 
29 Ibidem, p. 128. 
30 Dumitru Călugăr, Catehetica, Editura Renaşterea, Cluj-Napoca, 2002, p. 222. 
31 Ibidem, p. 222-223. 
32 Cf. Costachi Grigoraş, Propovăduiţi Evanghelia la toată făptura, Editura Trinitas, Iaşi, 2000. 
33 Costache, Grigoraş, Propovăduiţi Evanghelia la toată făptura, Editura Trinitas, Iaşi, 2000, p. 

29.  

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.216 (2026-01-14 09:28:12 UTC)
BDD-A126 © 2011 Editura Universităţii „Alexandru Ioan Cuza”



 

pareneze. Conferinţele religioase sînt cuvîntări bisericeşti ce au loc în afara vieţii liturgice a 
Bisericii, în sens strict”

34
. Concluziv, autorul propune, după criteriul contextului spaţio-

temporal în care are loc cuvîntarea religioasă, distincţia între: predică Ŕ miezul didactic al 
Liturghiei, desfăşurată în spaţiul bisericesc şi în mijlocul sau după oficierea Sfintei 
Liturghii; pareneză Ŕ desfăşurată în alte împrejurări ale serviciului divin, decît cel al 
Liturghiei; conferinţă religioasă Ŕ desfăşurată în zona de interferenţă a sacrului cu profanul, 

în afara serviciului divin.  
2.2. Tipuri de discurs religios din perspectivă pragmatică 

Din perspectiva pragmaticii, clasificarea tipurilor de discurs religios va urmări contextul 
situaţional în care au loc, intenţiile de comunicare ale locutorului şi formele de expresie ale 
mesajului.  

Considerăm că din punctul de vedere al contextului spaţio-temporal se disting: cuvîntări 

religioase legate organic de oficierea cultului divin public, manifestate în spaţiul bisericii, în 
timpul sau după oficierea slujbei şi cuvîntări religioase în afara spaţiului bisericesc şi 
detaşate de momentele liturgice. 

Din punctul de vedere al formelor de expresie ale discursului religios, acesta poate fi: 
discurs religios monologat; discurs religios dialogat. 

Din punctul de vedere al intenţiilor de comunicare, distingem: cuvîntări religioase 

formative
35

; cuvîntări religioase informative
36

; cuvîntări religioase apologetice
37

, în care 
predomină atitudinea hegemonică

38
; d) cuvîntări religioase ecumenice

39
, în care predomină 

atitudinea conciliantă. 
Cuvîntările religioase formative urmăresc educarea comportamentului moral şi spiritual, 

în favoarea comuniunii cu restul membrilor comunităţii creştine. În această direcţie, 
predicile vor îmbrăca forma dialogată, specifică actului de spovedanie, a catehezelor 

săptămînale organizate în parohii, a orelor de educaţie religioasă din instituţia şcolară. În 
formă monologată, cuvîntările religioase formative cuprind majoritatea tipurilor de predici 
identificate în literatura de specialitate, deoarece nu există o formă pură de discurs 
moralizator, ci educarea comportamentului implică mai întîi informarea ucenicului despre 
specificul învăţăturii creştine şi apoi stimularea personalităţii sale prin analogie cu faptele 
deja prezentate.  

Cuvîntările religioase informative caracterizează catehumenatul, în special. Ele constau 
în cuvîntări de explicare a noţiunilor de dogmatică, liturgică, istorie bisericească, exegeză 
biblică, arheologie biblică şi lexicologie biblică. În formă dialogată, cele mai eficiente 
discursuri teologice sînt orele de religie, sau catehezele, deoarece ele permit un feed-back ce 

                                                 
34 Ibidem, p. 32.  
35 Cf. criteriilor de clasificare a tipurilor de discurs identificate de Charles Morris, op. cit., p. 125. 
36 Ibidem. 
37 Cf. George Aramă, op. cit., p.162.  
38 Cf. Mihail Neamţu, Antiteze, în „Canonul şi vestitorul Ortodoxiei”, nr. 6/45, iunie 2008, p. 21. 
39 Cf. Titi Dancă, Dialogul interreligios în teologia ortodoxă română contemporană, în “Studii 

Teologice”, nr. 1, 1991, p. 96-106; Nicolae Achimescu, Teologi ortodocşi români faţă de religiile 

necreştine, în “Studii teologice”, nr. 3, 1991, p. 125-152; Dumitru Popoiu, Creştinismul în agonie, în 
“Idei în dialog”, anul III, nr. 11, 2006, p. 46; Mihail Neamţu, Pluralul religiilor şi limitele analogiei, 

în “Idei în dialog”, anul III, nr. 9, 2006, p. 14-15. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.216 (2026-01-14 09:28:12 UTC)
BDD-A126 © 2011 Editura Universităţii „Alexandru Ioan Cuza”



 

asigură gradul de eficienţă al comunicării religioase didactice. Tot aici se includ şi 
prelegerile academice şi conferinţele religioase în formă dialogată, organizate pe teme 
specifice. În formă monologată, toate celelalte tipuri de discurs religios identificate în 
literatura de specialitate au funcţie informativă, dar efectul lor asupra auditoriului nu poate 
fi cuantificat.  

Cuvîntările religioase apologetice au drept scop inducerea unei atitudini hegemonice 

faţă de alte comunităţi religioase de confesiuni diferite sau necreştine. În general, forma de 
manifestare a unui discurs hegemonic este cea monologată, a conferinţelor religioase şi a 
omiliilor biblice. În literatura de specialitate contemporană, noţiunea de discurs hegemonic 
devine un atribut al politicului, definită fiind ca discurs al puterii, reprezentînd un set de 
sloganuri prin care este promovată capacitatea intelectuală şi personalitatea unui pretendent 
la un scaun mai sus decît cel pe care se află deja, imagine care se doreşte a fi diferită de cea 

a contracandidaţilor. La nivelul discursului religios, hegemonia apare atunci cînd este 
accentuată tentaţia puterii ideologice a confesiunii în raport cu celelalte, prin marcarea 
distincţiei ortodox-eretic. Prin această atitudine, discursul religios încetează a mai fi doar un 
discurs identitar, sugerînd „pretenţia de monopol asupra adevărului”

40
, prin discreditarea 

celorlalte confesiuni şi religii. Discursul religios hegemonic prezintă unele particularităţi la 
nivelul argumentării. În acest punct oratorul încetează a mai focaliza pe receptor, în 

încercarea de a-l convinge şi a-i obţine adeziunea la confesiune, vizînd în special 
discreditarea celorlalte culte religioase. Este un conflict doctrinar în care se urmăreşte 
recunoaşterea de către receptor a monopolului asupra adevărului teologic. 

În formă dialogată, discursul hegemonic se identifică în conferinţa religioasă 
confidenţială, care explică noţiuni de dogmatică, liturgică, morală pentru sublinierea şi 
conservarea unităţii propriei credinţe. Ca strategie argumentativă, discursul religios 

hegemonic este marcat de polemică, de prezentarea în paralel a argumentelor pro şi contra, 
legătura dintre propria credinţă şi celelalte fiind identificată printr-un raport disjunctiv. 
Intenţia de comunicare a acestui tip de discurs religios este păstrarea unităţii credinţei

41
 prin 

tolerarea celorlalte confesiuni sau religii necreştine. La nivel de strategie argumentativă, 
discursul religios hegemonic implică exprimarea în favoarea propriei opinii şi în contra 
opiniei străine, de aceea argumentele sînt pro şi contra, susţinute şi validate prin apelul 

permanent la sursă. 
Discursul religios ecumenic este numit frecvent dialog interreligios sau ecumenic. 

Dialogul ecumenic apare în special în perioada contemporană, ca urmare a tendinţelor 
lumii spre unificare în domeniile ştiinţific, economic, tehnic, social, cultural şi spiritual

42
. 

Aşa cum este descris în tratatele de specialitate, acest tip de discurs se manifestă cu 
precădere în formă dialogată. El presupune conlucrare interreligioasă

43
, relevînd un raport 

                                                 
40 Mihail Neamţu, Antiteze, în „Canonul şi vestitorul Ortodoxiei”, nr. 6/45, iunie 2008, p. 28. 
41 Cf. Visarion Moldoveanu, Ecumenismul în întrebări şi răspunsuri pe înţelesul tuturor, Editura 

Vicovia, Bacău, 2008, p. 18-19. 
42 Nicolae Achimescu, Teologi ortodocşi români faţă de religiile necreştine, în S.T., nr. 3, 1991, 

p. 212.  
43 Titi Dancă, Dialogul interreligios în teologia ortodoxă română contemporană, în S.T., nr. 1, 

1991, p. 99-101. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.216 (2026-01-14 09:28:12 UTC)
BDD-A126 © 2011 Editura Universităţii „Alexandru Ioan Cuza”



 

de convergenţă între creştini şi necreştini. Scopul dialogului ecumenic este întîlnirea 
religioasă între reprezentanţii diferitelor religii sau confesiuni pentru formularea punctelor 
de vedere comune în scopul realizării unor imperative ale umanităţii

44
. Dintr-un alt punct de 

vedere, discursul religios ecumenic vizează globalizarea mesajului creştin
45

, pentru evitarea 
dezbinării creştinismului. Discursul religios ecumenic funcţionează cu precădere în direcţie 
socială, productiv fiind în formularea, aplicarea şi respectarea drepturilor omului. Intenţia 

de comunicare a acestui tip de discurs religios este unitatea credinţelor
46

. Momentul 
specific dialogului ecumenic, din perioada anului bisericesc, este ultima săptămînă a lunii 
ianuarie. Coordonatele esenţiale ale conlucrării între religii constau în: studierea raporturilor 
dintre creştinism şi celelalte religii, în scopul evidenţierii elementelor comune şi colaborarea 
pe tărîm practic

47
. Îndeplinind funcţie socială, tematica discursului religios ecumenic 

distinge un tip de predică socială, axată pe corelaţia între învăţătura creştină universală şi 

slujirea aproapelui, urmărind statornicirea relaţiilor comunitare creştine.  
3. Concluzii 

În toate tipurile de discurs religios, identificate atît după criteriile literaturii de 
specialitate, cît şi din perspectiva pragmaticii, trebuie precizat că scopul fundamental al 
fiecărui gen este „mîntuirea” credincioşilor. Implicarea diferitelor sisteme de comunicare 
pentru atingerea acestui scop, descriu un cadru de cunoaştere multipolar, cu un grad de 

complexitate ridicat. Interesul de cunoaştere al fiecărei persoane de astăzi permite 
conturarea mai multor tipuri de profile spirituale, iar acum se pune radical problema 
distincţiei între „catehumen” şi „întrebătorul acestui veac”

48
. Tipologizarea discursului 

religios actual, după criterii din ce în ce mai ramificate, se datorează nevoii de 
reactualizare a conţinuturilor biblice la imperativele reale ale umanităţii. Dacă 
începuturile creştinismului distingeau teologia ca „regina scientiarum”, astăzi ştiinţele se 

rup total de spiritualitate, iar formele de cunoaştere se exteriorizează în cadrul universitar, 
îmbrăcînd limbaje solemne, elevate, specializate pe domenii distincte.  

 
Bibliografie 

Aramă, George, Elemente de omiletică specială, Editura Librăriei „Principele Carol”, 

Bucureşti, 1930 

Balan, Ioan, Limba cărţilor bisericeşti, Tipografia Seminarului Greco-Catolic, Blaj, 1914 

Baylon, Christian, Mignot, Xavier, Comunicarea, trad. Ocneanu Ioana, Zăstroiu Ana, 

Editura Universităţii „Alexandru Ioan Cuza”, Iaşi, 2000 

Bria, Ion, Dicţionar de teologie ortodoxă, Editura IBMBOR, Române, Bucureşti, 1981 

Călugăr, Dumitru, Catehetica, Editura IBMBOR, Bucureşti, 1984 

Călugăr, Dumitru, Catehetica, Editura Renaşterea, Cluj-Napoca, 2002 

Chivu, Gheorghe, Civilizaţie şi cultură. Consideraţii asupra limbajului bisericesc actual, 

Editura Academiei Române, Bucureşti, 1997 

                                                 
44 Ibidem, p. 103.  
45 Dumitru Popoiu, Creştinismul în agonie, în „Idei în dialog”, anul III, nr. 11, 2006, p. 46. 
46 Cf. Visarion Moldoveanu, op. cit., p. 18-19. 
47 Titi Dancă, op. cit., p. 99-101. 
48 Mihail Neamţu, op. cit., p. 14-15. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.216 (2026-01-14 09:28:12 UTC)
BDD-A126 © 2011 Editura Universităţii „Alexandru Ioan Cuza”



 

Fârte, Gheorghe, Comunicarea. O abordare praxiologică, Editura demiurg, Iaşi, 2004 

Fiske, John, Introducere în ştiinţele comunicării, tr. Monica Mitarcă, Polirom, Iaşi, 2003 

Golu, Mihai, Dinamica personalităţii, Editura Paideia, Bucureşti, 2005 

Grigoraş, Costache, Propovăduiţi Evanghelia la toată făptura, Editura Trinitas, Iaşi, 2000 

Moldoveanu, Visarion, Ecumenismul în întrebări şi răspunsuri pe înţelesul tuturor, Editura 

Vicovia, Bacău, 2008 

Morris, Charles, Fundamentele teoriei semnelor, tr. Delia Marga, Editura Fundaţiei pentru 

Studii Europene, Cluj-Napoca, 2003 

Morris, Charles, Signs, Language and Behaviour, Prentice-Hall, New-York, 1946 

Munteanu, Eugen, Lexicologie biblică românească, Editura Universităţii „Alexandru Ioan 

Cuza”, Iaşi, 1995 

Răducă, Vasile, Ghidul creştinului ortodox de azi, Editura Humanitas, Bucureşti, 1998 

Stéphanos, Episcop de Nazians, Slujiri sacerdotale şi harisme în Biserica Ortodoxă, tr. 

Felicia Dumas şi Adrian Dinu, Editura Institutul European, Iaşi, 1998 

Şoitu, Laurenţiu, Comunicare şi acţiune, Editura Institutului European, Iaşi, 1997 

Vâlcu, Angelica, Funcţionarea discursului specializat, Editura „Ştefan Lupaşcu”, Iaşi, 

2003 

Studii şi articole 

Achimescu, Nicolae, Teologi ortodocşi români faţă de religiile necreştine, în S.T., nr. 3, 

1991 

Dancă, Titi, Dialogul interreligios în teologia ortodoxă română contemporană, în S.T., nr. 

1, 1991 

Guia, Sorin, Întrebarea ca strategie argumentativă, în  Comunicarea: ipoteze şi ipostaze, 

Editura Universităţii „Alexandru Ioan Cuza”, Iaşi, 2008 

Moldovan, Ilie, Pregătirea morală a preotului pentru predică, în T.R., nr. 35-38, Sibiu, 

1985 

Neamţu, Mihail, Antiteze, în „Canonul şi vestitorul Ortodoxiei”, nr. 6/45, iunie 2008, p. 21 

Neamţu, Mihail, Pluralul religiilor şi limitele analogiei, în „Idei în dialog”, anul III, nr. 9, 

2006 

Popoiu, Dumitru, Creştinismul în agonie, în „Idei în dialog”, anul III, nr. 11, 2006 

Zafiu, Rodica, Arhaism şi inovaţie în limbajul religios, în Diversitate stilistică în româna 

actuală, Editura Universităţii, Bucureşti, 2001 

Surse internet 

http://ebooks.unibuc.ro/filologie/Zafiu/28.htm 

 

 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.216 (2026-01-14 09:28:12 UTC)
BDD-A126 © 2011 Editura Universităţii „Alexandru Ioan Cuza”

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

http://www.tcpdf.org

