
 

 
ALIL, t. LI, 2011, Bucureşti, p. 153–175 
 
 
 
 
 
 
 

 
 
 
 
 

CÂMPUL  SEMANTIC  AL  IUBIRII  ÎN  COMEDIILE  PLAUT INE 
 

IOANA-RUCSANDRA  DASCĂLU∗ 
GABRIELA-EMILIA  DASCĂLU∗∗ 

 

1. Consideraţii cu privire la curentul lingvistic structuralist 

1.1. Structuralismul este curentul lingvistic predominant în lingvistica secolului al 
XX-lea, propunând drept concepţie proprie viziunea asupra limbii ca sistem, în interiorul 
căruia fiecare termen se defineşte prin raporturile pe care acesta le întreţine cu alţi termeni 
(Scurtu 2006: 25). Se vor înfiinţa mai multe şcoli structuraliste: şcoala de la Praga (cu 
reprezentanţi precum R. Jakobson, N. Trubetzkoy), şcoala funcţională (cu specialişti ca 
R. Jakobson, A. Martinet), şcoala de la Copenhaga (susţinută de nume ca L. Hjelmslev, 
V. Brøndal), descriptivismul american (având reprezentanţi ca L. Bloomfield, E. Sapir, 
Z.S. Harris) (Scurtu 2006: 25–28). În principal, structuralismul va intra în opoziţie cu 
lingvistica generativă şi cu lingvistica cognitivă. Spre exemplu, Moechler şi Auchlin (2000: 
20) prezintă opoziţia între semantica structurală, care presupune analiza sensului în trăsături 
semantice, ca unităţi cu sens minimal şi semantica cognitivă, care studiază lexicul din 
perspectiva proceselor cognitive. Un moment decisiv în semantica modernă îl reprezintă 
analiza limbajului din punctul de vedere al câmpurilor semantice. Iniţiatorul acestui gen de 
semantică a fost Jost Trier, a cărui carte Der deutsche Wortschatz im Sinnbezirk des 
Verstandes (1931) introduce noţiunea de Wortfeld (câmp semantic), compus din cuvinte cu 
semnificaţie similară sau identică, spre exemplu câmpul semantic al proprietăţilor 
intelectuale în limba germană, analizat în două etape sincronice: secolul al XIII-lea şi 
secolul al XIV-lea. Este primul lingvist, care, preluând de la Humboldt principiul articulării 
limbii şi de la Saussure concepţia asupra limbii ca sistem, va aplica aceste idei şi în 

                                                 
∗ Universitatea din Craiova, str. Alexandru Ioan Cuza, nr. 13–15, România. 
∗∗ Palatul Copiilor Craiova, str. Simion Bărnuţiu, nr. 20, România. 
 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.216 (2026-01-14 07:54:21 UTC)
BDD-A1224 © 2011 Editura Academiei



 
 
 
 
 
 
 

IOANA-RUCSANDRA  DASCĂLU, GABRIELA-EMILIA  DASCĂLU 

 

154 

domeniul lexicului. I-au succedat câmpurile asociative ale lui Bally şi câmpurile 
morfosemantice ale lui Guiraud sau câmpurile lingvistice ale lui Duchácek (cf. María 
Martín Rodriguez 1999: 22). O tipologie a câmpurilor semantice va fi trasată şi de 
L. Weisgerber, care va distinge între câmpuri semantice cu un singur strat şi câmpuri 
semantice cu mai multe straturi, folosind drept criteriu punctul de vedere, care este util în 
organizarea câmpurilor. Distincţia care se face între precursorii câmpurilor semantice şi 
specialiştii care au perfecţionat această metodă este chiar caracterul ştiinţific al cercetărilor 
acestor autori. În secolul al XIX-lea se situează în primul rând lingviştii care au intuit 
existenţa câmpurilor semantice, cum sunt E. Tegnér, C. Abel etc., la sfârşitul secolului al 
XIX-lea, K.W.L. Heyse, R.M. Meyer şi, în prima jumătate a secolului al XX-lea, J. Trier, 
W. Porzig, L. Weisgerber, cu câmpuri semantice structurate şi, cu câmpuri semantice 
paradigmatice, F. de Saussure, A. Stöhr, H. Werner, tot la începutul secolului al XX-lea. 
Fundamentarea semanticii structurale ca ştiinţă a fost realizată de L.J. Prieto, Hjelmslev, 
A.J. Greimas, E. Coşeriu (cf. Iliescu, Wald 1981: 6). Metoda lingvistului J. Trier s-a 
continuat în lingvistica europeană, la reprezentanţi precum L. Hjelmslev, A. Greimas, 
B. Pottier, E. Coseriu, H. Geckeler, J. Lyons (Blank 2001: 15). 

1.2. Semantica structuralistă va lua amploare mai cu seamă în ultima jumătate a 
secolului al XX-lea. Continuatoare a Sprachinhaltsforschung, va găsi în Coşeriu specialistul 
care generează un model complet, sistematic şi aparent perfect pentru studiul lexicului unei 
limbi. Acesta a valorificat cu succes principiile Şcolii de la Praga, preluate din fonologie. 
Precum în fonologie, lexicul deţine opoziţii de tip privativ (cu trăsături distincte pe care un 
termen le conţine, în comparaţie cu un alt termen), de tip gradual (anumiţi termeni posedă o 
trăsătură comună, dar cu grade diferite), echipolente (fiecare termen se caracterizează 
printr-o trăsătură distinctivă proprie). Dintre acestea, criteriul opoziţiei constituie trăsătura 
majoră în constituirea unui câmp lexical: 

„Numai prin opoziţii distinctive configuraţia semantică a unui câmp devine o adevărată 
structură lingvistică. Apoi, trebuie presupus că fiecare câmp conceptual deţine un conţinut (o 
valoare) unitară şi că acest conţinut se subdivide cu ajutorul opoziţiilor între termeni (cuvinte) 
care îl alcătuiesc. În schimb, prin valoarea sa unitară, un câmp se opune altor câmpuri, în 
acelaşi mod în care, în fonologie, vocalele se opun consoanelor şi în gramatică timpurile 
verbului, de exemplu, se opun modurilor şi pronumelor personale, pronumelor demonstrative. 
Spus în alt mod: în practică, un câmp se stabileşte pe baza opoziţiilor între cuvinte şi se 
termină acolo unde o nouă opoziţie ar cere ca valoarea unitară a câmpului să se schimbe într-o 
valoare distinctă, adică, atunci când nu se mai opun cuvintele ca atare altor cuvinte, ci întregul 
câmp se transformă în termenii unei opoziţii de ordin superior” (Coseriu, Principios de 
semántica estructural, 1977, apud Unceta Gómez 2009: 105). 

1.3. Maria Grossmann este autoarea unui studiu despre adjectivele care trimit la culori 
în şase limbi (1988), pornind de la lexematica lui E. Coşeriu. 

Angela Bidu-Vrănceanu îşi propune să analizeze terminologia culorilor în limba 
română (1976), urmând metoda unor mari lingvişti precum Pottier, Greimas şi Coşeriu, 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.216 (2026-01-14 07:54:21 UTC)
BDD-A1224 © 2011 Editura Academiei



 
 
 
 
 
 
 

CÂMPUL  SEMANTIC  AL  IUBIRII  ÎN  COMEDIILE  PLAUTINE 

 

155 

adică extinzând descrierea structurală, care cunoscuse rezultate notabile în sfera fonologiei 
şi a morfologiei, în domeniul vocabularului1. 

2. Opţiunile anterioare de cercetare 

2.1. Înaintea apariţiei studiilor structuraliste despre câmpuri semantice în limba latină, 
se regăsesc studii despre vocabularul limbilor clasice, scrise după principiile tradiţionale ale 
filologiei clasice. E. Burck, în Römische Wesenszüge der augusteischen Liebeselegie2 
explică influenţa tragediei şi comediei romane asupra poeziei elegiacilor. P. Flury, în Liebe 
und Liebessprache bei Menander, Plautus und Terenz, urmăreşte motivele comune poeţilor 
comici latini şi elini, precum şi studierea modului de expresie al personajelor de comedie, 
după criterii lexicale şi literare. Edith Fischer, în Amor und Eros. Eine Untersuchung des 
Wortfeldes Liebe im Lateinischen und Griechischen (Fischer 1973), studiază câmpul 
conceptual al iubirii (der Begriff amor); autoarea stabileşte deosebiri între termeni latini ca 
amor/cupido, amor/amicitia, amor/pietas şi termeni elini precum e!rw"-filiva. Cartea lui 
R. López Gregoris, El amor en la comedia latina (Análisis léxico y semántico) (vezi López 
2002: 19), prezintă câmpul semantic al iubirii în opera poeţilor comici latini, folosind teorii 
ale unor autori cum sunt Baldinger, Coşeriu, Greimas, Lyons, Pottier, a căror metodă a 
presupus identificarea elementelor minimale pentru a întreprinde studiul unor zone lexicale 
izolate: conceptul de câmp semantic, cu noţiunile de arhilexem, lexem, arhisemem, semem. 

2.2. În ultimele decenii, studiile cu privire la lexicul limbii latine s-au aflat sub directa 
influenţă a teoriilor câmpurilor semantice din lingvistica modernă: J.N. Adams, On the 
Semantic Field put-throw in Latin („Classical Quarterly”, 24, 1974, 142–160), F. Rodríguez 
Adrados, Estudios de lingüística general (Barcelona, 1969), El campo semántico del amor 
en Safo („Revista Española de Lingüística” [RSEL], vol. 1, 1971, 5–24), Tesis doctorales de 
orientación estructuralista dirigidas por el Dr. R. Adrados (RSEL, vol. 2, 1972, 409–425, 
Las clasificaciones lingüísticas (Doce ensayos sobre el lenguaje, Madrid, 1974, 175–194) şi 
A.M. Rodríguez Martín, El campo semántico de dar en latín arcaico y clásico. Estudio 
structural (Tesis doctoral, Universidad Autónoma de Madrid, 1992). 

                                                 
1 Lucrarea de doctorat Teoria câmpurilor lexicale (Cu aplicaţie la terminologia populară a 

formelor de relief pozitiv), susţinută de Dinu Moscal în anul 2010 la Universitatea „Alexandru Ioan 
Cuza” din Iaşi, constituie, de asemenea, o excelentă prezentare a noţiunii de câmp lexical, de la 
primele încercări de structurare a lexicului până la stadiul actual al investigaţiei. Datele teoretice au 
fost aplicate la terminologia populară a formelor de relief pozitiv în limba română. 

2 „Hermes”, 80, 1952, p. 163–200, lucrare pe care nu am avut-o la dispoziţie, dar despre care 
am luat cunoştinţă de la P. Flury (1968). 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.216 (2026-01-14 07:54:21 UTC)
BDD-A1224 © 2011 Editura Academiei



 
 
 
 
 
 
 

IOANA-RUCSANDRA  DASCĂLU, GABRIELA-EMILIA  DASCĂLU 

 

156 

3. Despre structură în lexic 

3.1. În lingvistica modernă aplicarea structurii la nivelul vocabularului se va dezvolta 
în metoda câmpurilor, enunţată pentru prima dată de Jost Trier:  

„câmpurile sunt realităţi vii intermediare între cuvinte individuale şi totalitatea vocabularului; 
ca parte a unui întreg, au în comun cu unităţile lexicale proprietatea de a fi integrate într-o 
structură mai vastă (sich ergliedern, a se structura) şi, cu lexicul, proprietatea de a fi 
structurate în unităţi mai mici” (apud Lyons 1995: 253).  

Dicţionarul de specialitate editat de Larousse (1994) identifică determinarea unui 
câmp în lingvistică cu structurarea unui domeniu anumit şi defineşte câmpul semantic drept 
„aria acoperită de un cuvânt sau un grup de cuvinte într-un domeniu de semnificaţie al 
limbii ” . Ca definiţie mai recentă o cităm pe aceea a lui Georges Mounin (1995: 65): 
„ansamblu de unităţi lexicale care denotează un ansamblu de concepte incluse într-un 
concept-etichetă care defineşte câmpul” . 

Definiţia cea mai cuprinzătoare a câmpului semantic îi aparţine însă lui E. Coseriu 
(1975–1976: 31):  

„paradigme constitué par des unités lexicales de contenu (les sèmes) se partageant une zone de 
signification continue commune et se trouvant en opposition immédiate les unes avec les 
autres” (paradigmă constituită din unităţi lexicale de conţinut – seme – care îşi împart o zonă 
de semnificaţie continuă comună şi se află în opoziţie imediată unele cu altele),  

de vreme ce evidenţiază relaţiile stabilite între membrii unui domeniu lexical, opoziţiile 
semantice care asigură însăşi delimitarea câmpului semantic, pornind de la premisa că 
acesta este alcătuit din termenul prezent şi termenii pe care prezenţa sa îi exclude (Coseriu 
1968: 16). 

3.2. Un factor de importanţă majoră în studiul vocabularului îl constituie realitatea 
extralingvistică, care este utilizată în delimitarea câmpurilor semantice pentru a decide 
relaţii de opoziţie sau de identitate lexico-semantice. Astfel priveşte lingvistul Coşeriu 
lexicul unei limbi, format dintr-o multitudine de câmpuri semantice, care intră în relaţie de 
opoziţie cu alte câmpuri semantice:  

„Il faut donc supposer que chaque champ conceptuel a un contenu (une valeur) unitaire et que 
ce contenu est subdivisé par des oppositions entre termes (mots) à l’intérieur du champ même. 
Par sa valeur unitaire, par contre, un champ s’oppose aux consonnes et en grammaire les 
temps du verbe, par exemple, s’opposent aux modes” (Bidu-Vrănceanu 1976: 37). 

3.3. În studiul pe care l-am întreprins asupra textelor plautine, în primul rând am 
identificat termenii care desemnează, în limba latină, iubirea, încercând astfel să stabilim, 
într-un sistem omogen, interacţiunea acestora şi opoziţiile care apar între ei; astfel, am notat 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.216 (2026-01-14 07:54:21 UTC)
BDD-A1224 © 2011 Editura Academiei



 
 
 
 
 
 
 

CÂMPUL  SEMANTIC  AL  IUBIRII  ÎN  COMEDIILE  PLAUTINE 

 

157 

ca echivalenţi latini cinci cuvinte: amor, caritas, pietas, beneuolentia, studium, elemente 
virtuale ale structurii lexicale urmărite. Delimitarea subiectului pe care ne-am propus-o – 
vocabular erotic, dar şi perimetrul de studiu restrâns la opera unui singur autor latin, Plautus 
– nu au permis o contribuţie notabilă în acest sens, de vreme ce, după cum am descoperit în 
lexiconul lui Lodge, doi termeni lipsesc în totalitate (caritas şi beneuolentia), iar ceilalţi trei 
manifestă o sferă de semnificaţie heteroclită, în care singur amor este specializat pentru 
exprimarea sentimentului erotic, în timp ce pietas desemnează iubirea paternă sau 
religioasă, deci respectul, veneraţia, iar studium preia înţelesul pasionalităţii, al preocupării 
intense şi al interesului erotic şi non-erotic. 

În evoluţia către limba poeziei elegiace apare un termen, care va fi preluat ulterior: 
metaforicul cura, sinonim al lui amor; se găsesc mai multe exemple în care cura îşi 
păstrează sensul propriu, dar este întrebuinţat în contexte erotice: 

Mer 19–21: „Nam amorem haec cuncta uitia sectari solent./ Cura, aegritudo, nimiaque 
elegantia –/ Haec non modo illum qui amat, sed quemque attigit/ Magno atque solido multat 
infortunio” (Căci toate aceste lipsuri urmăresc iubirea,/ Grija, boala, eleganţa excesivă –/ Îl 
lovesc nu numai pe cel care iubeşte, dar pe oricine/ Îl atinge, cu o mare şi constantă 
nefericire); 
Mer 870: „non amittunt hi me comites: cura, miseria, aegritudo”.  

Printr-o identificare între cura, dolor şi amor, acest substantiv devine, în două situaţii, 
echivalent al sentimentului iubirii, pe care îl defineşte însă mai precis calitativ, îl conotează: 

Ps 20–21: <Calidorus> „Cape has tabellas, tute hinc narrato tibi,/ Quae me miseria et cura 
contabefacit” (Ia aceste tăbliţe, îţi vor povesti cu siguranţă,/ Ce nefericire şi grijă mă apasă). 

4. Delimitarea câmpului semantic al iubirii în comediile plautine 

4.1. Principiul lexematic al funcţionalităţii 

4.1. În lucrarea de faţă intenţionăm prezentarea familiei lexicale a verbului amare după 
principiile lexematicii, care, considerăm, oferă o viziune mai sintetică, superioară teoretic 
asupra vocabularului ales, evidenţiind o multitudine de lacune, precum absenţa incoativului 
verbului amare sau absenţa unei perechi după modelul destinator-destinatar: uendo – emis, do 
– accipis, însă amo – amaris şi, de asemenea, existenţa unor opoziţii graduale în interiorul 
câmpului semantic al iubirii: animum adicere – expetessere – demori/perire – deperire, 
precum şi crearea unui subcâmp serial: uidere – alloqui – tangere/attingere – sauium dare. 
Din cauza lacunelor privind cuvintele care exprimă dragostea (avem la dispoziţie numai trei 
substantive: amor, pietas, studium), care să ne permită evidenţierea nuanţelor diferite ale unei 
structuri semantice funcţionale, după cum realizează cercetătoarea E. Fischer, care a avut însă 
la dispoziţie, într-o viziune diacronică, totalitatea textelor scrise în latină, am recurs, pentru 
prima parte a lucrării, la o perspectivă strict structuralistă, aplicată la o familie de cuvinte, 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.216 (2026-01-14 07:54:21 UTC)
BDD-A1224 © 2011 Editura Academiei



 
 
 
 
 
 
 

IOANA-RUCSANDRA  DASCĂLU, GABRIELA-EMILIA  DASCĂLU 

 

158 

familia verbului amare; verbul amare este arhilexemul câmpului, hiperonim datorită 
generalităţii şi extensiunii valorilor sale semantice, pe care celelalte componente derivate din 
radicalul său nu le deţin. Arhilexemul este noţiunea care atrage într-un subansamblu cuvintele 
care fac parte din respectivul câmp semantic (Iliescu 2008: 95). 

4.1.2. În primul rând vom urmări, în această lucrare, reflectarea principiilor 
lexematicii în analiza câmpului semantic al iubirii în piesele de teatru plautin, oferind pentru 
fiecare situaţie contexte specifice, în care se verifică teoria enunţată. Principiul lexematic al 
funcţionalităţii (Coseriu 1976: 14) susţine solidaritatea între planul conţinutului şi planul 
expresiei, adică pentru diferitele acţiuni posibile există corespondenţe în limbile noastre. Nu 
există unităţi de expresie, dacă nu le corespund unor unităţi de conţinut (Lopez Gregoris 
2002: 19). Astfel, semele [+uman] şi [+divin] caracteristice actantului prim al verbului 
amare, care produc şi schimbarea semantică dinspre semnificaţia [+erotic] spre aceea de 
fauere alicui (a proteja, a avantaja pe cineva), nu se regăsesc în derivaţii verbului amare 
care denumesc persoana, actantul: amans, amator, amicus şi nici în substantivele care 
descriu evenimentul propriu-zis: amor, amatio. Printr-o deducţie identică aflăm deosebirile 
care sunt determinate de natura celui de al doilea actant: astfel, când cel de-al doilea actant 
al verbului, obiectul, are drept trăsătură clasematică [+uman], membrii familiei lexicale se 
găsesc în concordanţă şi omogenitate semantică; dacă, însă, al doilea actant al verbului este 
înlocuit de un infinitiv, arhilexemul amare părăseşte sfera eroticului, schimbare care nu este 
însă reflectată în ceilalţi membri, derivaţi; opoziţia care se creează astfel este amare: placere 
sau amor: studium (de vreme ce, în definiţia din THLL, dar şi în examinarea textelor 
plautine, nu am descoperit pentru derivaţii amor, amator, amicus, amans opţiunea in res, 
care ar extinde aceste lexeme dincolo de sfera eroticului). 

4.1.3. Într-un caz similar, pentru verbul amare nu există un derivat incoativ, pentru a 
exprima începerea acţiunii preferându-se mijloace exclusiv lexicale: perifraze precum 
animum adicere, animum in aliquo/aliqua re/alicubi esse, animum conferre, animum 
transferre, animum adiungere, animum inducere. Exprimarea momentului iniţial, al 
începutului acţiunii exprimate de verb este o chestiune morfologică de aspect, care poate fi 
exprimată perifrastic, prin intermediul verbelor occipere: 

Mer 13: „Ibi amare occepi forma eximia mulierem” (Am început să iubesc o femeie cu un 
fizic excelent) 

sau coepisse: 

Cist 94–95: „...consuetudine/ Coepi amare contra ego illum et ille me” (din obişnuinţă am 
început să îl iubesc eu pe el şi el pe mine) 

şi incipere: 

Rud 462: „satin néquam sum, ut pote qui hodie amare inceperim?” (oare sunt netot, eu care azi 
am început să iubesc?). 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.216 (2026-01-14 07:54:21 UTC)
BDD-A1224 © 2011 Editura Academiei



 
 
 
 
 
 
 

CÂMPUL  SEMANTIC  AL  IUBIRII  ÎN  COMEDIILE  PLAUTINE 

 

159 

Sufixarea în -sco, pentru care există o atestare la Naeuius amasco, este neproductivă 
în latina ulterioară, prin urmare, alături de construcţia perifrastică, am întâlnit şi la Plautus şi 
la Terentius expresia metaforică animum adicere, interesantă pentru că un instrument 
gramatical-incoativul este exprimat prin mijloace exclusiv lexicale. 

4.1.4. În THLL remarcăm cât de variate sunt interpretările lui animus, pornind de la o 
clasificare generală, filosofică: 

I. „animus uniuerse omnes facultates yucikaV" comprehendit, opponitur corpori” 
restrânsă la intelect: II. „cogitandi facultas”  şi în relaţie cu sentimentul: III. „concupiscendi 
facultas, uoluntas”  sau IV. „sentiendi facultas” . 

Iniţial nu a existat legătură, la nivelul exprimării latine, între animus şi amare, iar 
expresii de tipul animum in aliquo/aliqua re/alicubi esse desemnează atenţia direcţionată: 

Aul 181: „nunc domum properare proper. Nam egomet sum hic, animus domi est” (acum mă 
grăbesc spre casă. Căci eu sunt aici, sufletul meu e acasă);  
Per 709: „...nam animus iam in nauist meus” (căci sufletul meu este în navă). 

4.2. Principiul lexematic al opoziţiei 

4.2.1. Un alt principiu al lexematicii, denumit principiul opoziţiei, stabileşte că lexicul 
funcţionează cu ajutorul opoziţiilor, a trăsăturilor distinctive care diferenţiază un cuvânt de 
altul (López 2002: 20). 

Semantismul variat pe care îl exprimă verbul amare (dragostea între sexe diferite sau 
faţă de copii, sentimentul de prietenie sau acela de familie, aprecierea pozitivă şi, prin 
schimbare semantică, rugămintea sau salutul)3 ne determină să îl considerăm entitatea 
lingvistică cu cea mai vastă sferă de acoperire a noţiunii de iubire. În opoziţia care poate 
apărea în structura vocabularului între un termen marcat (intensiv) şi un termen nemarcat 
(extensiv)4, cu specificarea că putem folosi elementul nemarcat pentru cel marcat, verbul 
amare capătă această valoare neutră (poate fi interpretat ca dragoste intelectuală, dragoste 

                                                 
3 Ernout şi Meillet (1959) îl definesc ca termen general, întrebuinţat cu toate accepţiile. În 

THLL, găsim următoarea clasificare: „de amore inter diuersos sexus uel in pueros, fauere alicui, 
magni aestimare, de amore inter familiares, consanguineos, ciues: in usu est tam de affectu stabili 
quam de animo ob singula bene facta grato et contento, de amore in res...”. A. Lopez Lopez (1980) 
sintetizează următoarele înţelesuri: „iubirea între personaje de sex diferit, sentimentul de prietenie, 
sentimentul între părinţi şi copii, aprecierea pozitivă a persoanelor sau lucrurilor”. În lucrarea 
specializată a lui Lodge (1962, volumen primum A–L, Vocabula Punica), se întâlneşte următoarea 
completare în articolul despre cuvântul amare: „in adiurationibus, precationibus, salutationibus”. 

4 E Coseriu (1964) descrie termenii lingvistici potrivit opoziţiei nemarcat–extensiv, marcat–
intensiv, iar John Lyons (1995: 96–97) explică astfel această diferenţiere: „Termenul nemarcat are un 
sens mai general, neutru în raport cu o anumită opoziţie; sensul său specific negativ este derivat şi 
secundar, fiind, de fapt, o coincidenţă a opoziţiei sale contextuale cu termenul pozitiv (non-neutru)”. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.216 (2026-01-14 07:54:21 UTC)
BDD-A1224 © 2011 Editura Academiei



 
 
 
 
 
 
 

IOANA-RUCSANDRA  DASCĂLU, GABRIELA-EMILIA  DASCĂLU 

 

160 

fizică sau o combinaţie a celor două), indiferent de regimul gramatical pe care îl are: fie 
absolute, fie urmat de acuzativul pronumelui/al numelui sau la diateză-activă şi pasivă; în 
seria exemplelor citate, amare desemnează sentimentul, fără o precizare anumită şi 
dragostea trupească, oscilând între [+spiritual] şi [+fizic] 5. 

4.2.2. Această identitate de conţinut, includere totală a înţelesului verbului amare în 
toate celelalte elemente care alcătuiesc câmpul semantic şi, din punct de vedere formal, 
calitatea sa primară (în vreme ce alte cuvinte din aceeaşi familie, amor, amator, amicus, 
amabilis, amatorculus, amatio, amasius sunt derivate) verifică definiţia arhilexemului unui 
câmp semantic ca o unitate al cărei conţinut este identic cu conţinutul comun a două sau mai 
multe unităţi ale structurii lexematice6.  

4.2.3. Primul actant din punct de vedere sintactic este subiectul gramatical, pe care îl 
examinăm potrivit aşa-numitelor claseme animat/inanimate–uman/animal, recunoscând ca 
unică posibilitate de realizare trăsătura [+uman]; iubirea este sentiment specific uman, 
primul actant este exclusiv uman (chiar dacă subiectul este neexprimat); personificări nu am 
întâlnit în textele plautine analizate, iar în situaţia când amare are ca prim agent [+divin] 
apare schimbarea semantică (fauere alicui sau in adiurationibus, precationibus, 
salutationibus7):  

Am 597: „neque, ita di me ament”; 
Mo 170: „ita me di ament, lepidast”; 
Poe 440: „Ita me Iuppiter amabit”; 
Men 278: „Di te amabunt, quisquis es”; 
Poe 289: „Ita me di ament ut illa me amet malim”; 
Poe 1219: „ita me di amabunt ut amabunt ut ego… illam uxorem ducam”;  
Ba 895: „Ita me Iuppiter, Iuno, Ceres… dique omnes ament ut ille cum illo neque cubat”. 

Primul agent este subînţeles, chiar dacă nu este exprimat, marcat fiind de desinenţa 
personală, în plus contextul clarificându-l întotdeauna; al doilea actant, obiectul, nu apare în 
mod necesar; regăsim aşadar trei cazuri: obiect neexprimat, verbul fiind astfel nedeterminat; 
absenţa complementului de obiect este suplinită de prezenţa adverbelor de 
intensitate/activitate:  

                                                 
5 Montero Cartelle (1991: 212, nota 5): „Inutil parece avertir que tanto amor como amare a 

través de toda la latinidad, y tanto en prosa como en verso, se pueden eufemisticamente de las 
relaciones sexuales entre distintos o mismos sexos”. Adams (1987: 188) remarcă: „Love, in an 
emotional sense, might be described as a concomitant of the sexual act. Amo was sometimes 
transferred euphemistically to the physical act”. 

6 Coseriu (1973: 48-56): „Ein Wortfeld wird oft durch ein archilexematisches Wort dargestellt, 
das seinem Gesamtwert entspricht”. 

7 Vezi în THLL; şi Lodge Duckworth (1971: 332) a remarcat natura colocvială a dialogului 
comic plautin, care conţine întrebuinţarea unei serii de expresii de salut şi de adio („Di te 
amabunt/ament, salue, quid agis, quid fit, uale, bene ambula...”). 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.216 (2026-01-14 07:54:21 UTC)
BDD-A1224 © 2011 Editura Academiei



 
 
 
 
 
 
 

CÂMPUL  SEMANTIC  AL  IUBIRII  ÎN  COMEDIILE  PLAUTINE 

 

161 

Mi 625: „nihil amas, umbra es amantis magis quam amator, Pleusicles”; 
Poe 153: „amo immodeste”; 
Mo 243: „videas eam medullitus me amare”. 

4.3. Principiul lexematic al sistematicităţii  

Principiul sistematicităţii stabileşte că acelaşi tip de diferenţe se prezintă în manieră 
ordonată. Verbul amare încalcă acest principiu al sistematicităţii, câtă vreme nu are nicio 
pereche precis delimitată, căreia să îi corespundă, după modelul cauză–efect. 

În limba latină, în studiile structurale semantice dedicate verbelor a vedea şi a da, 
alcătuite de B. García Hernández şi A. María Martín Rodríguez potrivit categoriilor 
gramaticale de destinator şi destinatar, au fost evidenţiate relaţiile care apar între acestea şi 
acţiunea verbală; astfel, prin variaţia persoanei gramaticale pentru verbul dare se stabileşte 
următoarea relaţie: do–accipis, ceea ce nu se întâmplă însă pentru amare, care nu are un verb 
diferit de consecuţie, ci diateza pasivă realizează această înlănţuire logică: amo–amaris. 

4.4. Principiul lexematic al neutralizării 

4.4.1. Principiul lexematic al neutralizării arată că, în anumite situaţii, opoziţiile 
lingvistice încetează, ele nu funcţionează cu obligativitate şi în anumite cazuri se suspendă. 
Sau, în unele situaţii, anumite trăsături semantice dispar; spre exemplu, trăsătura [+erotic] este 
atenuată la substantivul amicus, care, în principal, denumeşte prietenul, în vreme ce amator şi 
amans sunt termeni exclusiv erotici. Caracteristică pentru termenul amator este forma sa de 
nume de agent, alcătuită cu sufixul -tor, asimilând în limba latină valorile celor două 
formaţiuni sufixale indoeuropene -tor şi -ter8 din greacă şi indo-iranică, care indică deopotrivă 
autorul unui act îndeplinit şi agentul destinat pentru o anumită acţiune; în THLL (1827–1829), 
se face distincţia lexicografică între Don. Ter. Andr. 1,1, 49 (76): „amator fingi potest, amans 
uere amat” sau glose antice Mart. Cap 4, 368: „non enim sequitur ut... qui amat amator sit”9, 
cu o diviziune de dicţionar semantică tripartită: „a) de amore feminarum uel puerorum, b) de 
amicitia, fauore, uel amore familiari” şi „3) de amore in res”; la Plaut întâlnim exclusiv prima 
categorie, în care amator poate fi echivalat cu elinul e*rasthv". 

4.4.2. Acelaşi tip de construcţie, adjectivală şi substantivală, prezintă şi amicus în 
sintagme adjectivale:  

                                                 
8 Benveniste (1975: 57-62): „Les noms latins en -tor assument à la fois les deux fonctions que 

l’ indo-iranien et le grec expriment par des suffixes différents”. 
9 Untermann (1977: 322): acest fel de notaţii corespund acelei „Reflexion über das richtige 

Wort, über die kurilogiva, die proprietas”.  

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.216 (2026-01-14 07:54:21 UTC)
BDD-A1224 © 2011 Editura Academiei



 
 
 
 
 
 
 

IOANA-RUCSANDRA  DASCĂLU, GABRIELA-EMILIA  DASCĂLU 

 

162 

Curc 332: „ut decet uelle hominem amicum amico” (cum se cuvine să vrea prietenul pentru 
prieten);  
Mi 660: „non inuenis alterum... qui amicus amico sit magis” (nu este alt tânăr... care să fie mai 
prieten pentru prieten),  

care nu aparţin însă sferei erotice. Amicus, forma masculină, este în primul rând sinonim al 
lui sodalis, desemnând relaţia de prietenie în mediul public şi în mediul privat:  

Cas 615: <Lysidamus> „Nunc tu mihi amicus es in germanum modum” (acum îmi eşti prieten 
ca o rudă). 

Sinonim cu amator este accidental, posibil printr-o contaminare de sens de la amica:  

Mo 228: <Ballio>  „Nisi hodie mihi ex fundis tuorum amicorum omne huc penus adfertur” 
(dacă nu mi se adună astăzi din bogăţiile tale). 

Amica este echivalentul feminin al lui amicus; de vreme ce forma feminină a lui 
amator–amatrix este neproductivă, există numai două ocurenţe plautine:  

Poe 1304: <Antamenides> „Sed adire certum est hanc amatricem Africam” (Este sigur că se 
apropie de această curtezană din Africa);  
As 511: „satis dicacula’s amatrix” (este versată curtezana),  

semantismul cuvântului amica îl înglobează şi pe cel al lui amator şi amans. 

Ba 193: <Chrysalus> „Animast amica amanti; si abest nullus est” (Iubita este sufletul 
iubitului, dacă e departe nu face nimic); 
Men 300: <Cylindrus> „Qui amicam habes eram meam hanc Erotium?” (Cine o are ca 
prietenă pe stăpâna mea, Erotium?); 
Mo 22–23: <Grumio> „Dies noctesque bibite, pergraecaminei,/Amicas emite, liberate”; (Beţi 
zi şi noapte, petreceţi,/Cumpăraţi prietene, eliberaţi-le); 
Ps 434–435: <Callipho> „Quid mirum fecit, quid nouom, adulescens homo/Si amat, si 
amicam liberat?” (Ce a făcut uimitor, nou, tânărul/Dacă iubeşte, dacă îşi eliberează iubita?). 

În  

Men 740–741: <Matrona> „Domo suppilas tuae uxori et tuae/Degeris amicae. Satin haec recte 
fabulor?” (Furi din casa soţiei tale şi duci/La amanta ta. Povestesc corect, nu crezi?), 

amica intră în opoziţie cu uxor. 

4.4.3. O altă situaţie în care se manifestă principiul neutralizării apare la substantivul 
amor, care deţine un singur gen, genul masculin. Astfel, dacă substantivul amor deţine 
forme distincte pentru singular şi pentru plural, în privinţa genului nu deţine opoziţie între 
masculin şi feminin, care să exprime acelaşi conţinut, ceea ce reprezintă realitatea 
gramaticală pentru toate substantivele abstracte. 

Din punct de vedere lexical, amor, atestat încă din perioada arhaică (Naeuius, 
Ennius), este un derivat cu sufixul -or (se pare că la Plaut îşi păstra încă nominativul vechi 
în -os, fără să fie însă atestat), care desemnează un proces autonom, o stare, un sentiment, 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.216 (2026-01-14 07:54:21 UTC)
BDD-A1224 © 2011 Editura Academiei



 
 
 
 
 
 
 

CÂMPUL  SEMANTIC  AL  IUBIRII  ÎN  COMEDIILE  PLAUTINE 

 

163 

implicând o tulburare interioară care afectează subiectul (Quellet 1969), în opoziţie cu 
sufixele care formează nume de acţiune. La fel ca sopor, nume de gen animat, denumeşte 
forţa care cauzează iubirea (Amor) şi iubirea în sine (amor). 

Ca derivat al arhilexemului amare, substantivul amor manifestă acelaşi semantism 
variat, clasificat în THLL după cum urmează: „inter sexus diuersos, de affectu inter 
cognatos, amicos, ciues sau in res” , adică acoperă întregul spectru al iubirii. De vreme ce în 
teatrul lui Plaut nu întâlnim explicaţii sau definiţii psihologizante ale iubirii10, analiza 
cuvintelor personajelor este edificatoare; în Cist 203–205, amor este însoţit de termeni din 
sfera semantică a durerii: 

„Credo ego amorem primum apud homines carnuficinam commentum./ Hanc ego de me 
coniecturam domi facio, ni foris quaeram,/ Qui omnis homines supero [atque] antideo 
cruciabilitatibus animi” (Eu cred ca dragostea a născocit prima măcelul la oameni./ Aceasă 
presupunere o fac eu acasă, fără să caut în afară,/ Care întrec toţi oamenii şi le sunt superior 
prin chinurile sufletului). 

Când Amor este personificat, i se atribuie o listă întreagă de epitete11: 

Tri 239–241: „blandiloquentulus, harpago, mendax/ Cuppes, [auarus], elegans, despoliator,/ 
Latebricolarum hominum corrumptor,/ Blandus inops, celatum indagator” (ademenitor, 
zgârcit, mincinos,/ Avar, elegant, hoţ,/ Corupător al oamenilor rău famaţi,/ Sărac şi blând, 
căutător de lucruri ascunse). 

În Cist 215–217, substantivele sunt înlocuite de verbe: 

„Ita me Amor lassum animi ludificat,/ Fugat, agit, appetit, raptat, retinet, Lactat, largitur” 
(Astfel iubirea se joacă cu sufletu-mi obosit,/ Aleargă, se grăbeşte, doreşte, răpeşte, reţine/ 
înşeală, dăruieşte). 

4.4.4. De altfel, în comentariul celor două viziuni asupra iubirii la Menandru şi la 
Plaut, concepţia romană este definită ca eine aktive Hingabe des eigenen animus12, spre 

                                                 
10 Vezi şi Grimal (1995: 113): autorul face referinţă la diversele situaţii care se întâlnesc în 

lumea romană din epoca plautină, care reduc sentimentul romantic la o chestiune financiară sau 
profesională: „pour le jeune homme, ce n’est qu’un désir brutal, la recherche de son plaisir, pour la 
courtisane, l’acceptation (résignée ou joyeuse? Plaute ne s’en préoccupe point) de ses devoirs 
professionnels”. 

11 Cf. Zagagi (1980: 95): „The attribution of various traits of character to Eros, enumerated at 
length and differing in type according to the outlook of the person who is discussing the nature of the 
god, appears to have been a common practice among the writers of e*rwtikoiV lovgoi, whose literary 
form may be reflected in this monody. The long list of adjectives which is here used to illustrate the 
nature of Amor is part of a tradition and the supposition by Burck that Plautus was lengthily 
extending a small element of the Philemonian original is unnecessary”. 

12 Într-o Addenda intitulată „Flury’s Attribution to the Early Romans of the Concept of the 
Lover’ s Surrender of his Soul to the Beloved: Counter-evidence from Greek Sources”, Zagagi (1980: 
134–137) analizează afirmaţia lui Flury: „the existence of a specifically conception of love, which is 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.216 (2026-01-14 07:54:21 UTC)
BDD-A1224 © 2011 Editura Academiei



 
 
 
 
 
 
 

IOANA-RUCSANDRA  DASCĂLU, GABRIELA-EMILIA  DASCĂLU 

 

164 

deosebire de cea elină în care Eros este un zeu care îl atacă pe om din exterior şi îl obligă să 
se supună influenţei sale. Remarcăm la comicul latin o confluenţă a celor două perspective: 
Amor–Eros şi amor ca sentiment independent; de exemplu: 

În Tri 237:  

„Numquam Amor quemquam nisi cupidum hominem postulat/ Se in plagas conicere” 
(Niciodată iubirea nu doreşte să trimită pe cineva în plasele sale) 

descoperim o relaţie specific plautină între amor şi cupido13, la fel ca în Mer 657:  

„adeo dum illius te cupiditas atque amor missum facit?” (atât cât te trimite dorinţa şi iubirea 
lui?). 

Cupiditas este cuvânt expresiv, cu dublu sens, ca amor – un sentiment, dar şi o 
divinitate printre alte zeităţi greceşti. 

Ba XIX: „Cupidon tecum saeuit anne Amor?” (A fost crud cu tine Cupidon sau Amor?); 
Mo 161–164: „O Venus uenusta, haec illa est tempestas mea, mihi quae modestiam/ Omnem 
detexit, tectus qua fui; tum mihi Amor et Cupido in pectus perpluit meum” (Încântătoare 
Venus, aceasta este furtuna, care m-a descoperit/ De toată modestia, cu care am fost acoperit; 
atunci Amor şi Cupidon s-au revărsat în pieptul meu). 

4.4.5. Diferenţa dintre cele două nume nu poate fi detectată din context, dar se 
observă că divinizarea realităţilor sufleteşti este un fapt des întâlnit: 

Ba 115: „Amor, Voluptas, Venus, Venustas, Gaudium,/ Iocus, Ludus, Sermo, Suauisauiatio” 
(Iubirea, plăcerea, farmecul, graţia, bucuria,/ Veselia, jocul, cuvântul, sărutul). 

O ipoteză posibilă, enunţată de Edith Fischer, este evaluarea pozitivă a termenului 
amor şi negativă a lui cupido (Ter., Heaut. 208: „ubi animus semel se cupiditate devinxit 
mala”, unde sufletul s-a eliberat de reaua dorinţă). 

Am întâlnit două divinităţi care oferă dragostea: Venus14 şi Cupido. A treia este Amor 
însuşi, personificat: 

Mer 38: „eodem quo amorem Venus mi hoc legauit die” (în aceeaşi zi în care Venus mi-a 
dăruit aceasta); 

                                                                                                                                         
eine aktive Hingabe des eigenen animus to the beloved one”, completând-o cu o viziune proprie: 
„Not only is the notion of eine aktive Hingabe of one’ s soul to the beloved one found to be as Greek 
as it is Roman, but its very existence among the Greeks proves beyond doubt that they at least did not 
regard this as being incompatible with their fundamental conception of love as a divine force”. 

13 Fischer (1973) a studiat diferenţele conceptuale între aceste două sentimente, reflectate la 
nivelul vocabularului, în cele două cupluri amor/cupido şi amare/cupere. 

14 Grimal (1995: 49–51): „Vénus, de très bonne heure, reçut les traits de l’Aphrodite grecque. 
[...]. Pour les Romains, en effet, Vénus personifie la séduction féminine-elle symbolise la puissance 
mystérieuse, religieuse et magique, que recèlent et la personne et le corps de la femme”. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.216 (2026-01-14 07:54:21 UTC)
BDD-A1224 © 2011 Editura Academiei



 
 
 
 
 
 
 

CÂMPUL  SEMANTIC  AL  IUBIRII  ÎN  COMEDIILE  PLAUTINE 

 

165 

Ps 15: „sub Veneris regno uapulo, non sub Iouis” (sunt bătut sub domnia lui Venus, nu a lui 
Iuppiter); 
Curc 3: „Quo Venus Cupidoque imperat, suadetque Amor” (Aici îmi poruncesc Venus şi 
Cupidon, mă convinge Amor). 

Acestea sunt personaje ierarhizate, de vreme ce puterea ordinului le este cedată 
primelor două, iar Amor apare drept o figură subalternă, sine imperio, cu drept de consiliere. 

Un termen apropiat de amor, dar mai slab din punctul de vedere al semanticii iubirii 
este beneuolentia: 

Tru 441: „egone illam ut non amem? Egone illi ut non bene uelim?” (Eu să nu o iubesc pe ea? 
Să nu îi vreau eu binele?). 

4.4.6. Alt termen care desemnează iubirea, din acelaşi radical ca amor, este amatio, 
care, cu excepţia exemplelor din gramatici, apare exclusiv la Plaut cu cinci exemple, dintre 
care patru desemnează dragostea dintre bărbat şi femeie, iar unul dragostea maternă:  

Rud 202–203: „Uxor complexa collo retinet filiam./ Nimis paene inepta atque odiosa eius 
amatiost”. 

Opoziţia amor/amatio se configurează după caracterul de proces autonom vs proces 
determinat de un agent. Amor afectează subiectul, nu acceptă ideea de agent, fiind, aşa cum 
am arătat, un fenomen în curs. În descrierea numelor de acţiune în latină, E. Benveniste (1975) 
notează două sufixe cu ajutorul cărora sunt formate: *ti obiectiv şi * tu subiectiv, reflectate în 
latină în opoziţia dintre -tio şi -tus, în care -tio indică acţiunea obiectivă, realizată în afara 
subiectului. Amatio, creaţie lexicală plautină, fără a fi preluată de autorii următori, are un sens 
mai larg decât amor, atunci când reprezintă acţiunea însăşi a piesei de teatru: 

Cap 1029–1031: „Spectatores, ad pudicos mores facta haec fabula est,/ Neque in hac 
subigitationes sunt, neque ulla amatio,/ Nec pueri suppositio, nec argenti circumductio” 
(Spectatori, această piesă este construită după obiceiuri pudice,/ Nu vedeţi pipăieli, nu iubire,/ 
Nici răpire de copii, nici pierdere de bani). 

Iniţial am echivalat amatio cu întreaga desfăşurare a acţiunii amoroase, cuprinzând 
toate aspectele: intrigă amoroasă, manifestare a sentimentului şi exteriorizarea acestuia. 

Analizând însă contextul în care este folosit, alături de „subigitationes, argenti 
circumductio, amans adulescens scortum liberet” şi comparând cu celelalte ocurenţe ale 
termenului, în care semnifică intriga amoroasă pregătită de un personaj, subterfugiul prin 
care încearcă să aibă câştig de cauză, traducem amatio prin intrigă amoroasă. Fragmentul la 
care ne referim este teoretic, autoreferenţial, de prezentare a propriului subiect literar, din 
această cauză amatio ar fi putut desemna legătura de iubire; înseamnă, însă, generalizat, 
intrigă de iubire. 

Amatio indică deopotrivă intriga plănuită de un personaj pentru a-şi câştiga iubita; 
sensul se conturează mai limpede la plural. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.216 (2026-01-14 07:54:21 UTC)
BDD-A1224 © 2011 Editura Academiei



 
 
 
 
 
 
 

IOANA-RUCSANDRA  DASCĂLU, GABRIELA-EMILIA  DASCĂLU 

 

166 

Amatio se referă şi la manifestarea/exteriorizarea sentimentului amoros, intrând astfel, 
în acest exemplu, în opoziţie cu amor [+spiritual] amatio [+fizic].  

Cu un sens mai general, desemnând, fără nici o consideraţie suplimentară, aventura 
amoroasă, termenul se întâlneşte, tot la singular, în Cas 328–330:  

<Olympio> „Verum edepol tua mihi odiosa est amatio;/ Inimica est tua uxor mihi, inimicus 
filius? Inimici familiares” (Iubirea ta îmi este neplăcută; Soţia ta îmi este duşmană, fiul 
duşman, rudele duşmane). 

O turnură identică se regăseşte în Rud 1203–1204:  

„Uxor complexa retinet filiam/ Nimis paene inepta atque odiosa amatiost” (Soţia îşi ţine fiica 
de gât/ Iubirea este absurdă şi urâtă),  

care nu aparţine însă limbajului erotic, ci sentimentului părintesc. 

5. Opoziţia graduală a verbelor care exprimă iubirea 

5.1. Câmpurile semantice pot fi unidimensionale şi pluridimensionale. Dimensiunea 
(vezi la F.G. Lounsbury, E. Coseriu, H. Geckeler) sau axa semantică (A. Greimas) 
constituie o metodă de a structura opoziţiile într-un câmp semantic (Iliescu 2008: 95). 

Câmpurile unidimensionale prezintă trei subclase, printre care câmpurile graduale, 
care se definesc prin opoziţii treptate, ierarhizate după intensitate (Coseriu 1975: 38). 

5.2. S-au prezentat deja verbe incoative cu privire la sentimentul iubirii. Următorii 
termeni analizaţi aparţin celeilalte extreme, a sentimentului paroxistic15; diferenţa între 
expetessere, demori şi perire/deperire poate fi exprimată prin trăsătura clasematică [+fizic] 
şi [+spiritual]. Expetessere exprimă dorinţa fizică augmentată; explicat de Ernout şi Meillet 
ca désidératif plautinien, este un compus al lui expetere, cu o dublă construcţie, absolute: 

Asin 526: „ultro amas, ultro expetessis” (iubeşti mai mult, doreşti mai mult)  

sau urmat de acuzativ: 

Mi 958–959: „A luculenta atque festiua femina/Quae te amat tuamque expetessit pulchram 
pulchritudinem” (De la o femeie strălucitoare şi festivă/Care te iubeşte şi care îţi iubeşte 
frumuseţea). 

În amândouă situaţiile remarcăm alăturarea dintre verbul amare şi expetessere, amare 
fiind, aşa cum am arătat, termenul nemarcat, neutru al lexicului, în vreme ce expetessere 
aduce o precizare, o nuanţare semantică, şi fiindcă are drept complinire substantivul 
pulchritudinem, trăsătura [+fizic] devine evidentă. 

                                                 
15 Lopez Lopez (1980: 320–321) le clasifică drept „la consecuencia extrema del deseo 

amoroso sobre el enamorado”. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.216 (2026-01-14 07:54:21 UTC)
BDD-A1224 © 2011 Editura Academiei



 
 
 
 
 
 
 

CÂMPUL  SEMANTIC  AL  IUBIRII  ÎN  COMEDIILE  PLAUTINE 

 

167 

5.3. Verbele care desemnează moartea perire/deperire, demori întrebuinţate prin 
lărgire de sens în câmpul semantic al iubirii sunt o consecinţă extremă a dorinţei – amare, 
cupere, expetessere asupra subiectului uman. Trăsătura lor comună este păstrarea sensului 
propriu, laolaltă cu acela figurat, dar cu diferenţă de regim: atunci când desemnează moartea 
sunt intranzitive, iar când desemnează iubirea sunt în mod necesar tranzitive. 

Demori ca utilizare sintactică similară are numai două ocurenţe plautine: 

Mi 970: „ea demoritur te atque ab illo cupit abire: odit senem” (Te iubeşte la nebunie şi vrea 
să plece de la el: îl urăşte pe bătrân); 
Mi 1039–1040: „Non me dico,/ Sed eram meam quae te demoritur” (Nu spun eu,/ Ci stăpâna 
mea, care moare după tine). 

5.4. În interiorul macrocâmpului semantic al iubirii se configurează relaţii între o 
serie de termeni, pornind de la trăsături de semnificaţie comune, subordonate de la nivelul 
unui microsistem, macrostructurii lexicale16. Astfel, dacă păstrăm acelaşi criteriu semantic – 
verbe care denotează acţiunea „a iubi” şi alegem ca opoziţie lexematică gradualitatea, se 
formează o serie de patru termeni: animum adicere–expetessere–deperire–demori care, 
individual, descriu evoluţia sentimentului, de la minimă la maximă intensitate17. 

6. Câmpuri semantice seriale 

6.1. Este posibil să considerăm exprimarea gestului şi a apropierii fizice potrivit 
clasificării coşeriene în câmpuri seriale (Coseriu 1975: 38); acestea se alcătuiesc potrivit 
unor opoziţii echipolente, adică toţi termenii se află la acelaşi nivel, având acelaşi statut 
logic. Cele cinci etape pe care le enunţă Donatus cu privire la evoluţia sentimentului deţin 
cuvinte care, printr-o înlănţuire logică, alcătuiesc un astfel de câmp serial.  

                                                 
16 Interpretarea graduală a verbelor a iubi în acest capitol porneşte de la clasificările lui 

Coseriu (1975: 30–51): „Un câmp poate fi inclus în alt câmp; el poate forma o parte dintr-un alt 
câmp, de ordin superior. Într-un microcâmp opoziţiile se stabilesc între unităţile lexicale (lexeme); 
într-un macrocâmp, un microcâmp în totalitatea lui se poate opune, ca arhilexem, unui lexem sau 
altor arhilexeme”; în cazul nostru verbul amare, neutru, fără nici un indiciu al intensităţii, care se 
opune verbelor marcate din punct de vedere al intensităţii. „Relaţiile interne ale unui câmp lexical ca 
structură de conţinut sunt determinate prin identităţile şi diferenţele care constituie câmpul însuşi, 
adică opoziţiile semantice care funcţionează în acesta. În consecinţă, o tipologie a câmpurilor trebuie 
să se bazeze pe o clasare a opoziţiilor lexematice [...]. Ca în sistemele fonologice, în lexic există 
opoziţiile graduale, echipolente, privative [...]. Criteriul tipurilor formale de opoziţii se arată 
subordonat criteriului numărului de criterii semantice (sau de dimensiuni) care funcţionează în 
câmpuri” [trad. n.]. 

17 Vezi Coseriu 1975: 48: „Câmpurile graduale sunt constituite prin opoziţii graduale: ele 
prezintă un arhilexem corespunzător dimensiunii şi în interiorul acestui arhilexem, lexemele sunt 
aranjate în ordinea corespunzătoare gradelor semnificate de substanţa semantică în cauză” [trad. n.]. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.216 (2026-01-14 07:54:21 UTC)
BDD-A1224 © 2011 Editura Academiei



 
 
 
 
 
 
 

IOANA-RUCSANDRA  DASCĂLU, GABRIELA-EMILIA  DASCĂLU 

 

168 

Donatus, în comentariul său terenţian (apud Adams 1987: 185), stabileşte cinci etape 
ale apariţiei sentimentului amoros: „quinque lineae perfectae sunt ad amorem: prima uisus, 
secunda alloqui, tertia tactus, quarta oscula, quinta coitus” (s-au clarificat cinci etape în 
dragoste: văzul, vorbirea, atingerea, sărutarea, iubirea carnală). Le vom analiza succesiv. 

6.2. Vederea (uisus) implică procesul fizic, senzorial şi percepţia intelectuală, 
aprecierea; în manieră platoniciană, o putem defini drept simţul senzual prin excelenţă, care 
înlesneşte contemplarea frumuseţii şi dă naştere sentimentului iubirii18, care permite relaţia 
nemijlocită dintre persoane. În Poe 190–191:  

<Agorastocles> „Oculos uolo/ Meos delectare munditiis meretriciis” (vreau să îmi încânt ochii 
cu podoabele curtezanelor), 

admirarea persoanei iubite, chiar plăcerea (delectare, din radicalul lui lacio) îşi are sursa în 
ochi, în privire, în activitatea vizuală, în perceperea eleganţei şi a frumuseţii feminine. 

6.3. Adresarea (alloqui) cuprinde categoria apelativelor erotice. 
Aceasta conţine însă deopotrivă convorbirea – sermo, enumerat printre zeităţile ad-

hoc din Ba 115:  

<Pistoclerus> „Amor, Voluptas, Venus, Venustas, Gaudium,/ Iocus, Ludus, Sermo, 
Suauisauiatio” (Iubirea, plăcerea, farmecul, bucuria/ Gluma, jocul, vorba, sărutarea), 

precum şi în rememorările din scrisoarea unei meretrix în Ps 64–65:  

<Ps> „Nunc nostri amores, mores, consuetudines,/ Iocus, ludus, sermo, suauisauiatio” (Acum 
iubirea noastră, obiceiurile, tradiţiile/ Gluma, jocul, vorbirea, sărutarea). 

6.4. Verbul necaracterizat, neutru al atingerii este tangere, cu compusul său attingere, 
desemnând cu preponderenţă acţiunea masculină (Adams 1987: 185), clasificată de Ernout şi 
Meillet (1959) în sens fizic şi moral. Limbajul erotic plautin foloseşte numai sensul fizic; de 
aceea citim în Poe 281:  

„etiamne ut ames eam quam numquam tetigeris? <Ag >Nihil id quidemst:/ Deos edepol et amo et 
metuo, quibus tamen abstineo manus” (să o iubeşti pe cea pe care nu ai atins-o niciodată?/ Nu este 
chiar aşa; pe zei îi şi iubesc, mă şi tem, şi totuşi nu îi ating). 

Remarca din Ba 471:  

<Lydus> „Atque acerrum aestuosam: absorbet quemque attingit” (Şi chiar zbuciumată: 
absoarbe pe oricine atinge)  

conţine o exagerare, unde verbul attingere are sensul său primar, nemarcat, de atingere 
punctuală. 

                                                 
18 Cf. Platon, Phaidros, 250d. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.216 (2026-01-14 07:54:21 UTC)
BDD-A1224 © 2011 Editura Academiei



 
 
 
 
 
 
 

CÂMPUL  SEMANTIC  AL  IUBIRII  ÎN  COMEDIILE  PLAUTINE 

 

169 

Această categorie de verbe capătă o nuanţă obscenă19: 

Poe 269: „quas adeo haud quisquam umquam liber tetigit neque duxit domum” (pe ele nu le-a 
atins nici un sclav, nici nu le-a făcut avansuri); 
Mi 1092: „Neque te remoror neque te tango neque te... taceo” (Nici nu stau, nici nu te ating, 
nici nu te ignor),  

unde verbele se află într-o gradaţie ascendentă, ceea ce determină şi acest tip de interpretare 
contextuală. 

6.5. În limba latină există trei nume ale sărutului: sauium, osculum şi basium; în 
epoca plautină sunt atestate numai primele două, cel din urmă fiind înregistrat pentru prima 
dată la Catullus. Originea lor comună de întrebuinţare rezidă în funcţia de apelative pe care 
au avut-o: în cazul lui osculum, rolul iniţial a fost de apelativ diminutival, de aceiaşi sorginte 
ca melculum, corculum etc., iar pentru sauium această funcţie este ulterioară, derivată, 
generând o familie lexicală dezvoltată – verb: sauior, substantive: sauiolum, 
sauiatio/suauisauiatio; construcţiile în care l-am întâlnit sunt exclusiv sintagmatice, cu 
verbe din câmpul semantic al lui dare:  

a. dare sauium: 

Poe 404: „Non sum irata <Ag> non es?<Ade> non sum <Ag> da ergo, ut credam, 
sauium” (Nu sunt furioasă. Nu eşti? Nu sunt. Ca să te cred, sărută-mă); 

b. facere sauium: 

As 798: „Hoc ne sic faciat: tu labellum abstergeas/ Potius quam cuiquam sauium faciat 
palam” (Să nu facă aşa: mai degrabă sterge-ţi buzele/ Decât să sărute pe cineva în văzul 
tuturor); 

c. poscere sauium: 

Cas 887: < Olympio > „Incelebram stupri principio eam sauium posco” (La începutul 
relaţiei îi cer necunoscutei un sărut); 

d. sumere sauium: 

As 225: „sauium si sumpsit: sumere eum licet sine retibus” (Dacă a primit o sărutare: o 
poate primi fără reţele); 

e. se exercere sauiis: 

Ba 429: <Lydus > „Saliendo sese exercebant magis quam scorto aut sauiis” (Sărind, 
exersa mai mult decât cu prostituata sau cu sărutările). 

                                                 
19 Montero Cartelle (1991: 162) le defineşte în clasa verbelor care denotează contactul sexual: 

„Entre los eufemismos de coire más pronunciados de las lengua erótica latina se encuentran tango, 
attingo, contrecto y similares”. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.216 (2026-01-14 07:54:21 UTC)
BDD-A1224 © 2011 Editura Academiei



 
 
 
 
 
 
 

IOANA-RUCSANDRA  DASCĂLU, GABRIELA-EMILIA  DASCĂLU 

 

170 

Un compus plautin este suauisauiatio, cu două ocurenţe: o personificare, cu includere 
în rândul zeităţilor protectoare ale iubirii, după modelul de metaforizare prin care realităţile 
fizice şi psihice sunt concretizate, singură verigă a contactului fizic într-o serie de termeni 
cu referire la spirit: 

Ba 115–116: <Pistoclerus > „Amor, Voluptas, Venus, Venustas, Gaudium/ Iocus, Ludus, 
Sermo, Suauisauiatio” (Iubirea, plăcerea, farmecul, şarmul, bucuria,/ Gluma, jocul, vorbirea, 
sărutarea),  

subsumate noţiunii generale şi cuprinzătoare nostri amores, într-o subtilă tranziţie dinspre 
[+spiritual] spre [+fizic]: „suauisauiatio,/ Compressiones artae amantum corporum,/ Teneris 
labellis molles morsiunculae,/ Papillarum horridularum oppresiunculae”, unde remarcăm o 
descriere concretă şi plastică a gesturilor: tangere, amplecti şi osculari. 

6.6. Exprimările metonimice ale sărutului, având în compunere substantivul labella 
sunt în mod probabil determinate de contexte frecvente, cum sunt:  

Ba 480: „Manus ferat ad papillas, labra a labris nusquam auferat?” (Să ducă mâinile la sâni, să 
nu îndepărteze niciodată buzele de buze?); 
Cas 452: „Ita me di bene ament ut ego uix reprimo labra” (A şa să mă ajute zeii, eu cu greu îmi 
reţin buzele); 
Ps 67: „Teneris labellis molles morsiunculae” (Muşcăturile moi cu buzele tinere). 

Prezentăm mai jos următoarele sintagme: 

a. adiungere labella:  

Ps 1259: „nam ubi amans complexust amantem, ubi ad labra labella adiungit” (căci când 
iubitul îşi îmbrăţişează iubita, când îşi ating buzele); 

b. comparare labella:  

As 668: „prehende auriculis, compara labella cum labellis” (apucă-l de urechiuşe, sărută-l). 

Într-o serie de cazuri, atingerea fizică nu este exprimată prin cuvinte, este implicită şi 
poate fi dedusă numai din reacţia de respingere pe care o determină la persoana iubită; 
astfel, personajul masculin este respins prin replica aufer manum. La fel citim în Men 627: 

<Men > „Potin ut mihi molestus ne sis? Num te appello?” <Ma> „Aufer manum” (Este posibil 
să nu îmi fii nesuferit? Oare te chem?/ Îndepărtează-ţi mâna). 

Iar în Men 604–607, acel aufer palpationes apropierea fizică apare ca soluţie a 
discuţiei în contradictoriu20. Deopotrivă, ţinând seama de nivelul popular al comediilor 

                                                 
20 Astfel, Ernout (1940: IV, 1936) sugerează indicaţii regizorale, între paranteze, la traducerea 

versului 606 din Menaechmi: „il s’ approche de sa femme pour la caresser”, iar la versul 627: „A 
Ménechme qui veut lui prendre le bras”. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.216 (2026-01-14 07:54:21 UTC)
BDD-A1224 © 2011 Editura Academiei



 
 
 
 
 
 
 

CÂMPUL  SEMANTIC  AL  IUBIRII  ÎN  COMEDIILE  PLAUTINE 

 

171 

plautine, mimica, cu un rol important în realizarea dramatică, însoţeşte adesea cuvintele 
dintr-o replică alcătuită din apelative cum este cazul în Cas 229:  

<Lysidamus> „Uxor mea meaque amoenitas quid tu agis?” (Soţia mea şi plăcerea mea, ce 
faci?) 

este dublată de atingerea obscenă: 

<Cl> „Abi atque abstine manu” (Mergi şi stăpâneşte-ţi mâna),  

la fel în Vv 458–9:  

<Ly> „Ut, quia te tango mel mihi uideor lingere” (Căci, când te ating, mi se pare că ling 
miere).  

În dialogul dintre Lysidamus şi Olympio obscenităţile la nivel verbal sunt dublate de 
o mimică expresivă21:  

<Ol> „Ultro te, amator, apage te a dorso meo” (Îndepărtează-te, iubitule, fugi din spatele meu). 

De la cuvintele de bază * lax, lacio (atestate numai la glosatori), cu etimologie incertă, 
aparţinând unui grup de cuvinte expresive şi populare, se regăseşte în comediile plautine o 
întreagă familie lexicală, a cărei caracteristică esenţială o constituie semantismul dublu 
(similar, de altfel, verbelor care desemnează contactul fizic), ele definesc atracţia 
înşelătoare, momirea, amăgirea şi apoi atracţia erotică, prinderea în mrejele iubirii; astfel, 
intensivul lacesso, după statisticile noastre, la fel şi derivatul allicio apar numai în contexte 
non-erotice sau fără implicaţie directă asupra vocabularului iubirii. 

7. Încheiere 

7.1. Aceste reprezentări semantice plautine, lexicale şi gramaticale, au constituit sursa 
literaturii latine ulterioare:  

„qui enim plane scire uellet e quibus fontibus ortus sit Catulli, Tibulli, Propertii, Ouidii 
amatorius sermo, is diligenter perscrutari deberet et Graecorum poetarum opera, non modo 
Alexandrinorum, sed etiam Alcaei, Sapphus, Euripidis, Menandri et Plauti Terentiique 
comoedias” (Căci cine ar vrea să ştie din ce surse s-a născut discursul amoros la Catullus, 
Tibullus, Propertius, Ovidius, ar trebui să cerceteze amănunţit şi opera poeţilor greci, nu 
numai a celor alexandrini, dar chiar a lui Alceu, Sappho, Euripide, comediile lui Menandru, 
Plaut şi Terenţiu) (Pichon 1902: 13). 

                                                 
21 Vezi Taladoire (1956: 208), care, în capitolul de analiză a comicului verbal, de ton şi de 

gestică, clasifică aceste situaţii drept outrances: „Des amoureux, avides de cajoler leur belle, se font 
vertement repousser...”, iar Ernout (1940 II: 187) notează privitor la acest text: „le dialogue entre 
Lysidame et Olympion est plein d’obscénités et devait s’accompagner d’une mimique expressive”. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.216 (2026-01-14 07:54:21 UTC)
BDD-A1224 © 2011 Editura Academiei



 
 
 
 
 
 
 

IOANA-RUCSANDRA  DASCĂLU, GABRIELA-EMILIA  DASCĂLU 

 

172 

7.2. Ceea ce deosebeşte însă limba plautină de limba elegiacilor este apartenenţa la 
stilul humilis şi la specia dramatică:  

„nam et uehementes amantium affectus uiuide et ualide significant, et, quiam semper iis inest 
aliqua exaggeratio, audientibus dulcem mouent risum” (căci exprimă cu forţă şi vigoare 
sentimentele amoroase puternice şi, fiindcă întotdeauna se regăseşte o oarecare exagerare, le 
provoacă spectatorilor râsul binevoitor” (Pichon 1902: 13). 

BIBLIOGRAFIE  

a. Bibliografie generală 

Fränkel, Ed., Plautinisches im Plautus, „Philologische Untersuchungen”, 28, Berlin, Weidmannsche 
Buchhandlung, 1922. 

García Hernández, B., El campo semántico de ver en la lengua latina (Estudio estructural), 
Universidad de Salamanca, 1976. 

Georges, K.E., Ausführliches Lateinisch-Deutsches Handwörterbuch, Hanover und Leipzig, 1918. 
A.J. Greimas, Sémantique structurale (Recherche de méthode), Paris, PUF, 1968. 
Grossmann, M., Colori e lessico (Studi sulla struttura semantica degli aggettivi di colore in catalano, 

castigliano, italiano, romeno, latino ed ungherese), Tübingen, Gunter Narr Verlag, 1988. 
Jacinto Lozano Escribano, A., El campo semántico de la causación en Cicerón y Lucrecio, 

Secretariado de Publicaciones, Universidad de Murcia, 1979. 
Kerbrat Orecchioni, C., L’Enonciation. De la subjectivité dans le langage, Paris, Armand Colin, 

1980. 
Lakoff, G., Johnson, H., Metaphors. We live by, Chicago–London, 1980. 
Lausberg, H., Handbuch der literarischen Rhetorik (eine Grundlegung der Literaturwissenschaft), 2 

vol., München, Hueber, 1960. 
Miniconi, P., Le vocabulaire plautinien de la boisson et de l’ivresse, în Hommages à Jean Bayet 

édités par M. Renard et R. Schilling, Latomus, vol. LXX, Bruxelles, Berchen, 1964. 
Ortega y Gasset, J., Studii despre iubire, trad. rom., Bucureşti, Humanitas, 1995. 
Reis, H., Die Vorstellung von den geistig-seelischen Vorgängen und ihrer körperlichen Lokalisation 

im Altlatein, vol. 1, München, 1962. 
Retorica generală (Grupul µ), trad. rom., Bucureşti, Editura Univers, 1974.  
Slave, E., Metafora în limba română, Bucureşti, Editura Ştiinţifică, 1991. 
Svennung, J., Anredeformen (vergleichende Forschungen zur indirekten Anrede in der dritten Person 

und zum Nominativ für den Vokativ), Uppsala, 1958. 
T. Macci Plauti comoediae, recognouit W.M. Lindsay, I–II, Oxford, 1903–1910. 

b. Lucrări de referin ţă 

Adams 1987 = J.N. Adams, The Latin Sexual Vocabulary, London, Duckworth. 
Bechet 1998 = Bechet, F., Termeni latini de apreciere a valorii umane, Bucureşti, Editura Paideia. 
Benveniste 1975 = E. Benveniste, Noms d’agent et noms d’action en indo-européen, Paris. 
Benveniste 1991 = E. Benveniste, Problèmes de linguistique générale, vol. 1, Paris, Gallimard. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.216 (2026-01-14 07:54:21 UTC)
BDD-A1224 © 2011 Editura Academiei



 
 
 
 
 
 
 

CÂMPUL  SEMANTIC  AL  IUBIRII  ÎN  COMEDIILE  PLAUTINE 

 

173 

Bidu-Vrănceanu = Angela Bidu-Vrănceanu, Systématique des noms de couleurs (Recherche de 
méthode en sémantique structurale), Bucureşti, Editura Academiei. 

Bidu-Vrănceanu 1986 = Angela Bidu-Vrănceanu, Structurarea vocabularului limbii române 
contemporane (Probleme teoretice şi aplicaţii practice), Bucureşti, Editura Ştiinţifică şi 
Enciclopedică. 

Blank 2001 = A. Blank, Einführung in die lexikalische Semantik für Romanisten, Tübingen, Max 
Niemeyer Verlag. 

Coseriu 1964 = Eugenio Coseriu, Pour une sémantique diachronique structurale, în „Travaux de 
linguistique et de littérature”, II, 1, p. 139–186. 

Coseriu 1968 = Eugenio Coseriu, Les structures lexématiques, în Elwert 1968. 
Coseriu 1973 = Eugenio Coseriu, Einführung in die strukturelle Betrachtung des Wortschatzes, 

Tübingen. 
Coseriu 1975 = Eugenio Coseriu, Vers une typologie des champs lexicaux, în „Cahiers de 

lexicologie” publiés par Bernard Quemada, „Revue internationale de lexicologie et 
lexicographie”, vol. XXVII, II, p. 30–51. 

Coseriu 1976 = Eugenio Coseriu, L’étude fonctionnelle du vocabulaire (Précis de lexématique), în 
„Cahiers de lexicologie”, publiés par Bernard Quemada, „Revue internationale de lexicologie 
et lexicographie”, vol. XXIX, II, p. 5–23. 

Duckworth 1971 = G.E. Duckworth, The Nature of Roman Comedy (A Study in Popular 
Entertainment), New Jersey, Princeton. 

Dupont 1985 = F. Dupont, L’acteur-roi (ou le théâtre dans la Rome antique), Paris, Les Belles 
Lettres. 

Elwert 1968 = Th. Elwert, Probleme der Semantik, Wiesbaden. 
Ernout 1940 = Plaute, Comédies, texte établi et traduit par A. Ernout, I-VII, Paris, Les Belles Lettres. 
Ernout, Meillet 1959: A. Ernout, A. Meillet, Dictionnaire étymologique de la langue latine. Histoire 

des mots, Paris, Klincksieck. 
Fischer 1973 = E. Fischer, Amor und Eros. Eine Untersuchung des Wortfeldes Liebe im Lateinischen 

und Griechischen, Hildesheim, Dr. H.A. Gerstenberg. 
Flury 1968 = P. Flury, Liebe und Liebessprache bei Menander, Plautus und Terenz. Die Darstellung 

seelischer Vorgänge und Zustände, Heidelberg, Carl Winter Universitätsverlag. 
Grimal 1995 = P. Grimal, L’Amour à Rome, Paris, Payot. 
Iliescu 2008 = M. Iliescu, Miscellanea Romanica (1956–2007), Cluj-Napoca, Clusium &Scriptor. 
Iliescu, Wald 1981 = Maria Iliescu, Lucia Wald, Lingvistica modernă în texte, Bucureşti, 

Universitatea din Bucureşti. 
Larousse = J. Dubois, L. Guespin, M. Giacomo, J.-P. Mével, Dictionnaire de linguistique et des 

sciences du langage, Paris, 1994. 
Lodge 1962 = G. Lodge, Lexicon Plautinum, 2 vol., Hildesheim, Georg Olms Verlagbuchhandlung. 
López 2002 = R. López Gregoris, El amor en la comedia latina (Análisis léxico y semántico), 

Madrid, Ediciones Clásicas. 
Lopez Lopez 1980 = A. Lopez Lopez, Léxico y género literario: Amar en el teatro de Plauto y de 

Séneca, in: „Helmantica”, Revista de filologia clasica y hebrea, Universidad Pontificia de 
Salamanca, XXXI, Septiembre-Diciembre. 

Lyons 1995 = J. Lyons, Introducere în lingvistica teoretică, traducere de Alexandra Cornilescu şi 
Ioana Ştefănescu, Bucureşti, Editura Ştiinţifică şi Enciclopedică. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.216 (2026-01-14 07:54:21 UTC)
BDD-A1224 © 2011 Editura Academiei



 
 
 
 
 
 
 

IOANA-RUCSANDRA  DASCĂLU, GABRIELA-EMILIA  DASCĂLU 

 

174 

María Martín Rodriguez 1999 = A. María Martín Rodriguez, Los verbos de dar en latín arcaico y 
clásico (Análisis estructural de un campo semántico), Universidad de Las Palmas de Gran 
Canaria. 

Moeschler, Auchlin 2000 = J. Moechler, A. Auchlin, Introduction à la linguistique contemporaine, 
Paris, Editions Armand Colin. 

Montero 1991 = E. Montero Cartelle, El Latín Erótico (Aspectos léxicos y literarios), Publicaciones 
de la Universidad de Sevilla. 

Mounin 1995 = G. Mounin, Dictionnaire de la linguistique, 2e éd., Paris, PUF. 
Pichon 1902 = R. Pichon, De sermone amatorio apud Latinos elegiarum scriptores, Thesis, Paris, 

Hachette. 
Quellet 1969 = H. Quellet, Les dérivés en OR. Etude lexicographique, statistique, morphologique et 

sémantique, Paris, Klincksieck. 
Scurtu 2006 = G. Scurtu, Introduction à la linguistique, Craiova, Editura Universitaria. 
Taladoire 1956 = Barthélémy A. Taladoire, Essai sur le comique de Plaute, Monte Carlo, Les 

Editions de l’Imprimerie Nationale de Monaco. 
THLL = Thesaurus Linguae Latinae, Leipzig, 1900. 
Unceta Gómez 2009 = Luis Unceta Gómez, La petición verbal en latín. Estudio léxico, semántico y 

pragmático, Madrid, Ediciones Clásicas. 
Untermann 1977 = J. Untermann, Zur semantichen Organisation des lateinischen Wortschatzes, in 

„Gymnasium”, 84, p. 313–339. 
Zagagi 1980 = N. Zagagi, Tradition and Originality in Plautus. Studies of the Amatory Motifs in 

Plautine Comedy, Göttingen, Vandenhoeck and Ruprecht. 

c. Surse 

Plaute, Comédies, texte établi et traduit par Alfred Ernout, Paris, Les Belles Lettres, tome II, 
Bacchides, Captiui, Casina, 1933. 

Plaute, Comédies, tome IV, Menaechmi, Mercator, Miles gloriosus, texte établi et traduit par Alfred 
Ernout, Paris, Les Belles Lettres, 1936. 

Plaute, Comédies, tome VI, Pseudolus, Rudens, Stichus, texte établi et traduit par Alfred Ernout, 
Paris, Les Belles Lettres, 1938. 

Lista siglelor bibliografice 

Am = Amphitruo 
Asin = Asinaria 
Ba = Bacchides 
Cap = Captiui 
Cas = Casina 
Cist = Cistellaria 
Curc = Curculio 
Men = Menaechmi 

Mer = Mercator 
Mi = Miles gloriosus 
Mo = Mostellaria 
Poe = Poenulus 
Ps = Pseudolus 
Rud = Rudens 
Tri = Trinummus 
Tru = Truculentus 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.216 (2026-01-14 07:54:21 UTC)
BDD-A1224 © 2011 Editura Academiei



 
 
 
 
 
 
 

CÂMPUL  SEMANTIC  AL  IUBIRII  ÎN  COMEDIILE  PLAUTINE 

 

175 

THE  SEMANTIC  FIELD  OF  LOVE  IN  PLAUTINE  COMED IES 

ABSTRACT 

We have used structuralist theories about semantic fields in describing the semantic field of 
love in Latin, in a corpus made-up of Plautine comedies; first, we studied the lexical family of the 
Latin verb amare (to love): the semantic values of the archilexeme amare, the actants amator–amans 
(person who loves), the name of action amor/amatio (love). The verb amare is the archilexeme of the 
field, the hyperonym thanks to its extended values; for example, the semes [+human] and [+divine], 
which characterize the first actant of the verb amare, which also produce the semantic change from 
[+erotic] to fauere alicui, are not found in the words derived from amare: amans, amator, amicus, 
amor, amatio. Another opposition is an aspectual one, achieved as: occipere amare, coepisse amare, 
incipere amare, animum adicere, perire, deperire, demori. 

We have also presented those Latin lexical units, which characterize the feeling of love: 
demori, perire/deperire, Plautine forms of address: animus, deliciae, uoluptas, cor. From the words 
expressing gestures and physical closeness we analyzed such words as: uidere, alloqui, appellare, 
amplecti, tangere, basium, sauium.  

Key-words: Eugenio Coseriu, semantic field, Latin comedy, history of linguistics, Coseriu’s 
lexematic principles. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.216 (2026-01-14 07:54:21 UTC)
BDD-A1224 © 2011 Editura Academiei

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

http://www.tcpdf.org

