
„Philologica Jassyensia”, An IX, Nr. 2 (18), 2013, p. 195–207 

 

 

 

Poezie şi filozofie într-un catren folcloric selectat  

de L. Blaga: Doamne, Doamne...
1
 

 

Ion TALOŞ
* 

 
Key-words: quatrain, philosophy, sleep, heavens, Caron’s Boat, disapointment, 

century of the lights 

 

 
Antologia de poezie populară

2
 se deschide cu următorul catren tulburător: 

„Doamne, Doamne, mult zic Doamne./ Dumnezeu pare că doarme/ Cu capul pe-o 

mănăstire/ Şi de nimeni n-are ştire”.  

El a fost preluat din broşura lui Ion Pillat, Cântece din popor (Bucureşti 

1928), unde poartă titlul: Doamne, Doamne, cu menţiunea: Din Ardeal
3
.  

Cunoaştem azi importanţa de care se bucura acest text în ochii poetului, 

printre altele, pentru că Ion Muşlea, care i-a stat alături în perioada alcătuirii 

antologiei, sugerându-i mare parte a izvoarelor din care avea să selecteze, ne-a lăsat 

câteva note deosebit de valoroase. Acestea se referă nu numai la concepţia şi la 

metoda de lucru adoptată de Blaga, ci şi la textul de mai sus (cf. Taloş 2013: 70–81). 

Muşlea reproduce şi o convorbire avută cu poetul în legătură cu acest catren. Poetul 

s-a referit la un text al indienilor din America de Nord, intitulat Cântecul stelelor, pe 

care îl selectase pentru frumoasa lui antologie de lirică universală, spunând:  

– Noi n-avem aşa ceva, a zis Blaga. 

Muşlea a reacţionat:  

– Ba da, două-trei texte: Mioriţa de exemplu. 

Blaga a răspuns:  

– Mioriţa? Nu!... Altele, de pildă: „Doamne, Doamne,/ Mult zic Doamne./ 

Dumnezeu pare că doarme,/ Cu capul pe-o mânăstire/ Şi de lume n-are ştire”. Ce 

abisuri! – a încheiat poetul. 

Poate surprinde faptul că, în convorbirea cu Muşlea, Blaga aprecia acest text 

mai presus de Mioriţa, adică de balada care i-a servit la construirea sistemului 

                                                 
 Köln, Germania. 
1 Blaga 1966. Prezentul studiu e un fragment dintr-o ediţie critică a antologiei, în curs de elaborare. 

Vezi şi „Astra clujeană”, VII, 2010–2011, nr. 1–2, p. 10–14. 
2 Lucrarea a apărut postum, iar editorul nu avea cunoştinţă de faptul că Lucian Blaga o intitula 

Antologia de lirică populară, aşa cum ştiau cei apropiaţi lui Blaga în anii 1950–1960. 
3 La 17 februarie 1930, Blaga îi scria lui Pillat: „Mă gândesc serios de tot să fac o traducere în 

germană a unei antologii româneşti (poezii)” şi îi cerea colecţia Cântece din popor, apărută la Bucureşti 

în 1928, continuând: „Țin foarte mult să le am, deoarece am nespusă încredere în gustul tău” (apud De 

amicitia 1995: 129–130). 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.216 (2026-01-14 07:54:47 UTC)
BDD-A1141 © 2013 Institutul de Filologie Română „A. Philippide”



Ion TALOS 

 196 

filozofic. E unul din motivele pentru care suntem datori să acordăm acestui catren o 

atenţie specială.  

1. Berna: Doamne, Doamne versus Stundenbuch, de Rainer Maria Rilke 

Printre cele dintâi activităţi culturale desfăşurate în calitate de ataşat de presă 

al Legaţiei României în capitala Elveţiei, Blaga a alcătuit o Antologie de poezii 

populare româneşti (1930), pe care a tradus-o în germană împreună cu Hermann 

Hauswirth. Texte ale ei, între care şi catrenul de mai sus, au fost recitate de acesta 

din urmă la evenimente culturale organizate în marile oraşe elveţiene Berna, Basel şi 

Zürich. Se pare că cel mai frumos succes l-a avut la Societatea Etnografică a 

Elveţiei, care a consacrat întâlnirea ei anuală din 1930, de la Berna, poeziei populare 

româneşti. Au participat, în afară de membrii societăţii, universitari precum Karl 

Jaberg, scriitori ca Hugo Marti, jurnalişti etc.   

Despre succesul avut de acest text aflăm mai întâi din articolul Mioriţa în 

Elveţia (în „Drumul nou”, 1, 1931, nr. 13, p. 1–2, apud Blaga 1973: 160), semnat de 

Lucian Blaga. După cum scrie Blaga, Doamne, Doamne a suscitat intervenţia 

scriitorului elveţian Hugo Marti, care a susţinut că „Rilke, marele poet german, are 

undeva în Stundenbuch (sau în altă parte) o imagine asemănătoare. Or se ştie, spune 

dl. Marti, că Rilke a trăit în timpul când a scris Stundenbuch într-un sat rusesc. Nu 

cumva a auzit prin acele locuri o poezie asemănătoare celei româneşti?”.  

Sugestia lui Marti ridică două probleme: 1. dacă în poezia lui Rilke apare 

motivul somnului lui Dumnezeu şi 2. dacă acest motiv figurează în poezia populară 

rusă. Mi s-a părut destul de curios faptul că Blaga, care aprecia aşa de mult poezia 

lui Rainer Maria Rilke, n-a încercat să verifice cele sugerate de Hugo Marti. Şi n-am 

înţeles nici de ce acesta din urmă n-a căutat el însuşi în opera poetului german 

corespondenţa versurilor româneşti despre care era vorba. Dar poate că amândurora 

li s-a părut o chestiune prea neînsemnată pentru a întreprinde o asemenea cercetare. 

Se putea imagina, de asemenea, că sugestia lui Marti s-a datorat unei impresii de 

moment, dat fiind că mulţi văd în volumul de versuri al lui Rilke expresia unui 

Dumnezeu panteistic.  

Am considerat util să preiau sugestia lui Marti, căutând imaginea în volumul 

de versuri Stundenbuch (Rilke 1918)
4
. Am constatat mai întâi că, într-adevăr, 

Dumnezeu e prezent în aproape fiecare poezie rilkeană, dar n-am găsit decât frânturi 

ale imaginii pe care o căutam; de pildă: în poeziile lui Rilke e vorba deseori despre 

biserici şi mănăstiri (p. 28, 33, 54, 67, 70), se vorbeşte despre Schweigsamkeit (p. 33, 

39, 42, 53), tăcerea, şi despre Einsamkeit (p. 80), singurătatea lui Dumnezeu. În mai 

multe locuri, Rilke adresează întrebări grave lui Dumnezeu: „nu auzi cum mă izbesc 

de tine cu toate gândurile mele?” („Hörst du mich nicht mit allen meinen Sinnen an dir 

branden?”, p. 16) sau: „auzi paşii de orbi ai celor care se trezesc noaptea şi te caută, 

călcând întunericul?” („Hörst du sie mit dem Schritt von Blinden/ das Dunkel treten?”, 

p. 55) sau: „cine, oare, trăieşte viaţa, o trăieşti tu, Doamne?” („Wer lebt es denn? Lebst 

du es Gott, – das Leben?”, p. 62). Poetul german cere lui Dumnezeu ca, după creaţie, 

să-şi odihnească mâna pe coasta cerului şi să rabde fără cuvinte (mut) ceea ce îi facem 

                                                 
4 Primul Buch e datat 1899, al doilea, 1901, iar al treilea, 1903. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.216 (2026-01-14 07:54:47 UTC)
BDD-A1141 © 2013 Institutul de Filologie Română „A. Philippide”



Poezie şi filozofie într-un catren folcloric selectat de L. Blaga: „Doamne, Doamne…” 

 

 

197 

 

noi oamenii: „Laß deine Hand am Hang der Himmel ruhn/ und dulde stumm, was wir 

dir dunkel tun” (p. 20). Dar mesajul poetului ajunge la Dumnezeu doar prin 

intermediul vântului: „du hörst mich wieder durch den Wind” (p. 52). 

În sfârşit, imaginea pe care putem presupune că o avea Marti în memorie este 

următoarea: Dumnezeu e în fiecare casă, mai precis, el doarme pe fiecare vatră („auf 

allen Öfen schläfst du breit”), iar mai departe, în aceeaşi poezie: „tu eşti ţăranul cu 

barbă, din veşnicie în veşnicie” („Du bist der Bauer mit dem Barte/ von Ewigkeit zu 

Ewigkeit”, p. 27). Fără a fi identice, imaginea din opera lui Rilke (Dumnezeu 

doarme pe fiecare vatră) şi cea din folclorul românesc (Dumnezeu doarme cu capul 

pe mănăstire) sunt oricum foarte asemănare. 

Prin urmare, sugestia lui Hugo Marti nu era lipsită de interes. Ea pornea 

probabil de la ideea generală că, în poezia lui Rilke omul se adresează lui 

Dumnezeu, fără a primi răspuns, ca în catrenul popular românesc. Sintetizând, 

putem spune că lectura volumului lui Rilke mijloceşte descoperirea mai multor 

elemente comune textului folcloric şi textelor poetului german. Aşa sunt: întrebarea 

dacă Dumnezeu îl aude pe poet şi dacă aude paşii de orbi ai celor care îl caută în 

întuneric; apoi: tăcerea, singurătatea şi chiar somnul lui Dumnezeu, ca şi frecvenţa 

termenilor biserici şi mănăstiri.  

Adaug aici faptul că, în folclorul românesc, motivul somnului lui Dumnezeu 

apare şi în legendele despre „Facerea Lumii”: Dumnezeu l-a trimis pe diavol să aducă 

„sămânţă de pământ” din fundul mării primordiale, acesta eşuează de două ori şi 

aduce, a treia oară, doar câteva fărâme de pământ, sub gheare. Din această „sămânţă” 

creează Dumnezeu pământul, la dimensiunile unui pat, pe care se culcă şi adoarme. 

Crezând că a sosit momentul să scape de prezenţa lui Dumnezeu pe pământ, diavolul 

îl rostogoleşte spre răsărit, apoi spre apus, spre nord şi spre sud, în speranţa că acesta 

va cădea de pe pământ în mare, dar pământul se întinde în toate cele patru direcţii. 

Fără să ştie, diavolul l-a rostogolit pe Dumnezeu în formă de cruce, fapt care a 

constituit „sfinţirea” creaţiei lui Dumnezeu
5
. Referindu-se la acest motiv, M. Eliade 

vorbeşte despre „oboseala lui Dumnezeu” în urma creaţiei şi compară motivul cu cel 

denumit, în religiile primitive, deus otiosus (Eliade 1980: 98).  

Mă întorc la cea de a doua întrebare sugerată de Marti, adică dacă imaginea 

din textul românesc (Dumnezeu dormind cu capul pe-o mănăstire) e cunoscută în 

folclorul rus; un răspuns cert ar putea oferi numai un specialist în lirica populară 

rusă. Personal pot spune doar că ea nu se găseşte în materialele de folclor comparat 

pe care am reuşit să le consult.  

Sugestia lui Marti mi se pare însă extraordinară dintr-un alt punct de vedere, şi 

anume: indirect, scriitorul elveţian asociază valoric o piesă de folclor românesc cu 

poezia marelui Rainer Maria Rilke. Într-adevăr, după lectura volumului acestuia mi 

se pare că poetul popular român n-a fost mai prejos, în ceea ce priveşte viziunea 

asupra raporturilor omului cu Dumnezeu, decât autorul german. Mai mult, textul 

nostru şi-ar fi putut găsi locul potrivit printre creaţiile acestuia sau, altfel spus, dacă 

l-am fi găsit în Stundenbuch, textul nostru n-ar fi făcut notă discordantă faţă de 

poeziile lui Rilke. 

                                                 
5 Trimiteri bibliografice, în Taloş 2013: 55; vezi şi Brill 2005: 124–130. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.216 (2026-01-14 07:54:47 UTC)
BDD-A1141 © 2013 Institutul de Filologie Română „A. Philippide”



Ion TALOS 

 198 

Cele de mai sus ridică însă o nouă întrebare: cum poate fi explicată prezenţa, 

într-o formă asemănătoare, a imaginii în discuţie la Rilke şi în folclorul românesc? 

Explicaţia nu se află desigur în fenomenul de aculturaţie, cum părea să sugereze 

Marti, adică imaginea somnului lui Dumnezeu pe vatră nu provine la Rilke din 

textul românesc (foarte probabil nici din vreunul rusesc); pe de altă parte, nici 

creatorul popular român n-a fost influenţat de opera poetului german. S-ar putea însă 

presupune că atât în cazul creatorului popular român, cât şi într-al lui Rilke avem de 

a face cu un bun cultural universal, care descinde probabil dintr-un verset al Cântării 

cântărilor (5.2) sau din prelucrări ale lui, verset care sună astfel: „Eu dorm, dar 

inima mea veghează”.  

Acest verset explică şi sensul profund al magnificului text românesc: 

Dumnezeu e prezent printre oameni, inima lui veghează, dar, dat fiind că tace, pare 

că doarme. Subliniez că în textul folcloric somnul lui Dumnezeu e doar aparent, 

adică aceasta e percepţia omului, în momente de deznădejde. Cu o expresie 

ardelenească, Dumnezeu gândeşti că doarme, imagine sugerată de ideea că 

Dumnezeu nu intervine în desfăşurarea lucrurilor, aşa cum ar dori omul.  

Legătura catrenului nostru cu Sfânta Scriptură e în afara oricărei îndoieli. În 

Vechiul şi Noul Testament găsim vocabula Doamne de 481 de ori. Chiar şi formula 

de început, „Doamne, Doamne”, apare de multe ori în Vechiul (Cartea Esterei 4.17; 

Psalmi 129.3; 139.7; 140.8) şi în Noul Testament. Preiau câteva exemple din Noul 

Testament: 

Şi pentru ce mă chemaţi, Doamne, Doamne, şi nu faceţi ce vă spun (Luca 6.46); 

Nu oricine îmi zice Doamne, Doamne va intra în împărăţia cerurilor, ci cel care va 

face voia Tatălui Meu, care este în ceruri (Matei 7.21); 

Mulţi îmi vor zice în ziua aceea: Doamne, Doamne, au nu în numele Tău am 

poruncit şi nu în numele Tău am scos demoni... (Matei 7.22); 

...au sosit şi celelalte fecioare, zicând: Doamne, Doamne, deschide-ne nouă 

(Matei 25.11). 

2. S-a regăsit Blaga în acest catren? 

Cum am văzut, catrenul de faţă s-a aflat în atenţia lui Blaga începând de prin 

anul 1930. În perioada elaborării antologiei de lirică populară (1950–1960), textul 

avea probabil o conotaţie personală mai accentuată, căci instaurarea regimului 

comunist în România l-a lipsit pe poet de tot ceea ce dobândise prin muncă asiduă: 

titlul de academician şi cel de profesor universitar, el fiind nevoit să ocupe un post 

de documentarist la Secţia de istorie literară şi folclor a Institutului de lingvistică al 

Filialei Cluj a Academiei. Pentru acea perioadă, textul pare strigătul de disperare al 

poetului, adresat lui Dumnezeu, care întârzia să readucă lucrurile pe făgaşul aşteptat, 

remediindu-i situaţia. Dar Blaga nu se gândea numai la situaţia lui. În amintita 

convorbire cu Ion Muşlea, ultimul vers al cântecului popular rostit de Blaga suna, ca 

într-o altă posibilă variantă orală, astfel:  

„Şi de lume n-are ştire”,  

dovadă că Blaga suferea pentru faptul că Dumnezeu nu intervine în destinul 

poporului român, lăsând impresia „că doarme”. 

Imaginea din catrenul nostru exprimă o situaţie asemănătoare celei din celebra 

pânză expresionistă „Der Schrei” a norvegianului Edvard Munch, în care omul îşi 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.216 (2026-01-14 07:54:47 UTC)
BDD-A1141 © 2013 Institutul de Filologie Română „A. Philippide”



Poezie şi filozofie într-un catren folcloric selectat de L. Blaga: „Doamne, Doamne…” 

 

 

199 

 

strigă disperarea într-un univers aproape gol, un univers în care omul e înconjurat 

doar de singurătate şi indiferenţă. Cred că aşa se vedea şi Blaga în acel timp. 

Pe de altă parte, felul în care interpreta Blaga imaginea insolită despre 

„somnul lui Dumnezeu” ridică şi problema atitudinii filozofului faţă de religia 

creştină, ceea ce i-a adus critici din partea lui D. Stăniloaie (1942). Ovidiu Drimba, 

fostul asistent al profesorului Blaga, arată că textul de mai sus a constituit, în mod 

repetat, obiect de comentarii şi în cursurile acestuia. Drimba spune: 

[...] pe Blaga nu-l interesa că nu era considerat gânditor creştin şi ortodox! 

Dimpotrivă: se declara el însuşi un eterodox – arătând totodată că şi gândirea 

populară, filosofia poporului nostru, include filoane clare de eterodoxie. Îmi amintesc 

perfect – continuă Drimba – că, în acest sens, cita o scurtă poezie populară pe care o 

socotea o neîntrecută culme de gândire filosofică şi de frumuseţe poetică. [Drimba 

reproduce textul de mai sus şi continuă:] O adevărată bijuterie – dar eterodoxă! – a 

geniului nostru popular, inclusă de Blaga în incomparabila sa antologie de poezie 

populară (Drimba 1995: 283).  

3. Locul catrenului în sistemul gândirii filozofice a lui Blaga 

Blaga ne-a lăsat două interpretări destul de diferite ale celor patru versuri: în 

lucrarea filozofică Spaţiul mioritic şi în romanul Luntrea lui Caron.   

În Spaţiul mioritic îl interpretează astfel: 

Omul nu e singur în faţa lui Dumnezeu, care se distanţează până la 

dezinteresare faţă de lume (câteodată turnurile gotice par nişte braţe umane care se 

întind şi nu-l mai ajung), omul e în faţa unui Dumnezeu plin de iniţiative ocrotitoare, 

lumea e vas primitor, receptacol. Chiar şi atunci când omul ortodox, încercat în spaţii 

de izbelişte de loviturile sorţii, pare a se îndoi de grija divină, el nu se îndoieşte totuşi 

de prezenţa lui Dumnezeu în lume. Absenteismul divin e atribuit mai curând altor 

împrejurări decât unei distanţări faţă de lume (Blaga 1969: 172–173)
6
.  

În capitolul al XIX-lea al romanului Luntrea lui Caron (Blaga 1998: 533–

535), Blaga inserează 11 „basme metafizice” – aşa numeşte el eseurile filozofice –, 

despre care scrie că ar fi notiţele luate de Ana în cursul discuţiilor avute cu Leonte, 

geamănul lui Axente Creangă alias Blaga. Prin urmare, acesta „redactează” 

metafizicile lui Leonte, selectând „din istoria metafizicilor pe care le-ar fi putut 

gândi poporul românesc numai pe acelea ce i se păreau accesibile unei vii 

imaginaţii”. „Născocirile metafizice” ale lui Leonte „sunt închipuite pe portativele 

unei istorii care n-a avut loc, dar care ar fi putut să aibă loc” (ibidem: 514). „Şi 

fieştecare răspunde în felul său dorului omenesc de a ancora în absolut” (ibidem: 

515). Între aceste „născociri metafizice” e inclus şi textul intitulat Luminism moral 

(ibidem: 533–535), un text care se ocupă de unele „eresuri atât de ciudate şi puţin 

                                                 
6
 Unul dintre primii interpreţi ai lui Blaga, Vasile Băncilă, se referă la acest text, scriind: „E 

adevărat că ţăranul spune foarte rar asa şi mai mult în glumă, cu o nuanţă de umor obidit, cu o lucire 

virilă şi aprobătoare de năduf resemnat, dar nu e mai puţin în aceasta o indicaţie pentru unele variaţii 

neteologice ale ideii de Dumnezeu. S-ar crede [...] că Dumnezeu iese scăzut pentru ţăran. Aşa ar fi 

pentru intelectual, pentru ţăran însă e mai degrabă invers. În perfecţiunea lui, Dumnezeu are şi 

libertatea de a «greşi» sau de a face orice. […] Dumnezeu e perfect, e puternic şi în fond tot ce face el, 

face bine, chiar dacă e «greşeală» pentru noi. [...] Aşa gândeşte ţăranul. […] Pe Dumnezeu şi negativul 

îl înalţă sau ceea ce ni se pare nouă că e negativ” (Băncilă 1995: 114). 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.216 (2026-01-14 07:54:47 UTC)
BDD-A1141 © 2013 Institutul de Filologie Română „A. Philippide”



Ion TALOS 

 200 

conforme cu învăţătura oficială bisericească”, precum catrenul aflat aici în discuţie, 

în care „se atribuie divinităţii starea de somn şi dezinteresul faţă de lume. Ce stranii 

implicaţii poate avea o poezioară populară de patru versuri!” – scrie Blaga. Autorul 

consideră că acest text nu e singurul în literatura noastră populară, care „ia în răspăr 

teologia oficială în multe feluri şi la fiece pas”. Aşa e legenda după care „la început” 

cerul ar fi fost 

foarte apropiat de pământ, atât de aproape, că l-ai fi putut atinge cu mâna dacă te-ai fi 

urcat pe-un gard. S-a întâmplat însă că omul, în răutatea şi în păcătoşenia sa, ar fi lovit 

cerul cu pietre sau că l-ar fi mânjit cu murdării de nespus. Dumnezeu ar fi ridicat 

atunci cerul, depărtându-se şi el de lumea aceasta pământeană. Dumnezeu, conceput 

teologic ca omniprezent, şi mai ales pretutindeni de faţă cu graţia sa infinită, este 

închipuit de popor mai omeneşte. Dumnezeu ar fi fost cândva foarte aproape de lumea 

noastră, dar el s-a depărtat mai pe urmă, pedepsind cu dezinteresul său creatura care 

n-a înţeles să respecte cerul după cum se cădea (ibidem: 533)
7
.  

Retragerea şi îndepărtarea lui Dumnezeu de propria lui creaţie e un motiv 

folcloric de care s-a ocupat şi M. Eliade, care arăta că „Dumnezeu se retrage în cer 

pentru că oamenii au ales răul şi păcatul”. Dumnezeu se desolidarizează „de rău şi 

de umanitatea păcătoasă”, idee care nu este a „iudeo-creştinismului” (Eliade 1980: 

98). În altă parte scrie Eliade că „în folclorul religios românesc creştinismul nu este 

cel al bisericii” şi apreciază că în Europa de sud-est găsim „o nouă creaţie 

religioasă”, pe care el o denumeşte „creştinism cosmic” (ibidem: 246). 

Ce a determinat apariţia unei asemenea idei? Blaga scrie: 

Numai o experienţă de viaţă plină de dezamăgiri, numai grave amărăciuni de 

natură morală pot să ducă la convingerea că omul este «părăsit» de Dumnezeu şi 

„lăsat pradă” vicisitudinilor sorţii. Numai dezamăgiri seculare pot să născocească 

imagini atât de neconformiste despre divinitate (Blaga 1998: 533).  

Blaga nu se mulţumeşte să constate existenţa acestor motive în literatura 

noastră populară şi nici să determine originea lor. El îşi exprimă regretul că cele 

două motive legendare – somnul divin şi înălţarea cerului –, care ar indica 

dezinteresul lui Dumnezeu faţă de lumea creată de el însuşi, n-au fost exploatate din 

punct de vedere filozofic. „Un atare climat de gândire – la nivel folcloric – ar fi 

putut să prilejuiască la un moment dat al istoriei noastre apariţia unei concepţii sau 

chiar a unei şcoli filozofice de-o orientare la fel de neconformistă cât priveşte ideile 

despre divinitate”, ca Epoca Luminilor (sec. al XVIII-lea).  

Filozofia acestui secol – scrie Blaga în continuare – se întemeia în primul rând 

pe lumina naturală a minții omeneşti şi manifesta o fobie mai ales față de supranatural 

şi suprarațional. Rațiunea filozofică încerca să acrediteze îndeosebi câteva idei: 

Dumnezeu a făcut lumea din materie, ca un arhitect. Impunând lumii „legile”, 

Dumnezeu se retrage din cosmos, manifestând un total dezinteres față de acesta 

şi lăsând lumea  

în grija propriilor sale rânduieli. În folclorul românesc – scrie Blaga – se găsesc idei 

asemănătoare, rostite mai naiv, dar câteodată mai îndrăzneț (Blaga 1998: 534).  

                                                 
7 Pentru informaţii bibliografice asupra acestui motiv folcloric, cf. Taloş 2001: 33–34, s.v. Cerul; 

vezi şi Brill 2005: 99–101. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.216 (2026-01-14 07:54:47 UTC)
BDD-A1141 © 2013 Institutul de Filologie Română „A. Philippide”



Poezie şi filozofie într-un catren folcloric selectat de L. Blaga: „Doamne, Doamne…” 

 

 

201 

 

Căci cele două imagini sunt „mai uluitoare prin neconformismul lor”  

decât învăţăturile deiste ale Occidentului. La deismul raţionalist din Occident s-a 

ajuns pe temeiul ştiinţei experimentale a naturii. Gândirea luministă este elaborare 

teoretică. Ea implică ştiinţele exacte. Ea este produs de cunoaştere. La imaginile 

teologice neconformiste proprii folclorului românesc s-a ajuns cu totul pe altă cale, 

prin experienţa vieţii, de la o zi la alta, a omului supus unor cumplite dezamăgiri şi 

atâtor lovituri ale sorţii. Imaginile teologice neconformiste ale poporului nostru se 

desprind în primul rând dintr-o experienţă de natură morală. „Şcoala filozofică 

românească”, care ar fi fost desigur cu putinţă în secolul al XVIII-lea, n-ar fi trebuit să 

facă altceva decât să transpună în concepte abstracte, în teorie filozofic articulată, 

imagini cum sunt acelea despre Dumnezeul care doarme sau despre Dumnezeul care 

îşi ridică cerul (ibidem).  

N-am avut însă o asemenea şcoală în sec. al XVIII-lea, deoarece intelectualii 

„s-au pus în slujba «politicului»”. 

Se cerea realizarea unor premise social-politice mai înainte ca gândirea să se 

poată aduna asupra metafizicei. Poporul românesc trebuia mai întâi să iasă din starea 

de norod „tolerat”, trebuia să-şi cucerească libertățile, să devină o națiune politică. Și 

toate energiile spirituale au fost îndrumate în acest unic sens. Poporul românesc 

trebuia să-şi facă loc subt soare mai înainte de a putea să înflorească şi să rodească 

întru spiritul pur. Istoria ne-a silit atunci încă o dată să pierdem un prilej de afirmare 

spirituală. Împrejurările ne retezeau încă o dată destinul. Căci mai înainte de a se 

gândi la existență creatoare, poporul nostru a fost nevoit să se gândească la altceva: să 

se transforme din norod de robi în națiune omenească (ibidem: 535).  

Aşadar, Blaga încadrează cele două motive ale literaturii noastre populare în 

curentul luminist al secolului al XVIII-lea şi regretă că gânditorii români n-au avut 

răgazul necesar creării unui sistem filozofic asemeni celui din ţările occidentale. El scuză 

absenţa unor preocupări de acest fel prin vicisitudinile istorice care au făcut ca destinul 

să treacă din nou pe lângă noi. Şi în acest punct, Blaga se întâlneşte cu M. Eliade, care 

vorbea, la rândul său, despre „teroarea istoriei” (Eliade 1980: 248–250).  

Ideea lui Blaga despre faptul că literatura noastră populară „ia în răspăr 

teologia oficială în multe feluri şi la fiece pas” vine însă în contradicţie cu cele rostite 

de Benedict al XVI-lea în cuvântarea de adio în momentul renunţării la pontificat. 

Vorbind despre zilele fericite şi luminoase ale bisericii catolice şi despre cele 

potrivnice, Sfântul Părinte a trăit acelaşi sentiment ca ţăranul român sau ca Blaga şi l-a 

exprimat exact ca în catrenul de mai sus. El spune despre pontificatul său:  

M-am simţit ca Sfântul Petru cu apostolii în barcă, pe lacul din Galilea: 

Domnul ne-a dat atâtea zile cu Soare şi cu briză uşoară, în care plasele noastre au fost 

cu adevărat pline. Ca în toată istoria bisericii, au fost însă şi momente în care am avut 

valuri înalte şi vânt potrivnic, momente în care Domnul părea că doarme
8
 [trad.n., 

subl. n.].  

                                                 
8 „Es war für die Kirche eine Wegstrecke, bei der es Momente der Freude und des Lichtes gab, aber 

auch nicht einfache Momente. Ich fühlte mich wie der heilige Petrus mit den Aposteln im Boot auf dem 

See von Galiläa: Der Herr gab uns so viele Tage der Sonne und der leichten Brise, Tage, in denen der 

Fischzug wirklich reich war. Aber es gab auch Momente, in denen wir hohen Wellengang und 

Gegenwind hatten, wie in der ganzen Geschichte der Kirche: Momente, in denen der Herr zu schlafen 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.216 (2026-01-14 07:54:47 UTC)
BDD-A1141 © 2013 Institutul de Filologie Română „A. Philippide”



Ion TALOS 

 202 

Şi dacă în istoria bisericii au existat momente de vânt potrivnic şi valuri 

înalte
9
, permise de Dumnezeu, imaginea catrenului de mai sus nu poate fi 

considerată ca atitudine neconformă cu teologia oficială. Mai degrabă putem crede 

că textul nostru folcloric exprimă incertitudinea omului că glasul lui e auzit de 

Dumnezeu, idee pe care am găsit-o şi în poezia lui Rilke (să ne reamintim 

sintagmele: tăcerea şi singurătatea lui Dumnezeu, ori interogaţiile poetului: nu auzi 

cum mă izbesc de tine cu toate gândurile mele? sau: auzi paşii de orbi ai celor care 

se trezesc noaptea şi te caută, călcând întunericul?). E vorba mai mult de o 

comunicare între două entităţi, dintre care una tace, dar acest lucru nu înseamnă că 

ea n-a recepţionat mesajul. 

Textul Sfântului Părinte depăşeşte însă concepţia omului obişnuit şi a lui 

Rilke prin exprimarea certitudinii că Dumnezeu aude rugăciunile omului şi nu-şi va 

părăsi niciodată Biserica, iar barca ei nu se va scufunda niciodată, chiar dacă trece 

prin momente grele. Omul simplu, ca şi Rilke, nu e sigur dacă Dumnezeu aude şi va 

da curs rugăciunii lui, el e nerăbdător, pe când capul Bisericii Catolice ştie că 

momentele dificile sunt trecătoare.  

Identitatea expresiei „Domnul părea că doarme”, rostită de cea mai înaltă faţă 

bisericească a timpului nostru cu cea din folclorul românesc: „Dumnezeu pare că 

doarme”, ridică odată în plus valoarea filozofică metafizică a catrenului şi îl scuteşte 

de interpretări eronate.  

4. Circulaţia textului în oralitate, în cultura scrisă şi în medii 

Ion Muşlea exprima anumite îndoieli în legătură cu autenticitatea folclorică a 

textului, datorită rarităţii lui în colecţii; el cunoştea doar două variante, una 

înregistrată de Ion Pop-Reteganul, în cuprinsul unui basm, în care un om avea un 

singur necaz, acela de a nu avea copii, şi, în disperarea lui, şi-a făcut următorul 

cântec: „Doamne, Doamne!/ Mult zic Doamne,/ Dumnezeu gândeşti că doarme,/ Cu 

capul pe mănăstire,/ Că de mine n-are ştire”. 

În afară de aşezarea uşor diferită în vers, deosebirile faţă de „varianta Blaga” 

sunt următoarele: gândeşti în loc de: pare (v. 3), pe mănăstire în loc de: pe-o 

mănăstire (v. 4) şi de mine în loc de: de nimeni.  

Cea de a doua variantă cunoscută lui Muşlea se află într-o colecţie manuscrisă 

din Săliştea Sibiului şi diferă de a lui Blaga prin: de mine în loc de: de nimeni. Diferită 

e însă şi prin cele patru versuri pe care le adaugă catrenului selectat de Blaga, alterând 

astfel tonul textului şi transformându-l dintr-un cântec cu semnificaţie metafizică, într-

unul de sărăcie şi înstrăinare: „Sărac în ţară săracă,/ Nice apa nu măneacă!/ Sărac în 

ţară străină,/ Nice apa nu mă mână” (cf. Muşlea 1972: 257–259).  

În colecţiile de folclor există şi alte variante ale textului reţinut de Blaga. Una, 

foarte apropiată de varianta Blaga, se găseşte în Arhiva de Folclor-Cluj (manuscrisul 

nr. 1315, p. 25): „Doamne, Doamne,/ Mult zic Doamne,/ Bagseamă, Dumnezeu 

                                                                                                                              
schien”. Din Cuvântarea de rămas-bun a Papei Benedikt al XVI-lea, la 27.02.2013 (apud „Zeit online”, 

27.02.2013). 
9 Imaginea utilizată de Sfântul Părinte aminteşte următorul pasaj din Evanghelia după Matei (8.24–

27): „Și iată că pe mare s-a iscat o furtună atât de puternică încât barca era acoperită de valuri, iar el 

dormea” (cf. şi Marcu 4.35–41; Luca 8.22–25). 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.216 (2026-01-14 07:54:47 UTC)
BDD-A1141 © 2013 Institutul de Filologie Română „A. Philippide”



Poezie şi filozofie într-un catren folcloric selectat de L. Blaga: „Doamne, Doamne…” 

 

 

203 

 

doarme/ Cu capul pe mănăstire/ Şi de mine n-are ştire” (cules de Panda Laurenţiu, 

din Poiana de Vaşcău, Bihor, în jurul anului 1970)
10

. 

În alte variante se produce o anumită îndepărtare de – să-i zicem – prototipul 

textului. Colegul Ion H. Ciubotaru, căruia îi aduc aici călduroase mulţumiri, mi-a 

comunicat patru texte, unele din Arhiva de Folclor a Moldovei şi Bucovinei. Două 

dintre ele provin din Moldova şi tratează motivul somnului lui Dumnezeu cu capul 

pe mănăstire, dar renunţă la sintagma-cheie: pare că, adică tocmai la cuvântul care 

conferea caracter metafizic conţinutului. Prin aceasta textul se simplifică şi coboară 

în lumea realului cotidian: „Mama me cân m-o facut,/ Dumnadzău n-o mai ştiut,/ 

Dumnadzău iara culcat/ Cu capu pi-o manastiri/ Şî di mini n-ave ştiri” (inf. Aglaia I. 

Baimacean, 76 de ani, 6 clase, agricultoare în Straja-Rădăuţi; culeg. Ion H. 

Ciubotaru, 1977; AFMB, Anexă-chestionar). 

Al doilea text, care are un număr aproape triplu de versuri faţă de varianta 

Blaga, se îndepărtează şi mai mult de prototipul cunoscut, mai ales prin ultimele 

patru versuri, care îl transpun în registrul cântecelor de înstrăinare: „/:Mama me cân 

m-o făcut(u),:/ Dumnadzău n-o mai ştiut(u),:/ Cân o fost la botidzat(u),:/ 

Dumnadzău iera culcat(u),:/ Cu capu pi mănăstiri,/ Di mini n-ave di ştiri,/: Cu mâna 

stângî la chept(u),:/ Niŝiodatî eu n-am drept(u),/: Cu mâna dreaptî la spati,:/ 

Niŝiodatî n-am dreaptati” (Bucescu et al. 1979: 222, text nr. 147; inf. Victoria A. 

Gheorghiţă, 57 şi Militon N. Cotoş, 48; culeg. V. Bârleanu şi Florin Bucescu). 

Într-un text din Mehedinţi, motivul principal e estompat; doar versul al treilea 

ar permite ca textul să fie considerat variantă a catrenului Blaga: „Şi iar verde 

mărgărint,/ Când plecai să mă mărit,/ Dumnezeu fu adormit!/ Când să mă-nvârtesc 

pe masă,/ Dumnezeu plecă de-acasă,/ N-avu grijă să-mi ursească!” (text din Valea 

Boierească, com. Molovăţ, jud. Mehedinţi, în „Revista Asociaţiei învăţătorilor 

mehedinţeni”, anul II, nr. 5, mai 1929, p. 34, apud Ciubotaru 2009: 95). 

Al patrulea text are un caracter aproape umoristic, dacă nu chiar blasfemic, el 

concentrându-se asupra motivului absenţei, nu al somnului lui Dumnezeu: „Mama 

me cân m-o făcut,/ Dumnezău n-o mai ştiut,/ Dumnezău iara-n Lechinţa,/ Vindé 

brânzî cu bărbânţa” (inf. Rafila I. Sigmirean, 73 de ani, 3 clase, agricultoare, 1977, 

Şieu-Măgheruş, Bistriţa-Năsăud; AFMB, Anexă-chestionar). 

Talentul purtătorilor unor asemenea variante e mult redus în comparaţie cu al 

celor care au creat sau păstrat varianta înregistrată de Ion Pillat şi reţinută de Blaga. 

Asemenea variante au însă valoarea lor, deoarece ele dovedesc că motivul somnului 

lui Dumnezeu există latent în subconştientul colectiv, de unde este scos şi prelucrat 

după situaţia de moment şi după capacităţile celui care doreşte să se exprime. 

Textul selectat de Blaga nu figurează în niciuna dintre antologiile anterioare 

de lirică populară. Probabil că autorii acelor antologii nu l-au cunoscut ori s-au 

concentrat asupra poeziilor de dragoste şi dor, pe când textul aflat în discuţie are un 

caracter filozofic. Selectându-l pentru cele două antologii ale lui (1930 şi 1966), 

analizându-l şi comentându-l în cursuri universitare, în articole publicistice ori în 

eseuri filozofice, Blaga a singularizat acest catren şi i-a ridicat prestigiul, aprecierea 

                                                 
10

 Colegul Vistian Goia mă asigură că textul era curent în Roşia de Secaş, jud. Alba, mama d-sale 

rostindu-l în formă foarte apropiată de “versiunea Blaga”. Și eu îmi amintesc că mama rostea cel puţin 

primul vers, în momente de tristeţe. Ar fi utilă o cercetare de teren pentru stabilirea ariei de răspândire 

şi a frecvenţei acestor versuri. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.216 (2026-01-14 07:54:47 UTC)
BDD-A1141 © 2013 Institutul de Filologie Română „A. Philippide”



Ion TALOS 

 204 

lui fiind acceptată de lumea culturală. Prin aceasta textul a depăşit nivelul folcloric şi 

a pătruns în domeniul culturii scrise, respectiv în cultura mediatică. E suficient să-l 

căutăm în internet, pentru a constata, de pildă, că el e reprodus de o scriitoare ca 

Ileana Mălăncioiu, care consideră că versurile lui  

[...] au un spaţiu al lor de neîncălcat, care depăşeşte cuvintele şi ceea ce pot ele 

comunica. La ţinutul de vrajă pe care îl creează contribuie nu numai înţelesul 

cuvintelor, ci şi sunetul lor, care iese din noţiuni şi pătrunde în spaţiul miraculos 

dintre ele (www.nistea.com/malancioiu_spaţiul_ro.htm).  

Şi Dan Puric reproduce textul catrenului, considerându-l o „definiţie a 

sublimului de a fi creştin”, izvorâtă „din geniul creştin ţărănesc românesc”, căci 

ţăranul român – cum se exprimă Puric – „nu se lasă gândit de gândirea sa, ci se lasă 

gândit de Dumnezeu” (Puric 1990: 93). Îl găsim reprodus, de asemenea, de 

Z. Cârlugea, care îl apreciază ca o „chintesenţială «cugetare» monostrofică, rezonând 

acelaşi creştinism popular şi cosmic atât de specific creaţiei” (Cârlugea 2011). 

Dacă Mălăncioiu, Puric şi Cârlugea reproduc textul cu fidelitatea omului de 

ştiinţă, cântăreaţa Mirela Petrean îl introduce ca refren într-o creaţie proprie (Cântec 

pentru mama). Cele patru versuri suferă modificări neesenţiale: gândeşti în loc de 

pare; de noi în loc de de mine/lume/nimeni. Autoarea dă catrenului şi un înţeles 

didactic, adăugând, tot în refren, următoarele patru versuri: „Doamne, iartă-ne, Tu 

Doamne/ Mila Ta nicicând nu doarme/ Numai noi, copiii Tăi/ Câteodată suntem răi” 

(https://www.youtube.com/watch?v=TIgXr_i5Yv8).  

Aşadar, Blaga a deschis calea acestui catren spre cultura scrisă şi spre mediile 

de comunicare, aş putea spune, spre eternitate. Căci e sigur că el se va afla şi pe mai 

departe în atenţia unor creatori de cultură. 

5. Catrenul Doamne, Doamne şi traducerile lui 

Un text de o asemenea frumuseţe literară şi de o asemenea profunzime de 

gândire nu putea să nu trezească interesul traducătorilor. Cum arătam mai sus, el a 

fost tradus în germană pentru prima oară în perioada în care Blaga activa ca 

diplomat la Legaţia României din Berna. Traducerea a fost realizată de  Hermann 

Hauswirth, pe atunci un tânăr poet elveţian, cu concursul lui Blaga însuşi. Textul a 

fost recitat de Hauswirth la serate culturale dedicate poeziei populare româneşti în 

marile oraşe elveţiene Berna, Zürich şi Basel. Din păcate, traducerea n-a fost 

publicată până în prezent. Îmi sunt cunoscute însă alte trei traduceri în germană şi 

una în spaniolă. 

Julius Draser traduce varianta din Spaţiul mioritic astfel: „Gott, ihn ruf ich aus 

der Tiefe!/ Ist es doch, als ob er schliefe;/ Auf's Kloster tief das Haupt gebeugt,/ 

Weiss er von keinem –,/ und er schweigt” (Blaga 1982: 130). Nu s-ar putea spune că 

traducerea lui Draser e lipsită de muzicalitate. Ea se îndepărtează însă substanţial de 

original şi accentuează caracterul de relatare, pierzându-se prin aceasta ceva din 

caracterul liric al textului; pe de altă parte, Draser introduce câţiva termeni străini 

originalului, cum sunt: Tiefe (v. 1)/ îl strig din adâncuri şi tief gebeugt (v. 3)/ (capul) 

adânc aplecat (pe mănăstire), imagine destul de neclară. Asupra utilizării termenului 

mănăstire în română şi germană voi reveni în paragraful următor. În schimb, prima 

parte a versului 4 mi se pare deosebit de reuşită: „el nu ştie de nimeni” sau „n-are ştire 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.216 (2026-01-14 07:54:47 UTC)
BDD-A1141 © 2013 Institutul de Filologie Română „A. Philippide”



Poezie şi filozofie într-un catren folcloric selectat de L. Blaga: „Doamne, Doamne…” 

 

 

205 

 

de nimeni”, dar a doua parte a versului e adăugată de traducător, în original tăcerea lui 

Dumnezeu nefiind exprimată explicit. 

A doua traducere o datorăm lui Wolf Aichelburg (1977: 8), care a dat textului 

următoarea formulare: „Herr, Herr,/ heiser wurd ich, dich zu rufen./ Der Herrgott, 

scheint es, schläft,/ sein Haupt gebettet auf ein Kloster,/ und weiß um niemands 

Freud und Leid”. Cum se poate vedea, Aichelburg sporeşte numărul versurilor de la 

4 la 5, iar expresia: „mult zic Doamne” devine la el „am răguşit strigându-te”, ceea 

ce echivalează cu o creaţie proprie, în orice caz, o circumscriere a sintagmei din 

original. Ca şi Draser, Aichelburg preia tale-quale cuvântul mănăstire din original, 

traducându-l prin germanul Kloster: „Auf's Kloster tief das Haupt gebeugt” (Draser) 

şi „sein Haupt gebettet auf ein Kloster” (Aichelburg). Numai că termenul german 

Kloster (< lat. claustrum) are înţelesul de „abgeschlossener Raum für Mönche und 

Nonnen”, adică „loc închis, pentru călugări şi călugăriţe”, pe când dicţionarul limbii 

române defineşte termenul mănăstire ca instituţie religioasă cuprinzând o biserică şi 

mai multe chilii, unde trăiesc, izolaţi de lume, călugări şi călugăriţe. Aşadar, în 

limba română, termenul mănăstire are şi sensul de „biserică”, cu deosebire „biserică 

de pelerinaj”. Când zicem mănăstirea de la Curtea de Argeş sau mănăstirea de la 

Nicula etc. nu ne gândim la chilii, ci la biserica mănăstirii. Prin urmare, în catrenul 

nostru sensul primordial trebuie să fie acela de „biserică (a mănăstirii)”, deci, în 

traducerile germane, în loc de Kloster era preferabil să avem Kirche. Trebuie să 

subliniez totodată că ultimul vers din traducerea lui Wolf Aichelburg mi se pare 

destul de reuşit: „nu ştie [n-are ştire] de bucuriile şi suferinţele nimănui”. 

Cea mai recentă traducere a fost realizată de trei profesori de la Universitatea 

din Köln, care au publicat şi prima traducere integrală a antologiei, în ediţie bilingvă 

(Blaga 1995). Spre deosebire de celelalte traduceri, aceasta respectă dorinţa poetului, 

mărturisită autorului acestui articol, şi anume ca textele antologiei să fie traduse în 

germană respectând doar ritmul, nu şi rima, care – zicea el – nu face decât să 

strivească imaginea poetică. De altfel, una dintre cauzele pentru care Draser şi 

Aichelburg s-au îndepărtat, cum s-a putut vedea, de original, a fost căutarea rimei. 

Prin urmare, Blaga avea dreptate: traducerea fără rimă e lipsită de asemenea 

constrângeri, ea putând reproduce mai fidel imaginea din original. 

Traducerea fără rimă n-a fost însă lipsită de dificultăţi; ideea de repetare din 

primul vers, „mult zic Doamne”, a putut fi rezolvată, după mai multe încercări, cu 

ajutorul adverbului immerwährend („necontenit, mereu, într-una”); al doilea vers a 

ieşit ca în original: „er scheint zu schlafen” („pare că doarme”); în versul următor, 

din motivele arătate mai sus cu privire la sensurile subsrantivului mănăstire, s-a 

optat pentru termenul Kirche („biserică”), nu Kloster. În fine, ultimul vers a fost 

tradus de colegul Greive, mi se pare mie foarte inspirat, cu Weltvergessen („uitând 

de lume”). Deci, textul apare în germană astfel: „Herr, Herr, immerwährend Herr,/ 

Gott der Herr, er scheint zu schlafen,/ Mit dem Haupt auf einer Kirche,/ 

Weltvergessen”. 

Colega mea María Jesus Ruiz Fernández, de la Universitatea din Cádiz, mi-a 

propus să traducem împreună câteva texte din poezia populară românească în 

spaniolă. Am acceptat propunerea şi am ales – cum putea fi altfel? – texte din 

antologia Blaga, începând cu Doamne, Doamne, text pe care colega mea îl îndrăgise 

ascultându-mi recitarea în cursul culegerilor de poezie populară spaniolă realizate în 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.216 (2026-01-14 07:54:47 UTC)
BDD-A1141 © 2013 Institutul de Filologie Română „A. Philippide”



Ion TALOS 

 206 

colaborare de Universităţile din Sevilla, Cádiz şi Köln, în zona Huelva. În spaniolă, 

textul a primit următoarea formă: „¡Ay, Dios mío, Dios mío!/ ¡tántas veces te 

llamo!/ Tú pareces dormir/ recostado en la iglesia/ y olvidado del mundo” 

(http://asonante.blogspot.com/2006/04/qien-inventó-los-cantos-poesía rumana.html). 

Răscolitorul catren selectat de Blaga a făcut aşadar o uimitoare carieră 

naţională şi internaţională. S-ar putea pune întrebarea: ce s-ar fi întâmplat cu el, dacă 

Blaga nu i-ar fi dezvăluit frumuseţea şi profunzimea filosofică? Sau: cât ar fi durat 

până la apariţia unei personalităţi care să-l pună în valoare cum au făcut-o Blaga şi 

Marti? Ediţia critică a antologiei, în pregătire, va dovedi însă că autorul 

Nebănuitelor trepte aprecia în forme asemănătoare şi alte cântece reţinute de el. 

Bibliografie 

Aichelburg 1977: Wolf Aichelburg, Bei Săcel den Berg hinan, Cluj-Napoca, Editura Dacia. 

Băncilă 1995: Băncilă, Vasile: Lucian Blaga energie românească. Îngrijirea ediţiei, adnotări, 

nota asupra ediţiei şi tabelul biobibliografic de Ileana Băncilă. Timişoara 1995. 

Blaga 1966: Lucian Blaga, Antologie de poezie populară, ediţie îngrijită de George Ivaşcu, 

ilustraţii de Mihu Vulcănescu, Bucureşti, Editura Grai şi Suflet – Cultura Naţională. 

Blaga 1969: Lucian Blaga, Trilogia culturii, Bucureşti, Editura pentru Literatură Universală. 

Blaga 1973: Lucian Blaga, Ceasornicul de nisip, ediţie îngrijită, prefaţă şi bibliografie de 

Mircea Popa, Cluj, Editura Dacia, p. 160. 

Blaga 1982: Lucian Blaga, Zum Wesen der rumänischen Volksseele, Aus dem Rumänischen 

übersetzt von Julius Draser, Herausgegeben von Mircea Flonta, Bucureşti, Editura 

Minerva. 

Blaga 1995: Lucian Blaga, Antologie de poezie populară. Volksdichtung, eine Anthologie, 

ediţie îngrijită şi traducere de Artur Greive, Gerda Schüler, Ion Taloş, Bucureşti, 

Editura Grai şi suflet – Cultura Naţională. 

Blaga 1998: Lucian Blaga, Luntrea lui Caron, ediţia a II-a, revăzută, Bucureşti, Editura 

Humanitas. 

Brill 2005: Tony Brill, Tipologia legendei populare românești, I. Legenda etiologică, 

București, Editura Saeculum. 

Bucescu et al. 1979: Florin Bucescu, Silvia Ciubotaru, Viorel Bârleanu, Bătrâneasca, Doine, 

bocete, cântece şi jocuri din Ţinutul Rădăuţilor, Cercetare monografică, Iaşi, Caietele 

Arhivei de Folclor, I. 

Cârlugea 2011: Z. Cârlugea, Lucian Blaga şi poezia populară – O antologie de ecou 

european, în „Gorjeanul”, 15 noiembrie. 

Ciubotaru 2009: Silvia Ciubotaru, Obiceiuri nupţiale din Moldova. Tipologie şi corpus de 

texte, Iaşi, Editura Universităţii „Alexandru Ioan Cuza”. 

De amicitia 1995: De amicitia. Lucian Blaga – Ion Breazu. Corespondenţă, carte gândită şi 

alcătuită de Mircea Curticeanu, Cluj-Napoca, Bibiloteca Apostrof. 

Drimba 1995: Ovidiu Drimba, Un mare creator este ca o catedrală gotică, în I. Oprişan, 

Lucian Blaga printre contemporani. Dialoguri adnotate, ediţia a II-a, revizuită, 

augmentată, necenzurată, Bucureşti, Editura Saeculum: Vestala, p. 269–293. 

Eliade 1980: Mircea Eliade, De la Zamolxis la Genghis-Han. Studii comparative despre 

religiile şi folclorul Daciei şi Europei Orientale, Bucureşti, Editura Ştiinţifică şi 

Enciclopedică. 

Muşlea 1972: Ion Muşlea, Cercetări etnografice şi de folclor, II, Bucureşti, Editura Minerva. 

Puric 1990: Dan Puric, Despre Omul frumos, Bucureşti, Editura Dan Puric. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.216 (2026-01-14 07:54:47 UTC)
BDD-A1141 © 2013 Institutul de Filologie Română „A. Philippide”



Poezie şi filozofie într-un catren folcloric selectat de L. Blaga: „Doamne, Doamne…” 

 

 

207 

 

Rilke 1918: Rainer Maria Rilke, Das Stunden-Buch enthaltend die drei Bücher: Vom 

menschlichen Leben/Von der Pilgerschaft/Von der Armuth und vom Tode, Leipzig, 

Insel-Verlag, im Jahre... 

Stăniloaie 1942: D. Stăniloaie, Poziţia d-lui Blaga faţă de creştinism şi ortodoxie, Sibiu, 

Editura Arhidiecezană. 

Taloş 2001: Ion Taloş, Gândirea magico-religioasă la români. Dicţionar, Bucureşti, Editura 

Enciclopedică. 

Taloş 2013: Ion Taloş, Cu privire la geneza antologiei de lirică populară a lui Lucian Blaga, 

în Viaţa literară la Cluj. Evocări, medalioane, amintiri, cronologie, volum alcătuit de 

Irina Petraş, Cluj-Napoca, Editura Eikon, p. 70–81. 

Poetry and Philosophy in a folk quatrain selected by Lucian Blaga 

This study focuses on the variants and translations (in German and Spanish) of the 

first text included by Lucian Blaga in his Antologie de poezie populară (Antology of folk 

poetry, 1966). Here, God is depicted as having fallen asleep, his head resting on the roof of a 

monastery; he seems to be utterly unconcerned about the needs of men. 

From 1930 on, Blaga referres to this text in several of his publications. 

In Spaţiul Mioritic (The Mioritic Space), he views it as proof that man does not doubt 

God’s presence in the world. In Luntrea lui Caron (Caron’s Boat), on the other hand, he 

associates this text with a legend according to which, at the beginning of the world, God 

placed the heavens in very close proximity to the earth. In his “vilenes and sinfulness”, man 

threw stones at the heavens or soiled them with dirt. Consequently, God lifted the heavens 

very high above the earth. In the same piece, Blaga opines that these texts may be rooted in 

the “secular disapointments” of the Romanian people and that they stand in contradiction to 

Christian doctrine. Furthermore, Blaga asserts that, were it not for the century-long struggle 

of the Romanian people for political rights, these two texts could have provided, in the 

century of lights, a basis for the development of a philosophical system similar to the 

philosophy that emerged in France during the same period. 

However, a strong rebuttal of Blaga’s assertions comes from none other than Benedict 

XVI. In his farewell address (2013), alluding to a well-known passage from the Gospel 

according to Matthew (8:24–27), the Holy Father states that, during his Pontificate, he “felt 

like St. Peter and the Apostles in the boat on the Sea of Galilee. The Lord has given us many 

days of sunshine and light breezes, days when fishing was plentiful, but also times when the 

water was rough and the winds against us, just as throughout the whole history of the 

Church, when the Lord seemed to be sleeping”.  

Since Benedict XVI himself employs imagery identical to that found in Romanian 

folklore, it follows that Blaga’s assertions regarding the alleged lack of conformity between 

the text under consideration and Christian theology must be revised. 
 

 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.216 (2026-01-14 07:54:47 UTC)
BDD-A1141 © 2013 Institutul de Filologie Română „A. Philippide”

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

http://www.tcpdf.org

