
 79

Discursul profetic între voinţa  
lui Dumnezeu şi voia poporului1 

Lucian FARCAŞ 

Im vorliegendem Beitrag, Der prophetische Diskurs zwischen dem Willen 
Gottes dem Eigenwillen des Volkes, geht es um die Begriffe Prophet und 
Prophetie. Sowohl die Identität des Propehten als auch seine Mission stehen im 
Zusammenhang mit dem Dienst am Wort Gottes für die Menschen. Dieser Dienst 
aber ist als spannungshafte Aufgabe zu verstehen, weil der Prophet – nabi, der 
berufene Rufer – das göttliche Wort  einem Volk zu verkünden hat, das nicht immer 
bereit ist, die Botschaft Gottes zu hören und seinen Willen zu erfüllen. Daraus 
ergibt sich die Tatsache, dass sich die gelebte Berufung des Propheten im 
Spannungsfeld zwischen Himmel und Erde, zwischen Got und den Menschen 
vollzieht. Dementsprechend werden hier folgende Hauptthemen dargestellt: Im 
ersten Teil wird die Verschiedenheit und zugleich die Einheit in Bezug auf Prophet 
und Prophetie behandelt. Diesbezüglich ist hier die Rede von den Anfängen der 
prophetischen Bewegung in Israel, vom prophetischen Fortbestand und von der 
Rolle des Propheten in der Galubensgemeinde Israel. Der zweite Teil behandelt 
das Schicksal des Propheten und dabei geht es um seine Berufung und seine 
Botshcaft, um seine schmerzhafte Lebensprüfung und um sein Sterben als Zeugnis 
für den Willen Gottes zum Heil der Menschen. Der dritte Teil beschäftigt sich mit 
der Sorge des Propheten den wichtigsten Werten gegenüber: das göttliche Gesetz, 
die Tradition und der Kult. Schliesslich wird hier die Rede vom neuen Heilsplan 
Gottes sein und dabei werden Themen wie Gericht und Heil, neuer Bund und das 
endgültige ‚Heute’ dargestellt. So kann man am Ende fragen: Hat das Thema 
Prophet und Prophetie heute noch eine Bedeutung für die Kirche und die 
Christen? Die Antwortet lautet: Ja. 

 
I. Profet şi profetism în Israel - diversitate şi unitate 
Pretutindeni în Orientul antic existau oameni care, ocupîndu-se cu magia sau 

practicînd forme de divinaţie (cf. Num 22,5 ş.u., Dan 2,2; 4,3 ş.u.)2, sînt consideraţi 

                              
1 Textul de faţă are ca bază la nivel de conţinut şi schemă de dezvoltare tematică: Beauchamp, 

Paul, „Profet”, în Léon-Dufour, Xavier / Duplacy, Jean ş.a. (editori), Vocabular de teologie biblică, 
Editura Arhiepiscopiei Romano-Catolice Bucureşti, Bucureşti 2001, p. 591-597. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.19 (2026-02-16 23:33:00 UTC)
BDD-A8 © 2009 Editura Universităţii „Alexandru Ioan Cuza”



 80

apţi să primească mesaje din partea divinităţii. Oamenii făceau apel la ei înainte de 
a întreprinde ceva. Şi profeţilor din Israel li se va întîmpla să împlinească funcţii 
similare (cf. 1Rg 22,1-29), însă numai considerarea profetismului ca ceva de 
durată permite cel mai bine constatarea caracterului unic al acestuia3. 

1. Începuturile mişcării profetice în Israel – mărturii biblice 
Unde începe profetismul biblic? Titlul de profet este dat şi lui Abraham, însă el 

nu este prezentat de textul sacru ca atare, în timpul vieţii sale, ci această denumire 
apare mai tîrziu, în timpul elaborării cărţii Genezei (cf. Gen 20,7). Cît despre 
Moise, considerat ca fiind trimisul autorizat din partea lui Dumnezeu (Cf. Ex 3-4), 
el constituie cu adevărat un punct de plecare pentru profetism: Moise este ales de 
Dumnezeu ca fiind delegatul său în faţa faraonului, va fi dumnezeu pentru acesta, 
în timp ce fratele său, Aron, îi va sta alături în calitate de profet (cf. Ex 7,1; Num 
11,17-25), deci este mai mult decît un profet (cf. Num 12,6-8). Deuteronomul este 
singura din cărţile Legii care-i dă lui Moise acest nume (Dt 18,15); însă Moise nu 
poate fi considerat pur şi simplu ca un profet printre alţii: nimeni după el nu l-a 
egalat la nivel de chemare şi misiune în mijlocul poporului Israel (cf. Dt 34,10)4. 

La sfîrşitul perioadei judecătorilor, apar grupuri de „fii de profeţi” (cf. 1Sam 
10,5 ş.u.) al căror comportament perceput ca fiind agitat (1Sam19,20-24) lasă să se 
vadă influenţa unui mediu care se regăsea în vremea aceea în ţinutul Canaanului. 
Odată cu ei intră în uz cuvîntul nabi5. Însă, alături de acesta, se menţin şi 
apelativele mai vechi: „văzător” (1Sam 9,9) sau „vizionar” (Am 7,12), „omul lui 
Dumnezeu” (1Sam 9,7 ş.u.) – care era titlul principal al lui Ilie şi, mai ales, al lui 
Elizeu (cf. 2Rg 4,9). De altfel, titlul de nabi nu este folosit în mod exclusiv pentru 
profeţii adevăraţi ai lui Iahve, alături de aceştia pot apărea şi profeţi falşi, cum sînt 
cei ai lui Baal (cf. 1Rg 18,22). Mai sînt şi oameni care-şi fac din profeţie o meserie, 
însă vorbesc fără ca Dumnezeu să-i fi chemat şi fără să-i inspire (cf. 1Rg 22,5 ş.u.). 
Studiul limbajului folosit de textele sfinte arată, în cele din urmă, că profetismul 
are aspecte foarte diverse, asta cît timp se poate vedea o legătură clară cu diferitele 
forme de profetism practicat la popoarele vecine cu Israelul. Însă, pe măsură ce se 
va contura tot mai clar figura profetului şi natura misiunii sale, va ieşi la lumină şi 
unitatea specifică. 

 
 
 

                              
2 Cărţile biblice ale Vechiului şi Noului Testament sînt citate după: Noul Testament, Traducere, 

introducere şi note: pr. Alois Bulai / pr. Anton Budău, ediţia a II-a, Editura Sapientia , Iaşi 2008, p. 7-8. 
3 Cf. Hoheisel, Karl, „Propheten, Prophetie (I. Religionsgeschichtlich)”, în: LThK3, Vol. 8, 1999, 

col. 627-628.  
4 Pentru personalitatea lui Moise, cf. Motte, René / Lacan, Marc-François, „Moise”, în Léon-

Dufour, Xavier / Duplacy, Jean ş.a. (2001), p. 451-453. 
5 Pentru înţelegerea acestui termen, Biblia foloseşte multe expresii, însă pentru conceptul de 

profet, aşa cum s-a cristalizat din punct de vedere biblic-teologic, domină sensul de chemat de 
Dumnezeu, „strigătorul chemat” – cf. Hossfeld, Frank-Lothar, „Propheten, Prophetie (II. Biblisch)”, 
în: LThK3, Vol. 8, 1999, col. 628-632, 628. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.19 (2026-02-16 23:33:00 UTC)
BDD-A8 © 2009 Editura Universităţii „Alexandru Ioan Cuza”



 81

2. Elemente de tradiţie în mişcarea profetică 
A existat o adevărată tradiţie profetică ce s-a perpetuat datorită ucenicilor 

acestora (Kopp, 1991: 20-46)6. Ca şi în cazul lui Moise (cf. Num 11,17), Duhul este 
transmis de la un profet la altul, de obicei de la profetul consacrat la ucenicul 
acestuia: aşa, de exemplu, trece de la Ilie la Elizeu (cf. 2Rg 2). Isaia îi aminteşte pe 
ucenici săi (cf. Is 8,16), iar Ieremia este însoţit de Baruh. Slujitorul lui Iahve7, a 
cărui figură, încă mai mult decît cea a lui Moise, depăşeşte profetismul, asumă 
trăsăturile unui profet-ucenic care îi învaţă pe alţii (cf. Is 50,4 ş.u.; 42,2 ş.u.). În 
acest cadru al unei tradiţii vii, Sfînta Scriptură joacă în mod firesc un rol (cf. Is 
8,16; Ier 36,4) ce va creşte odată cu timpul: în gura lui Ezechiel, Iahve nu mai pune 
doar cuvintele sale, ci o carte. Mai ales după exil, conştiinţa unei tradiţii profetice 
se impune în mod retrospectiv în Israel (cf. Ier 7,25; 25,4; 29,19; 35,15; 44,4). 
Cartea Mîngîierii – unul dintre aspectele importante specifice şcolii şi scrierilor lui 
Isaia –  face apel la această tradiţie atunci cînd reaminteşte vechile preziceri ale lui 
Iahve: „Grăiţi, apropiaţi-vă şi sfătuiţi-vă unul cu altul! Cine a vestit aceasta, cine 
altădată a dat de ştire? Oare nu Eu Domnul? Nu este al dumnezeu afară de Mine. 
Dumnezeu drept şi izbăvitor nu este altul decît Mine!”8 (Is 45,21; cf. 48,5). 

Însă caracterul unitar al tradiţiei profetice are o origine de cu totul altă natură 
decît aceste relaţii care pot fi observate de mintea umană: profeţii, de la început, 
sînt cu toţii inspiraţi de acelaşi Duh al lui Dumnezeu (chiar dacă mulţi dintre ei nu 
menţionează Duhul drept sursă a profeţiei; a se vedea totuşi 1Sam 10,6; Mih 3,8; 
Os 9,7; Il 3,1ş.u.; Ez 11,5). Oricare le-ar fi dependenţele reciproce, cu toţii primesc 
Cuvîntul lui Dumnezeu. Carisma profetică este o carismă de revelaţie (cf. Am 3,7; 
Ier 23,18; 2Rg 6,12) care îi dă omului să cunoască ceea ce el nu ar putea descoperi 
cu propriile sale puteri. Obiectul acestei carisme este deopotrivă multiplu şi unic: 
este planul de mîntuire, care se va împlini şi se va unifica în Isus Cristos. 
Scrisoarea către Evrei afirmă lucrul acesta chiar de la început: „După ce în trecut a 
vorbit în multe rînduri şi în multe moduri părinţilor noştri prin profeţi, Dumnezeu, 
în aceste zile din urmă, ne-a vorbit nouă prin Fiul, pe care l-a pus moştenitor a 
toate, prin care a făcut şi veacurile” (Evr 1,1-2). 

3. Rolul profeţilor în cadrul comunităţii 
Constituind o tradiţie, profetismul are şi un loc deosebit de important în 

mijlocul comunităţii lui Israel: face parte integrantă din aceasta, însă fără a o 
absorbi. Profetul poate fi văzut avînd, împreună cu preotul, un rol în ungerea 
regelui (cf. 1Rg 1). Regele, preotul şi profetul constituie multă vreme cei trei poli ai 
                              

6 Cf. Kopp, Johanna, 1991, Israels Propheten – Gottes Zeugen heute: Zugänge zu den 
Prophetenbüchern des Alten Testaments, Editura Bonifatius, Paderborn, p. 20-46. 

7 Slujitorul lui Iahve este un personaj important în întreaga literatură profetică, este cel care-l 
prefigurează prin excelenţă pe Isus, trimisul lui Dumnezeu. El este omul durerii care aduce mîntuirea 
– cf. Augrain, Charles / Lacan, Marc-François, „Slujitorul lui Dumnezeu”, în Léon-Dufour, Xavier / 
Duplacy, Jean ş.a. (2001), p. 699-701, mai ales p. 700. 

8 Text citat după: Biblia sau Sfînta Scriptură, Editura Institutului Biblic şi de Misiune Ortodoxă al 
Bisericii Ortodoxe Române, Bucureşti 1975, p. 713. Textele din Vechiul Testament sunt citate mai 
departe din aceeaşi sursă. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.19 (2026-02-16 23:33:00 UTC)
BDD-A8 © 2009 Editura Universităţii „Alexandru Ioan Cuza”



 82

societăţii israelite, fiind destul de diferiţi pentru a ajunge uneori în opoziţie, dar în 
mod normal necesari unul altuia. Cîtă vreme există aşadar un stat, se găsesc acolo 
profeţi pentru a-i lumina pe regi: Natan, Gad, Eliseu, Isaia îndeosebi şi, din cînd în 
cînd, Ieremia. Acestora le revine să se pronunţe dacă acţiunea întreprinsă de către 
monarh este cea pe care o vrea Dumnezeu, sau dacă o anumită politică se înscrie cu 
exactitate în planul de mîntuire. Totuşi, în sensul aprofundat al termenului, 
profetismul nu este o instituţie, aşa cum este regalitatea sau preoţia: Israel îşi poate 
oferi, îşi poate alege şi singur un rege (cf. Dt 17,14 ş.u.), dar nu are posibilitatea de 
a-şi alege şi un profet: acesta este prin excelenţă un dar absolut al lui Dumnezeu, el 
este rodul făgăduinţei (cf. Dt 18,14-19), este însă un dar acordat în mod liber. Acest 
lucru se vede bine în perioada în care profetismul se întrerupe9 (cf. 1Mac 9,27; Ps 
74,9): atunci Israel trăieşte în aşteptarea Profetului făgăduit – care va fi trimisul lui 
Dumnezeu, Isus, Fiul său unic (cf. 1Mac 4,46; 14,41). În aceste condiţii, se înţelege 
entuziasmul cu care au primit iudeii predica lui Ioan Botezătorul, ultimul dintre 
profeţi, chemat nu numai să anunţe venirea Profetului făgăduit, ci să-l arate deja 
sosit între oameni (cf. Mt 3,1-12)10. 

 
II. Profetul şi destinul său personal 
1. Chemarea profetului 
Profetului îi revine un loc în cadrul comunităţii, însă ceea ce îl constituie este 

vocaţia. Acest lucru este evident în chemarea lui Moise, a lui Samuel, Amos, Isaia, 
Ieremia, Ezechiel, fără a-l uita pe Slujitorul lui Iahve. Confidenţele lirice ale lui 
Ieremia sînt axate pe aceeaşi temă. Dumnezeu are în întregime iniţiativa şi domină 
asupra profetului: „Domnul Dumnezeu a vorbit, cine ar putea să nu profeţească?” 
(Am 3,8; cf. 7,14 ş.u.). Ieremia, consacrat încă din sînul mamei sale (cf. 1,5; Is 
49,1), vorbeşte despre o seducere (cf. 20,7ş.u.). Ezechiel simte că mîna lui 
Dumnezeu îl apasă cu putere (cf.  Ez 3,14). Chemarea trezeşte în Ieremia conştiinţa 
slăbiciunii (cf. Ier 1,6), iar Isaia, pe cea a păcatului (cf. Is 6,5). Ea duce întotdeauna 
spre o misiune, al cărei instrument este gura profetului care va rosti Cuvîntul lui 
Dumnezeu (cf. Ier 1,9; 15,19; Is 6,6 ş.u.; Ez 3,1 ş.u.). 

2. Mesajul profetului şi viaţa lui: chemat de voinţa lui Dumnezeu, încercat de 
vrerea poporului 

                              
9 Aceasta s-a datorat regelui Antioh care a prădat Israelul şi a pîngărit templul; plîngerea 

poporului în aceste momente de suferinţă şi încercare, cînd nu mai sînt profeţi, este exprimată în 
formă poetică: „Şi a făcut ucidere de oameni şi a grăit cu trufie mare. Şi a fost plîngere mare în Israel 
şi în tot locul. Şi au suspinat căpeteniile şi bătrînii, fecioarele şi tinerii au slăbit, şi frumuseţea 
femeilor s-a schimbat. Tot mirele a izbucnit în plîns şi mireasa care şedea în cămară a fost în jale. Şi 
s-a cutremurat pămîntul din pricina celor care locuiau pe el şi toată casa lui Iacov s-a îmbrăcat în 
ocară” (1Mac 1,25-29); cf. observaţia din La Bible de Jérusalem, Les Édition du Cerf, Paris 1992, p. 
586, nota c. 

10 În privinţa lui Ioan Botezătorul şi a misiunii sale profetice, cf. Radermarkers, Jean, „Jean. 2. 
(Jean le Baptiste)”, în Bogaert, Pierre-Maurice / Celcor, Matthias ş.a., Dictionnaire Encyclopedique 
de la Bible, Editura Brepolis, Maredsous 1987, p. 642-643. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.19 (2026-02-16 23:33:00 UTC)
BDD-A8 © 2009 Editura Universităţii „Alexandru Ioan Cuza”



 83

O mulţime de gesturi expresive – mai bine de treizeci la număr – preced sau 
însoţesc expunerile orale (cf. Ier 28,10; 51, 63; Ez 3,24-5,4; Zah 11,15). Aceasta 
deoarece Cuvîntul revelat nu se reduce la vorbe, ci este viaţă; este însoţit de o 
participare simbolică, şi nu magică, la gesturile lui Iahve, care împlineşte ceea ce 
spune. Unele acţiuni simbolice au efecte imediate: cumpărarea unui ogor (cf. Ier 
32), boli, nelinişti (cf. Ez 3,25 ş.u.; 4,4-8; 12,18). Este remarcabil mai ales faptul 
că, în cazul profeţilor celor mai importanţi, viaţa conjugală şi familială face corp 
comun cu revelaţia. Este cazul căsătoriei lui Osea (1-3). Isaia nu face decît să o 
amintească pe „prorociţă”, soţia sa (cf. Is 8,3), dar el şi copiii săi sînt semne pentru 
popor (8,18). În timpul exilului, semnele devin negative: celibatul lui Ieremia (cf. 
Ier 16,1-9), văduvia lui Ezechiel (cf. Ez 24,15-27). Sînt tot atîtea simboluri, nu 
imaginate, ci trăite şi, prin aceasta, legate de realitate, de adevăr. Mesajul nu poate 
fi exterior purtătorului: nu este un concept asupra căruia acesta să aibă control. Este 
manifestarea în propria lui persoană a Dumnezeului viu (Ilie), a Dumnezeului sfînt 
(Isaia)11. 

3. Profetul – omul încercărilor 
Cei care vorbesc în numele lor propriu (cf. Ier 14,14 ş.u.; 23,16), fără a fi fost 

trimişi (cf. 27,15), potrivit propriului lor duh (cf. Ez 13,3), fac parte din categoria 
profeţilor falşi. Adevăraţii profeţi au conştiinţa faptului că un ALTUL îi face să 
vorbească, pînă într-atît încît li se întîmplă să fie nevoiţi să se autocorecteze atunci 
cînd au vorbit de la ei înşişi (cf. 2Sam 7)12. Prezenţa acestui Altcineva (cf. Ier 20,7 
ş.u.), povara misiunii primite (cf. Ier 4,19) provoacă deseori o luptă interioară. 
Seninătatea lui Isaia nu prea lasă să se întrevadă acest aspect: „Îl aştept pe Iahve 
care îşi ascunde faţa” (Is 8,17). Însă Moise (cf. Num 11,11-15) şi Ilie (cf. 1Rg 19,4) 
cunosc criza de deprimare. Mai ales Ieremia se plînge cu amărăciune şi, pentru o 
clipă, pare că este gata să-şi abandoneze vocaţia (cf. Ier 15,18 ş.u.; 20,14-18). 
Ezechiel este  „plin de amărăciune şi mînie”, „năucit” (Ez 3,14 ş.u.). 

Slujitorul lui Iahve trece printr-o perioadă de aparentă tulburare şi pustiu 
sufletesc (cf. Is 49,4). În sfîrşit, Dumnezeu nu le dă profeţilor nici o speranţă în 
privinţa succesului misiunii lor (cf. Is 6,9 ş.u.; Ier 1,19; 7,27; Ez 3,6 ş.u.). Misiunea 
lui Isaia nu va duce decît la împietrirea poporului (cf. Is 6,9 ş.u., de citit în paralelă 
cu Mt 13,14 ş.u.; In 15,22). Ezechiel va trebui să vorbească „fie că e ascultat, fie că 
nu“ (Ez 2,5.7; 3,11.27); astfel, oamenii „vor şti că eu sînt Domnul“ (Ez 36,38; etc.). 
Însă această recunoaştere din partea Domnului nu va interveni decît ulterior. 
Cuvîntul profetic transcende din toate punctele de vedere rezultatele sale imediate, 

                              
11 Pentru legătura dintre acţiunea simbolică a profetului şi mesajul pentru popor, cf. Hossfeld, 

Frank-Lothar, „Propheten, Prophetie (II. Biblisch)”, în: LThK3, Vol. 8, 1999, col. 628-632, 629-630. 
12 Motivul pentru care profetul Natan trebuie să se corecteze în formularea mesajului său constă în 

faptul că el, ca om, se gîndea la urmaşul de sînge al lui David, probabil la Solomon, în timp ce 
profeţia trecea dincolo de orizontul acesta, ea deschidea perspectiva mesianică, se referea la casa lui 
Dumnezeu pentru oameni, concret la Isus, Fiul Fecioarei Maria din Nazaret – cf. precizarea din La 
Bible de Jérusalem, Les Édition du Cerf, Paris 1992, p. 352, nota f. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.19 (2026-02-16 23:33:00 UTC)
BDD-A8 © 2009 Editura Universităţii „Alexandru Ioan Cuza”



 84

căci eficacitatea sa este de ordin escatologic: în cele din urmă, noi sîntem cei vizaţi, 
avea să spună mai tîrziu, în Biserica de la început, apostolul Petru (cf. 1Pt 1,10 ş.u.). 

4. Sfîrşitul profeţilor – moartea ca fidelitate în înţelegerea chemării şi trăirii 
misiunii 

Profeţii au fost exterminaţi sub cunoscutul rege crud Ahab (cf. 1Rg 18,4.13; 
19,10.14), probabil şi sub regeleManase (cf. 2Rg 21,16) şi, cu siguranţă, sub 
Ioiachim (cf. Ier 26,20-23). Ieremia nu vede nimic excepţional în aceste masacre 
(cf. Ier 2,30); în timpul lui Nehemia, menţionarea lor devine un lucru destul de 
cunoscut (cf. Neh 9,26), iar Isus, cunoscînd cel mai bine care a fost destinul şi 
sfîrşitul profeţilor, va putea să spună: „Ierusalime, Ierusalime, care-i ucizi pe 
profeţi“ (Mt 23,37). Treptat, prin această experienţă, îşi face loc idea că moartea 
profeţilor este încoronarea tuturor gesturilor lor profetice. Misiunea Slujitorului lui 
Iahve, culme a acestei linii de evoluţie, debutează cu discreţie (cf. Is 42,2) şi se 
desăvîrşeşte în tăcerea mielului înjunghiat (cf. Is 53,7). Or, acest final este un 
apogeu întrevăzut: începînd cu Moise, profeţii intervin în favoarea poporului (cf. Is 
37,4; Ier 7,17; 10,23 ş.u.; Ez 22,30); Slujitorul, mijlocind pentru păcătoşi, îi va 
mîntui prin moartea sa (cf. Is 53,5.11 ş.u.)13. 

 
III. Profeţii: apărători şi promotori ai valorilor fundamentale 
Întîlnirea dramatică dintre profet şi popor are loc mai întîi pe terenul condiţiilor 

vechiului legămînt care avea trei valori de bază: Legea, instituţiile, cultul. În faţa 
acestora se verifică mărturia profetică. 

1. Semnificaţia Legii 
Profetismul şi Legea nu reprezintă două opţiuni, două curente divergente; sînt 

doar două funcţii distincte, două sectoare care nu sînt nicidecum izolate între ele, în 
interiorul unui întreg. Legea declară ceea ce este valabil oricînd şi pentru oricine. 
Profetul începe prin a denunţa greşelile ivite împotriva Legii. Ceea ce îl 
diferenţiază aici de reprezentanţii Legii este faptul că el nu aşteaptă să fie sesizat 
asupra unui caz pentru a se pronunţa şi o face fără a se referi la vreo împuternicire 
din partea societăţii sau la vreo ştiinţă învăţată de la altcineva. Prin ceea ce îi 
revelează Dumnezeu pentru momentul de faţă, el pune în legătură Legea cu 
existenţa. El spune pe nume, direct, îi spune păcătosului: „Tu eşti omul acela”, aşa 
cum a făcut Natan cu David (2Sam 12,7), îl surprinde asupra faptului (cf. 1Rg 
21,20), deseori pe neaşteptate (cf. 1Rg 20,38-43). Osea (4,2) şi Ieremia (7,9) fac 
aluzie la Decalog; Ezechiel (18,5-18), la legi şi obiceiuri. Neplata salariilor (cf. Ier 
22,13; Mal 3,5), înşelăciunea (cf. Am 8,5; Os 12,8; Mih 6,10 ş.u.), corupţia 
judecătorilor (cf. Mih 3,11; Is 1,23; 5,23), refuzul de a-i elibera pe sclavi la 
termenul prescris (cf. Ier 34,8-22), lipsa de omenie a cămătarilor (cf. Am 2,8) şi a 
celor care „strivesc faţa săracilor” (Is 3,15; cf. Am 2,6-8; 4,1; 8,4ş.u.) sînt tot atîtea 
încălcări ale Legii, ale Legămîntului! Însă esenţa Legii la care fac apel profeţii nu 
se reduce la textul scris; în orice caz, cuvîntul scris nu poate acţiona aşa cum 
                              

13 Ca model de viaţă în suferinţă şi moarte profetică poate fi văzut în primul rînd profetul Ieremia 
– cf. Kopp, Johanna, 1991, p. 111-140. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.19 (2026-02-16 23:33:00 UTC)
BDD-A8 © 2009 Editura Universităţii „Alexandru Ioan Cuza”



 85

acţionează profetul asupra celor care îl ascultă. Prin carisma lui, el îl atinge pe 
fiecare om în acel  punct tainic în care se optează pentru sau împotriva luminii. Or, 
în starea de fapt în care apare cuvîntul profetic, ceea ce este drept este nu doar 
respins, ci şi răstălmăcit (cf. Mih 3,9ş.u.; Ier 8,8; Hab 1,4), schimbat în amărăciune 
(cf. Am 5,7; 6,12)14. Binele este numit rău şi invers (cf. Is 5,20; 32,5); aşa este 
minciuna pe care Ieremia o condamnă neobosit (cf. Ier 6,6). Păstorii tulbură apa 
oilor (cf. Ez 34,18 ş.u.), cei slabi sînt duşi la rătăcire (cf. Is 3,12-15; 9,15; Am 2,7). 
Poporul, el însuşi vinovat, nu merită nici un fel de menajamente (cf. Os 4,9; Ier 
6,28; Is 9,16); însă profeţii îi blamează cel mai vehement pe preoţi şi toţi cei cu 
responsabilităţi (cf. Is 3,2; Ier 5,4 ş.u.) care deţin normele (cf. Os 5,1; Is 10,1) şi le 
falsifică. Împotriva unor astfel de situaţii, Legea este neputincioasă. În cazul 
pervertirii semnelor, nu se poate recurge decît la discernerea duhurilor, a celui rău 
de cel al lui Dumnezeu: este situaţia în care se poate afla un profet înfruntîndu-l pe 
alt profet (cf. Ier 28). 

2. Grija profeţilor faţă de tradiţii: între continuitate şi noutate 
Păcatul nu este singurul în cauză, ci întreaga societate s-a schimbat. Profeţii sînt 

conştienţi de noutatea moravurilor, fie că este vorba de îmbrăcăminte (cf. Is 3,16-
23), de muzică (cf. Am 6,5) sau de relaţii sociale. Schimburile de orice natură fiind 
în creştere, Israel ajunge în situaţia pe care o prevăzuse Samuel (cf. 1Sam 8,10-18): 
raportul dintre stăpîn şi sclav din timpul şederii în Egipt a fost transferat în 
interiorul poporului. În ciuda anumitor poziţii antimonarhice (cf. Os 13,11), profeţii 
nu caută, în general, revenirea la starea anterioară. Nu acesta este rolul lor. Ei se 
opun chiar poporului, care a rămas cramponat de o imagine idealizată a trecutului, 
a cărui reîntoarcere neprecizată o socoteşte sigură. Este euforia celor care spun: 
„Nu este oare Iahve în mijlocul nostru” (Mih 3,11), care-l numeşte pe Iahve 
„prietenul tinereţilor lor” (Ier 3,4; Os 8,2), care-şi închipuie că pot obţine fără 
osteneală ca „Iahve să reia pentru ei toate minunile pe care le-a făcut” (Ier 21,2), a 
celor care consideră că nu se întîmplă nimic: „Mîine va fi ca şi azi” (Is 56,12; cf. 
47,7). Aceştia se regăsesc pe ei înşişi în predica liniştitoare a falşilor profeţi (cf. Ier 
23,17) şi refuză să li se deschidă ochii asupra prezentului aşa cum este. Însă profeţii 
lui Dumnezeu sînt la polul opus faţă de o renegare a trecutului: Ilie se întoarce la 
Horeb; Osea (11,1-5) şi Ieremia (2,2 ş.u.) sînt vrăjiţi de amintirile pustiului, iar 
Deutero-Isaia (cf. Is 43,16-21), de cele ale Exodului. Ei nu confundă însă acest 
trecut cu amintirile moarte, ci se folosesc de el pentru a readuce pe drumul adevărat 
religia poporului15. 

3. Exigenţa profetică faţă de cult 
Profeţii au exprimări radicale la adresa jertfelor: „Aşa zice Domnul Savaot, 

Dumnezeul lui Israel: ‚Arderile de tot ale voastre adăugaţi-le la jertfele voastre şi 
mîncaţi carne; Că părinţilor voştri nu le-am vorbit şi nu le-am dat poruncă în ziua 
aceea, în care i-am scos din pămîntul Egiptului, pentru arderea de tot şi pentru 
                              

14 Recunoscut pentru predica sa aspră împotriva nedreptăţilor sociale, considerate ca încălcări 
grave ale Legii lui Dumnezeu, este profetul Amos - Cf. Kopp, Johanna, 1991, p. 47-58. 

15 Cf. Hossfeld, Frank-Lothar, „Propheten, Prophetie (II. Biblisch)”, în: LThK3, Vol. 8, 1999, col. 
628-632, 630-631. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.19 (2026-02-16 23:33:00 UTC)
BDD-A8 © 2009 Editura Universităţii „Alexandru Ioan Cuza”



 86

jertfă” (Ier 7,21-22; cf. Is 1,11 ş.u.; Am 5,21-25), a Chivotului (cf. Ier 3,16) şi a 
Templului (cf. Ier 7,4; 26,1-15) – a aceluiaşi templu în care Isaia şi-a auzit 
chemarea (1,6) şi în care Ieremia a predicat (cf. Ier 7). Cuvintele lor vizează 
prezentul: condamnă acele jertfe care sînt de fapt sacrilegii şi pot fi aplicate la fel 
de bine, în condiţii similare, şi actelor cultului creştin. Ele reamintesc totodată 
valoarea relativă a acestor semne, care nu au fost dintotdeauna şi nici nu vor fi 
întotdeauna aceleaşi (cf. Am 5,25; Ier 7,22), şi care nu pot, prin ele însele, nici să 
purifice, nici să mîntuiască (cf. Evr 10,1). Aceste jertfe nu-şi au sens decît raportate 
la jertfa unică a lui Cristos; tocmai revelării acestui din urmă aspect îi deschide 
drum critica profeţilor. De altfel, după exil, profetismul şi organizarea cultului se 
întîlnesc la Ezechiel (cf. Ez 40-48; Is 58,13), Malahia, Ageu. Cultul iudaic al epocii 
tîrzii este un cult purificat şi aceasta se datorează în mare măsură profeţilor, care nu 
au conceput niciodată o religie fără cult, nici o societate fără lege16. 

 
IV. Profetul şi noua economie a mîntuirii 
Profeţii fac legătura între Dumnezeul cel viu şi creatura lui, asta în contextul cu 

totul aparte al momentului prezent. Însă, pornind tocmai de la acest motiv, mesajul 
lor este orientat cu precădere spre viitor. Pe acesta îl văd conturîndu-se sub două 
aspecte: cel al judecăţii şi cel al mîntuirii divine. 

1. Semnificaţia judecăţii 
Isaia, Ieremia, Ezechiel, dincolo de multele forme şi feluri în care este încălcată 

Legea lui Dumnezeu, văd continuitatea păcatului săvîrşit de întreaga naţiune (cf. 
Mih 7,2;  Ier 5,1) ca pe o realitate istorică şi radicală (cf. Is 48,8; Ez 20; Is 64,5). 
Aceasta este întipărită (cf. Ier 17,1), aderentă ca rugina sau culoarea pielii (cf. Ier 
13,23; Ez 24,6). În calitatea lor de profeţi, ei exprimă această situaţie în termeni de 
momente istorice. Ei spun că păcatul, azi, a ajuns la culme; Dumnezeu le-a arătat 
acest lucru, cum i-a arătat lui Abraham în cazul Sodomei „Şi v-am prăbuşit pe voi 
cum a prăbuşit Dumnezeu Sodoma şi Gomora şi aţi ajuns ca un tăciune scos din 
vîlvătaie. Dar nu v-aţi întors către mine, zice Domnul” (Am 4,11; cf. Is 1,10). De 
aceea, pe lîngă îndemnuri, mesajul lor cuprinde şi o sentinţă, cu sau fără dată, însă 
niciodată vagă: Israel a încălcat Legămîntul (cf. Is 24,5; Ier 11,10); profeţilor le 
revine să semnaleze acest lucru odată cu consecinţele lui. Poporul aştepta Ziua lui 
Iahve ca pe un triumf; profeţii vestesc că ea va veni cu totul altfel (cf. Am 5,18 
ş.u.). Principiul călăuzitor al profeţilor în faţa păcatelor poporului pare să fie 
acesta: via care nu a rodit va fi nimicită de stăpînul viei (cf. Is 5,1-7). 

2. Prioritatea vestirii mîntuirii 
Cu toate acestea, încă de pe vremea lui Amos, profeţii ştiu că Dumnezeu nu se 

poate limita la pedepse. Apoi, Ieremia vesteşte că a venit „să smulgă şi să 
răstoarne, să nimicească şi să dărîme, să construiască şi să sădească” (Ier 1,10). 
Israel a rupt Legămîntul, dar lucrurile nu se opresc aici. Dumnezeu este autorul 

                              
16 Pentru o prezentare dogmatică, respectiv cristologică şi soteriologică, a misiunii profetice, cf. 

Werbick, Jürgen, „Propheten, Prophetie (III. Systematisch-theologisch)”, în: LThK3, Vol. 8, 1999, 
col. 633-635. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.19 (2026-02-16 23:33:00 UTC)
BDD-A8 © 2009 Editura Universităţii „Alexandru Ioan Cuza”



 87

acestui Legămînt: cum ar voi el să-l rupă? Nici un înţelept n-ar putea răspunde la 
această întrebare, căci în trecut Israel a abuzat de fidelitatea lui Dumnezeu ca să-i 
fie necredincios şi, astfel, s-a închis în păcat. Însă, atunci cînd înţeleptul tace (cf. 
Am 5,13), profetul vorbeşte. El este singurul care poate să spună că, după pedeapsă, 
Dumnezeu va ieşi biruitor iertînd, fără a fi obligat să o facă (cf. Ez 16,61), doar de 
dragul slavei sale (cf. Is 48,11). Această perspectivă se înţelege şi mai bine atunci 
cînd doctrina despre Legămînt este dezvoltată, începînd cu Osea17, sug figura 
căsătoriei, ca răspuns profetic la aporiile Legămîntului: căsătoria este un contract, 
însă ea nu are sens decît prin iubire; or, iubirea face imposibil orice calcul şi pune 
în faţă posibilitatea iertării. 

3. Profeţi în calitate de crainici ai noului legămînt 
Exilul şi împrăştierea care au urmat au împlinit sentinţa. Legea l-a făcut pe 

Israel să-şi simtă neputinţa (cf. Rom 7), şi aceasta datorită profeţilor, care i-au 
deschis ochii. Astfel că vine şi clipa îndurării. Încă de pe vremea exilului, profeţii 
amintesc de ea atunci cînd vestesc promisiunile legate de viitor. Nu mai făgăduiesc 
restauraţia (cf. Ier 31,32) instituţiilor, de acum perimate, ci un nou legămînt. Îl 
vesteşte Ieremia (cf. Ier 31,31-34) şi este reluat de Ezechiel (cf. Ez 36,16-38) şi de 
Deutero-Isaia (cf. Is 55,3; 54,1-10). În această perspectivă nouă, Legea nu este 
abolită, ci îşi schimbă statutul: din condiţie a făgăduinţei, devine obiect al acesteia 
(cf. Ier 31,32; 32,39 ş.u.; Ez 36,27). Aceasta este o mare noutate; însă profeţii mai 
aduc şi multe altele, privind toate punctele revelaţiei biblice: experienţa profetică le 
abordează pe toate şi le reînnoieşte pe toate. Prin felul lor de viaţă, ca şi prin 
învăţătura lor, profeţii sînt în fruntea celor pe care Pascal i-a numit „creştinii din 
Legea cea veche”18. 

4. Spre un „astăzi” definitiv 
Această remaniere a concepţiilor despre mîntuire este inseparabilă de 

circumstanţele exilului şi întoarcerii, căci profetul vede dintr-o singură privire 
adevărurile veşnice şi faptele în care acestea se manifestă. Şi unele şi altele îi sînt 
revelate datorită harului carismei proprii, însă, printre cunoştinţele la care omul nu 
poate accede de unul singur, cele privind viitorul, constituie un caz deosebit şi 
privilegiat. Prezicerea capătă forme diverse. Uneori priveşte fapte apropiate, al 
căror impact este redus, dar a căror împlinire este mai frapantă (cf. Am 7,17; Ier 
28,15 ş.u.; 1Sam 10,1 ş.u.; Lc 22,10 ş.u.). Asemenea preziceri, odată realizate, sînt 
semne pentru un viitor îndepărtat, singurul care va fi decisiv. Acest viitor, acest 

                              
17 Cf. prezentarea cărţii lui Osea în La Bible de Jérusalem, Les Édition du Cerf, Paris 1992, p. 

1086-1087. Deosebit de semnificativă în acest sens este cartea lui Ezechiel, capitolul 16: Istoria 
simbolică a Ierusalimului. ”Israelul, soţia infidelă a lui Iahve, ‚prostituată’ cu doi străini: o imagine 
curentă începînd cu Osea în literatura profetică, cf. Os 1,2ş.u. Ezechiel o dezvoltă într-o lungă 
alegorie … care reproduce întreaga istorie a Israelului… În versetele 60-63 ea se termină, ca şi la 
Osea, cu iertarea gratuită a soţului care întemeiază o nouă alianţă. Astfel se anunţă nunţile mesianice a 
căror imagine va fi reluată de Noul Testament” - p. 1258, nota c. 

18 Profeţii de după exilul babilonic şi literatura apocaliptică din această perioadă se îndreaptă spre 
timpurile care vor veni şi care vor aparţine lui Dumnezeu. Acest lucru s-a împlinit în Isus Cristos - cf. 
Kopp, Johanna, 1991, p. 235 ş.u. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.19 (2026-02-16 23:33:00 UTC)
BDD-A8 © 2009 Editura Universităţii „Alexandru Ioan Cuza”



 88

sfîrşit al istoriei, este obiectul esenţial vizat de profeţie. Modul în care este evocat 
cu anticipaţie îşi are întotdeauna rădăcinile în istoria lui Israel după trup, însă îi 
scoate la iveală dimensiunea definitivă şi universală. Dacă vizionarii descriu 
mîntuirea la scara evenimentelor pe care le trăiesc, aceasta ţine de limitele 
experienţei lor, dar şi de faptul că viitorul lucrează în prezent. Profeţii leagă 
prezentul de viitor pentru că acesta va fi acel astăzi prin excelenţă; utilizarea 
hiperbolei indică faptul că realitatea va depăşi toate obiectivele istorice vizate în 
prezentul imediat. Acest limbaj nu ţinteşte numai să ne stîrnească o admiraţie 
literară, ci vrea să fie la înălţimea unui eveniment absolut. Pe acesta îl va viza 
direct apocaliptica – revelaţie prin excelenţă, mai detaşată de opţiunile politice 
decît vechiul profetism – îl va viza în mod direct în reprezentările figurate (cf. 
Dan). Dincolo de istoria prezentă, va lăsa să se întrevadă evenimentul absolut, 
centrul şi scopul istoriei19. 

Merită pentru Biserică şi pentru creştini să-i cunoască pe profeţi şi să 
aprofundeze chemarea şi misiunea lor, actuale şi pentru prezent: „Chemarea de a fi 
profeţi nu este, de fapt, o situaţie oficială, ci înseamnă a fi pus într-o situaţie în care 
contradicţia dintre adevărul lui Dumnezeu şi negarea acestuia poate şi trebuie 
declarată cu tărie… Numai acolo unde Biserica se arată dispusă la convertire şi este 
autocritică în faţa adevărului lui Dumnezeu este posibil ca acţiunea ei profetică 
îndreptată către lume să cîştige credibilitate – cum ar fi în cadrul procesului 
conciliar pentru pace, dreptate şi păstrarea creaţiei sau în raport cu „viziuni 
ecleziastice” ale unor persoane particulare sau ale unor grupuri sau mişcări”20. 

 
Bibliografie 
 
Izvoare 
 
Noul Testament, 2008, Traducere, introducere şi note: pr. Alois Bulai / pr. Anton Budău, 

ediţia a II-a, Editura Sapientia, Iaşi 
Biblia sau Sfînta Scriptură, 1975, Editura Institutului Biblic şi de Misiune Ortodoxă al 

Bisericii Ortodoxe Române, Bucureşti 
La Bible de Jérusalem, 1992, Les Édition du Cerf, Paris 
 
Lucrări de referinţă 
 
Beauchamp, Paul, 2001, „Profet”, în Léon-Dufour, Xavier / Duplacy, Jean ş.a. (editori), 

Vocabular de teologie biblică, Editura Arhiepiscopiei Romano-Catolice Bucureşti, 
Bucureşti, p. 591-597 

                              
19 Mai pe larg despre aspectele apocaliptice, despre legătura lor cu perspectivele Noului 

Testament, cf. Auvrai, Paul / Léon-Dufour, Xavier, „Ziua Domnului”, în Léon-Dufour, Xavier / 
Duplacy, Jean ş.a. (2001), p.791-795, în special p. 792 ş.u. 

20 Werbick, Jürgen, „Propheten, Prophetie (III. Systematisch-theologisch)”, în: LThK3, Vol. 8, 
1999, col. 633-635, 635. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.19 (2026-02-16 23:33:00 UTC)
BDD-A8 © 2009 Editura Universităţii „Alexandru Ioan Cuza”



 89

Bogaert, Pierre-Maurice, Celcor, Matthias ş.a., 1987, Dictionnaire Encyclopedique de la 
Bible, Editura Brepolis, Maredsous 

Hoheisel, Karl, „Propheten, Prophetie (I. Religionsgeschichtlich)”, în: LThK3, Vol. 8, 1999, 
col. 627-628.  

Kopp, Johanna, 1991, Israels Propheten – Gottes Zeugen heute: Zugänge zu den 
Prophetenbüchern des Alten Testaments, Editura Bonifatius, Paderborn 
 
 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.19 (2026-02-16 23:33:00 UTC)
BDD-A8 © 2009 Editura Universităţii „Alexandru Ioan Cuza”

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

http://www.tcpdf.org

