
 

 287 

Discursul religios ca discurs hegemonic 

Daniela OBREJA RĂDUCĂNESCU 

As an argumentative-discoursive form, the religious sermons involve two types of attitudes 

in the inter-confessional communication: the ecumenical communication i.e. regarding the 

conciliation of the religious cults, and the hegemonic attitude, which supposes the 

approach of a strategy that should ensure the supremacy to a certain cult in favour of 

others. This process has been existing for thousands of years, ever since Man was born. 

The Supreme God i.e. the Divinity, the Absolute and so forth are attributed universal 

values: Goodness, Truth and Beauty, everything not belonging to this ideal entity belonging 

to the opposite categories. The hegemonic discourse is specifically built, comprising, 

antithetically, dogmatic contents, while the techniques that are used involve different 

representation systems of the disjunctive discourse. Our aim is that of identifying and 

underlining the values of such techniques and strategies that are specific to the hegemonic 

religious discourse, the material to work upon being a blog web page concerning the 

orthodox cult.  

 
Discursul religios este o formă de comunicare la nivel instituţional, motiv 

pentru care acesta se înscrie în aria discursurilor ideologice, deoarece reprezintă o 
comunicare de masă nu numai a pietăţii, ci şi a întregii arhitecturi a existenţei 

umane, fundamentată dogmatic şi experiată liturgic. La nivelul intelectului uman, 
ideologia reprezintă modul propriu de a privi şi înţelege realitatea, în timp ce la 
nivel instituţional ideologia reprezintă promovarea unor convingeri, scopuri şi idei 
specifice unei culturi sau unui grup social. În această direcţie, întregul organism 
care susţine şi promovează ideologia îndeplineşte şapte funcţii (Fiske, 2003: 100 
ş.u.): 

1. Funcţia de articulare a principalelor direcţii ale consensului cultural instituit 
referitor la natura realităţii; 

2. Funcţia de implicare a membrilor unei culturi în sistemele de valori ale 
acesteia, prin cultivarea şi punerea lor în practică; 

3. Funcţia de explicare, interpretare, justificare şi celebrare a faptelor 
reprezentanţilor respectivei culturi; 

4. Funcţia de asigurare a culturii, în totalitatea ei, de adecvare practică la acastă 
lume prin afirmarea şi confirmarea ideologiilor şi mitologiilor ei, într-o manieră 
activă de angajare cu lumea practică; 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.106 (2026-02-01 07:23:57 UTC)
BDD-A73 © 2010 Editura Universităţii „Alexandru Ioan Cuza”



 

 288 

5. Funcţia de expunere a oricărei inadecvări practice a sensului culturii, care 
poate rezulta din condiţiile în schimbare ale lumii exterioare sau din presiunile din 
interiorul culturii pentru o reorientare în favoarea unei noi poziţii ideologice; 

6. Funcţia de convingere a audienţei asupra faptului că statutul şi identitatea 
persoanelor sînt garantate de cultură; 

7. Funcţia de transmitere a ideii de apartenenţă la cultură. 
Cele şapte funcţii stau la baza discursului identitar (Neamţu, 2008: 21) al unei 

confesiuni, fiind diferit de discursul hegemonic, pe care îl vom defini în cele ce 
urmează. Conceptul de hegemonie, introdus pentru prima data în literatura de 

specialitate de către Antonio Gramsci (1891-1937), presupune rolul puterii 
culturale în menţinerea status quo-ului, sau a ideologiei dominante. În istorie, 
hegemonia a cunoscut două modalităţi de menţinere: prima a fost aceea a violenţei 
fizice, urmată apoi de cea a puterii la nivel intelectual. Astăzi, violenţa fizică este 
un fenomen izolat şi combătut de societăţile moderne şi democratice. La nivelul 
societăţii, atitudinea hegemonică aparţine: poliţiei, armatei şi grupărilor militare, 

care exercită autoritar puterea pentru menţinerea barierelor sociale, şi, nu în ultimul 
rînd, şcolii, mass-mediei şi bisericii, care induc o atitudine de acceptare a ordinii 
dominante prin instituirea hegemoniei sau dominaţiei ideologice a unui anume tip 
de ordine socială.  

În literatura de specialitate contemporană, noţiunea de discurs hegemonic 
devine un atribut al politicului, definită fiind ca discurs al puterii, reprezentînd un 

set de sloganuri prin care este promovată capacitatea intelectuală şi personalitatea 
unui pretendent la un scaun mai sus decît cel pe care se află deja, imagine care se 
doreşte a fi diferită de cea a contracandidaţilor.  

În cele ce urmează vom aborda aspectul hegemonic al discursului religios, ca 
una din formele pe care acesta le poate îmbrăca în unele împrejurări 
interconfesionale, sau ca o atitudine izolată a unor membri ai Bisericii Ortodoxe. 

Deşi ar exista riscul ca această abordare să fie privită cu suspiciune şi considerată a 
fi subiectivă, totuşi noţiunea de discurs religios ca discurs hegemonic deja există în 
literatura teologică, fiind considerată ca o formă de expresie a atitudinii Bisericii 
faţă de unele probleme ce ţin de spiritualitatea şi dogmatica ortodoxă. Alături de 
formele de discurs religios precum pareneza, omilia, predica tematică, prelegerea 
religioasă, lecţia de religie, toate forme ale catehezei creştine, se pune astăzi şi 

problema unui dialog interconfesional numit dialog ecumenic, dar şi a unui discurs 
hegemonic, atunci cînd morala creştină impune exprimarea propriului punct de 
vedere asupra unor inconvenienţe care lezează imaginea Bisericii. 

La nivelul discursului religios, hegemonia apare atunci cînd este accentuată 
tentaţia puterii ideologice a confesiunii în raport cu celelalte, prin marcarea 
distincţiei ortodox-eretic. Prin această atitudine, discursul religios încetează a mai 

fi doar un discurs identitar, sugerînd „pretenţia de monopol asupra adevărului” 
(Neamţu, 2008: 21), prin discreditarea celorlalte confesiuni. 

În linii mari, discursul religios, ca discurs ideologic identitar, este unul 
argumentativ prin excelenţă, deoarece presupune implicarea mai multor persoane, 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.106 (2026-02-01 07:23:57 UTC)
BDD-A73 © 2010 Editura Universităţii „Alexandru Ioan Cuza”



 

 289 

dintre care un iniţiator şi cel puţin doi receptori ai demersului de influenţare a 
acestora. De cele mai multe ori, sursa mesajului transmis şi recepţionat este 
considerată a fi Divinitatea. Prelatul este doar emiţătorul acestui mesaj (cf. 

Cărăuşu, 1999, 2004). În acelaşi timp, prelatul are o triplă ipostaziere în cultul 
religios: simbol al Divinităţii, mesager al lui Hristos şi discipol (Dumas, 2000: 182 
ş.u.). 

Ca formă, discursul religios este unul instituţionalizat, normat şi normativ. Între 
prelat şi auditoriul său schimbul de roluri nu există, sau, dacă există, intervenţia 
receptorului este minimalizată. Din acest punct de vedere am putea identifica 

discursul religios ca o argumentare fără interlocutor, sau cu interlocutor pasiv. 
Macrodiscursul, ca formă complexă de expunere, aparţine oratorului, iar 
microdiscursul – dacă există - aparţine auditoriului. Discursul religios este o 
argumentare complexă, deoarece opinia este susţinută nu de unul, ci de cel puţin 
două argumente, fie acestea în raport de coordonare sau de subordonare- caz în 
care argumentarea este una ramificată. Interacţiunea prelat-auditoriu reliefează 

comportamente diferite, motivate de statutul diferit al predicatorului faţă de 
ascultătorii săi. Comportamente asemănătoare, sau parţial asemănătoare, au doar 
discipolii, motivate de egalitatea şanselor propuse de acelaşi statut pe care îl au. 
Indicatorii, sau taxemele locurilor interacţionale îşi găsesc expresie atît în codul 
verbal, reprezentaţional, cît şi în cele nonverbale, prezentaţionale: proxemică, 
postură, mimogestică etc. (Vâlcu, 2003). Deşi specializat, deosebit de alte forme 

discursive, cel religios îndeplineşte aceleaşi funcţii în argumentare: cea explicativă 
şi cea acreditivă (Dospinescu, 1998). 

Acreditarea aserţiilor expuse de prelat în discursul său este condiţionată de 
modalizarea în exprimare. Puterea de convingere aparţine nu expresiei verbale, ci 
modalităţii nonverbale de a prezenta mesajul propriu-zis. Dacă informaţia este 
cuprinsă în cuvintele şi conceptele implicate în discursul verbal, forţa de 

convingere este subsumată codurilor reprezentaţionale (cărţi, picturi, fotografii) şi 
a celor prezentaţionale (voce, faţă, trup, cf. Fiske, 2009). Dintre fazele 
argumentării, cea mai importantă este argumentarea propriu-zisă, în care codurile 
specifice comunicării interacţionează în scopul reliefării opiniei, a argumentelor 
pro sau contra, a regulii generale din care izvorăsc aceste argumente, a surselor 
care validează aceste argumente, a calificatorului care marchează necesitatea, 

probabilitatea sau obligativitatea veridicităţii sau nonveridicităţii unei aserţii şi a 
rezervei care poate conduce la o concluzie eronată sau diferită decît cea propusă 
(Lo Cascio, 2002: 62).  

Discursul religios hegemonic prezintă unele particularităţi la nivelul 
argumentării. În acest punct oratorul încetează a mai focaliza pe receptor, în 
încercarea de a-l convinge şi a-i obţine adeziunea la confesiune, vizînd în special 

discreditarea celorlalte culte religioase. Este un conflict doctrinar în care se 
urmăreşte recunoaşterea de către receptor a monopolului asupra adevărului 
teologic. Dacă atitudinea ecumenică vizează concilierea tuturor credinţelor lumii, 
atitudinea hegemonică dezvoltă o continuă stare conflictuală între bisericile 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.106 (2026-02-01 07:23:57 UTC)
BDD-A73 © 2010 Editura Universităţii „Alexandru Ioan Cuza”



 

 290 

diferitelor confesiuni. Acest conflict este de natură ideologică, dogmele, ritualurile, 
simbolurile, persoanele, timpul, spaţiul sau entitatea absolută fiind toate diferite de 
la o religie la alta. Aceste diferenţe sînt similare unui joc de puzzle, să presupunem 

aşa, în care fiecare piesă reprezintă o formă de expresie a practicilor ritualice, a 
dogmelor, a valorilor spirituale şi a instituţiilor asociate credinţei. Marile religii ale 
lumii au perceput Divinitatea într-un mod propriu, astfel încît fiecare aşa-numită 
ideologie religioasă şi-a dezvoltat o arhitectură proprie, rezultînd astfel o 
diversitate în unitate şi o unitate în diversitate. Puzzelul fiecărei ideologii religioase 
are propriile culori, propriile figuri şi propriile simboluri, care nu se regăsesc la 

celelalte. Deşi elementele componente ale fiecărui „joc de puzzle” sînt atît de 
diferite şi de diverse, ele încearcă să redea chipul aceleiaşi puteri spirituale 
absolute, numită Dumnezeu. Cei care se angajează să construiască jocul, nu-l pot 
însă duce pînă la capăt dacă nu îi cunosc regulile. Un amator trebuie mai întîi 
iniţiat, iar apoi implicat în ritualizarea propriu-zisă. Dacă cei care se adună pentru 
ritualizarea jocului nu se supun toţi aceloraşi norme şi etape de lucru şi nu sînt de 

acord cu reprezentările date decupajelor care compun Unitatea, aceasta nu va putea 
fi redată sau reactualizată. Fiecare va încerca să-şi promoveze propriul joc în faţa 
celorlalte, fapt care conduce la o atitudine hegemonică.  

La nivel de strategie argumentativă, discursul religios hegemonic implică 
exprimarea în favoarea propriei opinii şi în contra opiniei străine, de aceea 
argumentele sînt pro şi contra, susţinute şi validate prin apelul permanent la sursă. 

Atitudinea hegemonică la nivelul discursului religios, este manifestată atît oral cît 
şi scris. Forţa persuasivă a argumentelor este marcată în exprimarea orală de 
gestică, mimică şi paraverbal. În discursul religios hegemonic scris, persuasivitatea 
este marcată de iconicitate. Iată de exemplu în Scrisoare atonită de protest, în care 
mesajul devine persuasiv din antet:  

 
apar două imagini foto reprezentînd cele două biserici creştine, Ortodoxă şi 

Catolică, marcate fiind spaţiul liturgic şi persoana săvîrşitoare. Raportul disjunctiv 

dintre cele două biserici, considerate iniţial a fi într-o conciliere spirituală şi 

liturgică, este marcat de o emblemă în formă sferică, care circumscrie harta lumii 

între două rînduri ce compun sintagma ECUMENISMUL erezia ereziilor. 

Globalizarea acestei atitudini anti-ecumenice este relevantă, datorită semnificaţiei 

simbolurilor reprezentate în emblemă: harta lumii şi forma sferică a emblemei. 

Notarea cu litere mari a noţiunii de ecumenism contrastează cu notarea cu litere 

mici a repetiţiei lexicale erezia ereziilor, cu valoare stilistică de superlativ absolut. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.106 (2026-02-01 07:23:57 UTC)
BDD-A73 © 2010 Editura Universităţii „Alexandru Ioan Cuza”



 

 291 

Tot un raport antagonic apare şi în postura fizică a reprezentanţilor celor două 

biserici: Papa ţine mîinile unite, în semn de pace, faţa zîmbitoare, iar privirea 

orientată în sus, în timp ce P.S. Hristodul ţine în mîna dreaptă toiagul păstoririi - 

simbolul puterii spirituale -, mimica serioasă, iar privirea orientată în jos. 

Textul subdiacent imaginii aparţine unei grupări a Bisericii Ortodoxe, aşa 
numiţii stilişti sau credincioşi de rit vechi, intitulat Scrisoare athonită de protest, 
cu un subtitlu notat în paranteze: „urmează mesajul de supunere şi respect faţă de 
Patriarhia Ecumenică”. Tema discursului scris este marcată negativ. Ideea generală 
este aceea că singura biserică deţinătoare a adevărului absolut este Ortodoxia, iar 

ceea este în afara ei este erezie şi apostazie. Tema este marcată şi în epifonemul 
paralel textului propriu-zis al discursului hegemonic: Nu vă faceţi răspunzători de 
sîngele mucenicilor vărsat pentru dreapta-credinţă! Figura de stil îndeplineşte aici 
funcţia persuasivă, prin aceea că exclamă scurt şi concis subiectul dezvoltat în tot 
textul, ca o consecinţă a întregului comentariu din macrodiscurs. Altă figură 
retorică, cu funcţie persuasivă, şi care domină în construirea discursului, este 

antiteza, împletită cu analogia. Valorilor universale, Binele, Adevărul şi Frumosul, 
li se subscriu virtutea, oaia, grîul, prezentate antitetic cu viciul, lupul, neghina. 
Aceste strategii de marcare a celor două confesiuni într-un raport disjunctiv, prin 
analogie cu noţiuni incluse în categoria valorilor universale şi, respectiv, a 
nonvalorilor, au un puternic impact persuasiv asupra receptorului, mai ales atunci 
cînd autoritatea sursei din care este extras argumentul se bucură de recunoaşterea 

întregii comunităţi religioase: Sfîntul Chiril al Ierusalimului-Cateheze. Citatele, din 
Sfîntul Chiril, prezentate paralel textului, fac parte tot din categoria strategiilor 
persuasive (Hoarţă-Cărăuşu, 2008: 394), prin aceea că ele induc o stare specifică 
asupra receptorului.  

Macrodiscursul hegemonic are o arhitectură specifică, prezentînd gradual 
argumentele care să susţină monopolul Bisericii Ortodoxe (credinţa Sfinţilor 

Părinţi, sfinţenia Bisericii Noastre, imaculata credinţă ortodoxă, moştenirea 
noastră dogmatică). Strategiile argumentative constau în primă fază, în asigurarea 
propriei imagini, prin apelul la legea în baza căreia se invocă autoritatea (scrierile 
sfinte, învăţăturile Sfinţilor Părinţi, deciziile sinoadelor ecumenice, slujbele 
zilnice), la renumele celor care au format tradiţia şi care au fost martorii (Movilă, 
1996) investirii Bisericii Ortodoxe ca Biserică Una, Sfîntă, Sobornicească şi 

Apostolească (părintele nostru Grigore Palama, Sfinţii Mucenici din Sfîntul 
Munte, Sfîntul Mucenic Cozma I). Tot în scopul asigurării poziţiei hegemonice, 
figurile de gîndire, precum ocupaţia sau deliberaţia

1
 au un puternic efect 

convingător: păzim moştenirea noastră dogmatică precum lumina ochilor, o 
întărim; ne temem să tăcem; datoria noastră cîntăreşte greu în conştiinţa noastră.  

                                                 
1 Ocupaţia constă în a preveni sau a anticipa o obiecţie ce ar putea fi făcută sau care ar putea 

permite adăugarea unui nou argument la cele deja existente; deliberaţia constă în simularea punerii în 

discuţie a unei hotărîri sau a unei decizii aproape irevocabile, pentru a scoate în evidenţă raţiunile şi 
motivele proprii oratorului. Vezi Pierre Fontanier, Figurile limbajului, tr. Antonia Constantinescu, 

Editura Univers, Bucureşti, 1977. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.106 (2026-02-01 07:23:57 UTC)
BDD-A73 © 2010 Editura Universităţii „Alexandru Ioan Cuza”



 

 292 

După prezentarea faptelor care au condus la acest manifest şi asigurarea 
universalităţii şi acreditării propriei ideologii, sînt prezentate gradual argumentele 
discreditării confesiunii catolice. Primul raţionament argumentativ este cel al 

enumerării părţilor (Movilă, 1996: 25), prin care sînt prezentate aspecte negative 
din activitatea misionară a Bisericii Catolice, în opoziţie cu Biserica Ortodoxă: 
Apusul este presărat cu o serie de instituţii şi decizii anticreştine, cum ar fi 
cruciadele, „Sfînta” inchiziţie, vînzarea de sclavi şi colonizarea.[…] Toate acestea 
sînt consecinţa deviaţiilor Romei de la Ortodoxie. Antecedentele sînt folosite ca 
argumente contra, care discreditează în consecinţă tabăra adversă. În scop 

persuasiv sînt notate citate, care au valoarea de sursă acreditată a argumentelor 
expuse, din sfinţi teologi ai Ortodoxiei. Fiecare argument contra este validat de un 
citat patristic care, în Ortodoxie, devine regula generală a creştinilor. Apoi, mărcile 
discreditării sînt urmate de o construcţie deliberativă, cu valoare de sentinţă a celor 
expuse anterior: Iată de ce este atît de important să protejăm moralitatea 
Ortodoxiei […].  

Ca mărci lingvistice ale discreditării, cu rol persuasiv, sînt construcţii precum: 
ereziile papistă şi protestantă, cei care se des-creştinează, mărturia sa falsă, false 
uniri, noi schisme, boala lor spirituală, terminologie marcată negativ din punct de 
vedere semantic şi prezentată antitetic cu mărci ale acreditării: singura credinţă în 
Hristos, singura speranţă a europenilor, modalitatea prin care poate fi vindecată. 
Instrumente sintactice cu rol persuasiv sînt negaţia: nu se dirijează pe sine în a 

renunţa la învăţături eretice; În nici un caz, dialogurile cu heterodocşii nu ar 
trebui însoţite de rugăciuni în comun […], sau construcţiile marcate emfatic, cu 
intonaţie imperativă: Este imperativ să asigurăm …; În afară de aceasta … ; Mai 
mult …; Dar în nici un caz …. 

Formula generală a arhitecturii discursului religios hegemonic, din exemplul 
selectat de pe site-ul http://eresulcatolic.50webs.com/scrisoareprotest.html, se 

reduce la următoarea formulă: opinia/marca discreditării, argumentul contra, sursa 
care validează argumentul (Romano-catolicii sînt în imposibilitatea de a se 
despletici de deciziile luate anterior de, conform lor, Conciliile Ecumenice – 
infailibilitatea, puterea seculară a papei […].), raţionament aşezat în disjuncţie cu 
formula: argument pro, opinie/marcă a acreditării, sursă (Aşadar, din dragoste 
pentru Ortodoxie, dar cu durere pentru unitatea creştină, şi avînd în vedere 

păstrarea curată a ortodoxiei de orice inovaţie, proclamăm peste tot ce s-a hotărît 
în Extraordinara Dubla Sfîntă Întrunire […].). Se observă o topică inversă în 
construirea raţionamentelor specifice acreditării sau discreditării. Fenomenul are 
tot funcţie persuasivă, încercînd să impresioneze receptorul prin evidenţierea 
opoziţiei pietate-trufie, ortodoxie-erezie, iubire-ură. 

Discursul religios hegemonic este un discurs specific dialogurilor 

interconfesionale, generatoare, de cele mai multe ori, de situaţii de conflict, atît la 
nivel doctrinar, cît şi comunicaţional. Încercările de conciliere se reduc la eşec, 
deoarece Tradiţia şi Canoanele specifice fiecărei confesiuni nu permit comuniune 
şi consens în totalitate în ritual. Persuasiunea perlocuţionară se materializează în 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.106 (2026-02-01 07:23:57 UTC)
BDD-A73 © 2010 Editura Universităţii „Alexandru Ioan Cuza”



 

 293 

acţiuni de repulsie şi chiar de violenţă a discipolilor Ortodoxiei faţă de adepţii altor 
confesiuni, ne referim aici la creştinii practicanţi, nu la prelaţii Bisericii Ortodoxe. 
Aceste efecte sînt considerate erori în persuadare, deoarece nu o atitudine violentă 

se aşteaptă din partea receptorilor, ci un efort intelectual de evitare a situaţiilor 
conflictuale şi a apostaziei, prin urmărirea şi respectarea Canoanelor propriei 
confesiuni. Efectele secundare ale unor postări similare pe pagini de internet au 
condus la crearea unor dialoguri între cititori, dialoguri polemice care au ajuns de 
la ironie la imprecaţii

2
.  

 

Bibliografie 

 

Surse:  

http://eresulcatolic.50webs.com/scrisoareprotest.html 

http://laurentiudumitru.ro/blog/2009/06/07/noua-marturisire-de-credinta-impotriva-

ecumenismului/ 

 

Lucrări de referinţă: 

Cmeciu, Camelia Mihaela, 2005, Strategii persuasive în discursul politic, Editura 

Universitas XXI, Iaşi 

Dorogan, Maria, 1995, Curs de elocinţă, Editura Arc, Chişinău 
Dospinescu, V., 1998, Semiotică şi discurs didactic, Editura Didactică şi Pedagogică, 

Bucureşti 

Fiske, John, 2003, Introducere în ştiinţele comunicării, traducere Monica Mitarcă, Polirom, 

Iaşi 

                                                 
2 UmbraSerii : 

Date: June 14, 2009 @ 6:03 pm  

@danubius 

Danubius pui de naparca, abia ma abtin sa-ti adresez cuvintele pe care la meriti. Eu 

inteleg ca esti un semidoct, dar nu pricep de ce strigi asta in gura mare … 

daca taceai filozof ramaneai … 

Cine crezi ca are nevoie de comentariile tale copiate din cliseele mai vechi sau mai noi? 

Vrei sa fii “political correct”? N-ai decat, dar cauta-ti blogul potrivit. Cine lupta sa 

urmeze calea dreapta nu are cum sa fie “correct” la unison cu mamona si slugile lui. 

Buna initiativa a celor din Grecia, pacat ca nu au incercat (sau poate n-au reusit) o 

coalizare si cu alte biserici ortodoxe surori. 

danubius : 

Date: June 14, 2009 @ 7:26 pm  

calea drapta e a voastra, a Domnului e orice cale. cati oameni sînt atatea cai spre El sînt. 

Nu exista cale dreapta, ci reguli omenesti. adevarul e o persoana Iisus, restul adevaruri. 

dar si pe El si pe ele le cautam in permanenta. mereu sîntem mai aproape ori mai departe 

de ele. semidoct, nu cred. sînt doctor in teologie 

 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.106 (2026-02-01 07:23:57 UTC)
BDD-A73 © 2010 Editura Universităţii „Alexandru Ioan Cuza”



 

 294 

Fontanier, Pierre, 1997, Figurile limbajului, traducere Antonia Constantinescu, Editura 

Univers, Bucureşti 
Hoarţă Cărăuşu, Luminiţa, 1999, Lingvistică pragmatică, Editura Cermi, Iaşi 
Hoarţă Cărăuşu, Luminiţa, 2004, Pragmalingvistică. Concepte şi taxinomii, Editura Cermi, 

Iaşi  

Hoarţă Cărăuşu, Luminiţa, 2008, Teorii şi practici ale comunicării, Editura Cermi, Iaşi 

Larson, Charles U., 2003, Persuasiunea. Receptare şi responsabilitate, traducere Odette 

Arhip, Editura Polirom, Iaşi 

Lo Cascio, Vincenzo, 2002, Gramatica argumentării. Strategii şi structuri, traducere Doina 

Condrea- Derer şi Alina-Gabriela Sauciuc, Meteora Press, Bucureşti 

Movilă, Mitu, 1996, Retorică – curs, Editura Fundaţiei Chemarea, Iaşi 

Neamţu, Mihail, Antiteze, în „Canonul şi vestitorul Ortodoxiei”, nr. 6/45, iunie 2008, p. 21 

Rovenţa-Frumuşani, Daniela, 1994, Introducere în teoria argumentării, Editura 

Universităţii din Bucureşti 

Rovenţa-Frumuşani, Daniela, 1995, Semiotica discursului ştiinţific, Bucuresti, Editura 

Ştiinţifică 

Rovenţa-Frumuşani, Daniela, 1999, Semiotică, societate, cultură, Editura Institutului 

European, Iaşi 

Rovenţa-Frumuşani, Daniela, 2000, Argumentarea. Modele şi strategii, Editura All, 

Bucureşti 

Ştefănescu, Loara, 2007, Retorica argumentării în discursul politic contemporan, Editura 

Universităţii din Bucureşti 
Vâlcu, Angelica, 2003, Funcţionarea discursului specializat, Editura “Ştefan Lupaşcu”, 

Iaşi 

 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.106 (2026-02-01 07:23:57 UTC)
BDD-A73 © 2010 Editura Universităţii „Alexandru Ioan Cuza”

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

http://www.tcpdf.org

