
 

 447

Connotations du religieux dans la littérature laïque - 
le modèle de l’œuvre de Georges Bernanos 

Claudia Elena DINU 

The work of Bernanos outlines the religious values in a complex way. First, it is 
about the presence of Christ’s model on a level which one could name actantiel in 
the sense that it induces a transforming action in the inner life of the self. At this 
level, the presence of Christ equally concerns the life of the Christian Bernanos 
and of the writer who constructs the narrative world. Second, there is also the 
scriptural level, closely related to the first one, because to write is a particular way 
to act. This level includes two distinctive aspects: the spiritual vision of Bernanos 
about working with words and the inherent spirituality of the bernanosian work 
that evolve from the Verb and, while remaining a human endeavor, it rises in the 
proximity of the Scripture. These two levels constitute the biographical core of the 
Bernanos’s fiction that could also be read as a spiritual biography. 

 
Notre analyse est ciblée sur  la place et l’importance du modèle christique chez 

Georges Bernanos, écrivain français du XXe siècle, qui, tout en restant fidèle à la 
doctrine catholique1, fait de la présence du Christ le noyau de l’insertion du 
surnaturel à plusieurs niveaux dans son œuvre et dans sa vie. L’exposé va 
comprendre également la problématique bernanosienne du travail avec les mots qui 
est directement liée au modèle christique. Nous allons proposer une vision de 
l’œuvre littéraire de Bernanos en tant qu’acte de discours dans lequel se croisent 
des réalités extradiégétiques et des réalités intradiégétiques liées à la problématique 
de la vocation spirituelle personnelle. 

E. Mounier (1953 :148) considère que notre écrivain « ne s’arrête pas à la 
dimension morale pas plus qu’à la dimension psychologique » et « c’est au cœur de 
notre nature que Bernanos va chercher le secret qu’il balbutie d’une voix 
surhumaine » Au cœur de l’être humain se trouve l’image divine y inscrite depuis 
la création. L’évocation de ce moment premier, de la genèse, nous offre la 
                              

1 Pierre-Henri Simon (1957 : 34) fait remarquer que dans la vision catholique c’est par le Christ 
que se réalise la relation entre les faits expérimentaux et le surnaturel : «la théologie catholique 
enseigne l’insertion du surnaturel dans les faits expérimentaux ; et surtout, elle lie le salut du monde 
aux souffrances corporelles du Christ, elle honore les saints qui unissent à ces douleurs divines les 
macérations parfois inhumaines de leur chair». 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.19 (2026-02-16 23:32:58 UTC)
BDD-A42 © 2009 Editura Universităţii „Alexandru Ioan Cuza”



 448

possibilité d’organiser la présentation du modèle christique chez Bernanos autour 
d’une  perspective génétique  qui essaye de définir la place et l’importance d’une 
histoire, qui fonctionne en tant que matrice initiale. M. Raimond (1988 :11) écrit : 
« Beaucoup de vieux mythes constituent l’arrière fond et le support spirituel des 
anecdotes récentes ». À son tour M. Zeraffa (1971a :164) fait observer que « le 
romanesque, expose, développe l’existence d’un rapport entre une vérité mythique 
et une réalité historique ». Dans une perspective philosophique, P. Ricœur 
(1990 :146-147) fait remarquer le rapport qui existe entre « l’identification à des 
figures héroïques » et « l’identification à des valeurs » : « L’identité d’une 
personne, d’une communauté est faite de ces identifications-à des valeurs, des 
normes, des idéaux, des modèles, des héros, dans lesquels la personne, la 
communauté se reconnaissent. Le se renconnaître-dans contribue au se reconnaître-
à… L’identification à des figures héroïques manifeste en clair cette altérité 
assumée ; mais celle-ci est déjà latente dans l’identification à des valeurs qui fait 
que l’on met une cause au-dessus de sa propre vie ». Ricoeur (1990 : 408-409) 
parle également du « caractère original et originaire de ce qui m’apparaît constituer 
la troisième modalité d’altérité, à savoir l’être-enjoint en tant que structure de 
l’ipséité ». Cet « être-enjoint en tant que structure de l’ipséité » est très proche de 
l’image du Christ, telle qu’elle est décrite dans le christianisme2 en tant que 
personne intérieure à la personne humaine au point de réaliser une unité avec celle-
ci et de la définir essentiellement. Pour nous, le point de vue de P. Ricœur  est 
d’autant plus précieux qu’il nous fournit encore un concept utile dans notre 
analyse, quand il  explicite le terme « visage », en lui donnant une consistance 
particulière a-phénoménale : « le visage n’apparaît pas, il n’est pas phénomène, il 
est épiphanie… » (1990 : 221). 

Pour reconstituer l’image du Christ qui sert de support aux nombreuses 
références romanesques bernanosiennes qui l’impliquent, il convient d’ajouter à 
ces données philosophiques quelques autres qui tiennent de la doctrine catholique 
dont on sait combien elle est proche de la vision bernanosienne. La pensée 
catholique en général considère que la vie de l’homme est étroitement liée au 
modèle paradigmatique qui est la vie du Christ. Après l’Incarnation du Verbe le 
sens de l’existence de l’humanité est d’accroître le Corps mystique du Christ qui 
devient une sorte d’archétype chrétien. Ce Corps mystique est jusqu’à nos jours le 
véritable sujet de l’histoire et son amplification la raison d’être de chaque chrétien, 
par un vécu spirituel personnel. A l’époque de Bernanos ce problème était très 
actuel, parce que ce qui comptait ce n’était pas le simple agir pour un bien plus ou 
moins abstrait ou religieux, l’important c’était d’agir spirituellement3.  

La cohérence de l’imaginaire de Bernanos est due surtout au fait que sa vision 
est celle d’un écrivain profondément chrétien et que, pour lui, le rythme et le sens 
de la vie de n’importe quel homme trouve son point de départ dans le modèle 
christique assumé ou nié. La voie choisie par tous les saints bernanosiens est 
                              

2 Surtout dans la doctrine catholique et orthodoxe. 
3 L’Action française qui n’a pas compris ce principe a été mise à l’Index par la papauté. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.19 (2026-02-16 23:32:58 UTC)
BDD-A42 © 2009 Editura Universităţii „Alexandru Ioan Cuza”



 

 449

l’affirmation de la présence christique. Donissan, Chantal de Clergerie, le curé 
d’Ambricourt sont, comme Bernanos lui-même, des chrétiens qui vivent la 
souffrance, le désespoir qui conduit au salut. Y. Bridel (1966 : 252) fait observer 
que c’est justement dans la tentation du désespoir et dans l’angoisse que Bernanos 
a reconnu une faiblesse essentielle, une pauvreté qu’il finit par accepter et faire 
accepter à ses personnages, comme la condition des enfants de Dieu. C’est pour 
vaincre et surmonter cette faiblesse qu’il se remet tout entier dans les mains de 
Dieu et qu’il devient son enfant. Chez Bernanos, à travers la souffrance 
qu’implique la sortie de l’égoïsme enfermé sur soi-même et la participation à la 
Passion du Christ, surgit finalement l’amour surnaturel et la joie qui signifient 
l’effacement en vue de l’affirmation de l’être uni au Christ. M. Estève (1959 :121) 
constate que l’originalité de Bernanos réside précisément dans sa manière 
d’enraciner tout amour humain dans l’amour divin, que pour lui le surnaturel ne 
signifie pas  l’exceptionnel, mais l’ordinaire  exceptionnellement vécu au contact 
de la Grâce4.  

Nombreux critiques parlent de l’importance des grandes scènes dans 
l’architecture romanesque bernanosienne où, la présence divine, dans son 
hypostase christique, devient une sorte de liant. L’image du Christ aura donc un 
double rôle au niveau intradiégétique : de fonctionner en tant que principe de 
cohérence à l’intérieur de la trame narrative et de personne qui entre en relation 
avec les autres personnes figurées en tant que personnages. Au niveau 
extradiégétique, le Christ est encore une fois la personne qui relie la vie et l’œuvre 
de l’auteur. Fr. Mauriac (1928 : 82) dans son livre sur le roman cite une phrase de 
Dostoïevski où l’écrivain russe avoue qu’il « a poursuivi la vie dans sa réalité, non 
dans les rêves de l’imagination » et qu’il « est arrivé ainsi à Celui qui est la source 
de la Vie ». Cette même idée se retrouve sous une autre forme chez R. Barthes 
(2000 : 90 ) qui fait observer que « tout récit, tout dévoilement de la vérité, est une 
mise en scène du Père ». Bernanos arrive lui aussi à Dieu – source de la Vie à 
travers la mise en scène d’un principe générateur de la vérité du texte (un père) qui 
pour lui est le modèle personnel christique. Dans Les Enfants humiliés, Bernanos 
écrivait :  

« Ma musique vous arrive du bout du monde, ainsi que le témoignage non pas de 
mon art, mais de ma constance. Lorsque vous ne l’entendrez plus, ce ne sera pas ma 
faute. J’aurai fini bravement ma carrière de chanteur des rues dans un pays sans 
rues ni routes – à moins que vous ne croyiez l’entendre toujours. Car ce n’est pas ma 
chanson qui est immortelle, c’est ce que je chante. » (Essais I : 867)  

Pierre de Boisdeffre (1963 : 357) fait observer qu’en écrivant toutes ses œuvres 
animé par cet espoir, notre auteur s’avère être non seulement un grand chroniqueur 
du XXe siècle, singulièrement vivant, mais surtout un grand prophète. Comme les 

                              
4 Monique Gosselin (1979: 431-432) explique très bien la cohésion qui existe chez Bernanos 

entre la nature et le surnaturel : «Le monde créé n’est que métaphore de Dieu, non pas en lui-même, 
mais aux yeux de ceux qui le lisent à la lumière de la grâce. Son naturalisme surnaturel est fondé sur 
la vision chrétienne […] d’une compénétration de la nature et de la grâce ». 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.19 (2026-02-16 23:32:58 UTC)
BDD-A42 © 2009 Editura Universităţii „Alexandru Ioan Cuza”



 450

prophètes, il s’avère être dans tous ses écrits un témoin de Dieu,  parce que la 
divinité représente une référence constante, explicite ou implicite, dans tous ses 
écrits, une sorte de présence mystérieuse et un interlocuteur. Pour A. Not 
(1990 :165) le texte bernanosien devient une irruption du Verbe divin dans le 
langage de l’homme. D. Guénon (1972: 442) élargit la remarque en ajoutant que 
l’œuvre de Bernanos est toujours la reprise d’une parole antérieure. En prenant une 
apparence foncièrement dialoguée, elle questionne en fait la parole du Christ et 
manifeste ainsi, sans cesse, son statut d’après texte. Chez Bernanos une voie de 
rencontre entre l’auteur, ses personnages (son texte) et ses lecteurs est leur 
commune consécration à ce modèle intérieur dans tout être – le modèle christique. 
En citant une phrase célèbre de Saint Augustin (« Dieu est celui qui est plus intime 
en moi que ma propre intimité »), J. Chabot (1994 : 409) fait observer que, pour 
Bernanos, autrui (personnage ou lecteur) fait réellement partie de son intimité 
même, parce qu’il le rencontre en tant que membre du Corps mystique du Christ. 
Les recherches d’Albert Béguin (1968: 11) ont mis en évidence l’existence dans le 
carnet journalier de l’auteur d’une note consacrée à une Vie de Jésus, qui est datée 
du 24 janvier 1948 (peu avant la mort de l’écrivain). Cette note nous éclaire encore 
plus sur sa perception du modèle et de la présence christique. 

 «Nous voulons tout ce qu’Il veut, mais nous ne savons pas que nous le voulons, 
nous ne nous connaissons pas, le péché nous fait vivre à la surface de nous-même, 
nous ne rentrons en nous que pour mourir, et c’est là qu’Il nous attend» (Béguin, 
1968: 11). 

La présence christique représente un nœud thématique et ontologique essentiel 
chez Bernanos qui unit sa vie et son œuvre, c’est-à-dire deux réseaux 
communicatifs dont il est le protagoniste commun. Au niveau linguistique des deux 
réseaux on retrouve les écrits bernanosiens qui constituent la réponse donnée par le 
chrétien à l’appel de son Seigneur et en même temps l’appel lancé par l’écrivain à 
ses lecteurs. Le travail avec les mots devient ainsi un enjeu existentiel de l’auteur 
Bernanos et les textes présentant son attitude envers ce travail deviennent une 
explication de sa vocation. L’activité d’écrivain devient ainsi un chemin spirituel 
qui est étroitement lié au dialogue avec la présence christique. L’auteur en parle 
dans les œuvres polémiques ou il transpose ses idées dans les textes romanesques. 
Il existe toutefois une certaine évolution, une progression dans la vision de 
Bernanos quant à ce sujet. Ce qu’il nous semble important c’est d’analyser si tout 
ce parcours a une finalité, un résultat nécessaire dans lequel se retrouvent à un 
autre niveau les données initiales. C’est intéressant de suivre et de décrire 
justement cette évolution, cette lutte de l’écrivain avec les mots en tant que forme 
de manifestation d’une relation essentielle, fondatrice : Créateur / Création / 
Créature.  

On a souvent parlé du parallèle entre le travail créateur et les vécus mystiques. 
Chez Nathalie Heinich (2000 : 105) par exemple cette comparaison est enrichie (en 
faisant mention également des constats de Daniel Fabre) par une observation sur le 
rôle de la souffrance dans ces deux phénomènes existentiels. Pour beaucoup 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.19 (2026-02-16 23:32:58 UTC)
BDD-A42 © 2009 Editura Universităţii „Alexandru Ioan Cuza”



 

 451

d’écrivains « l’expérience de l’écriture s’apparente au transport mystique qui, lui 
aussi, s’incarne dans une chair volontiers souffrante ». Chez Bernanos, la 
dominante dans la quête du langage idéal de la littérature est tout d’abord la 
connotation sacrificielle de source religieuse, chrétienne. Notre écrivain parle d’un 
vrai calvaire, d’une lutte acharnée:  

«Car pris ainsi, le métier d’écrivain n’est plus un métier, c’est une aventure, et 
d’abord une aventure spirituelle. Toutes les aventures spirituelles sont des 
calvaires.» (Corresp. II : 588-589) 

L’écriture reste dans les écrits bernanosiens une activité privilégiée qui peut 
devenir même une « activité totale »5 qui ouvre vers ce qui semble essentiel6 à son 
auteur. Nathalie Heinich (2000 : 324) démontre que « la création littéraire peut être 
une façon d’assumer le sacré ». Par rapport direct à Bernanos, Monique Gosselin 
(1979 : 61) fait remarquer que son œuvre relève d’une poétique sacrée, parce que 
chez lui le mystère de l’humanité est trop profond pour être cerné par une parole 
simplement humaine. Pour notre écrivain, l’absolu dans la vie comme dans l’art 
d’écrire ne peut porter qu’un seul nom, celui de la divinité chrétienne et la 
littérature ne se justifie que dans la mesure où elle apporte cette divinité aux êtres7 :  

«On ne peut le nier : l’art a un autre but que lui-même. Sa perpétuelle 
recherche de l’expression n’est que l’image affaiblie ou, comme le symbole, de sa 
perpétuelle recherche de l’Être» (Essais I : 1050) 

«…nous ne pouvons valoir quelque chose que par le sacrifice et l’oubli total du 
soi au profit de Dieu et de sa cause, et […] le meilleur moyen d’arriver au mépris 
de la mort est l’offrande de la vie et de la mort» (Corresp. I : 79) 

Dans ce contexte la tâche que l’écrivain assume et qu’il assigne en même temps 
à certains de ses personnages sera de rendre, à travers un travail acharné avec les 
mots, la présence de Dieu. La parole peut détenir un rôle fondamental dans le 
monde concret et les mots humains agencés spirituellement peuvent assouvir le 
désir de toucher l’invisible à partir du visible et le besoin d’approcher la divinité 
qui par amour s’est faite Verbe, est descendue d’en haut pour s’incarner dans le 
monde d’en bas. Dans ce contexte la vocation d’écrivain, de celui qui travaille avec 
les mots pour les offrir par la suite au lecteur, acquiert des connotations 
particulières, spirituelles. Bernanos n’a pas une conception de la création littéraire 

                              
5 Nathalie Heinich (2000 : 105) utilise ce syntagme en essayant de définir le monde vocationnel. 

« Cet investissement total dans une temporalité totale peut faire de l’écriture une activité totale – c’est 
là une spécificité du monde  vocationnel  par rapport au monde  professionnel » . 

6 La vision bernanosienne semble centrée sur la dimension éthique dont le rôle est très bien mis en 
valeur par Paul Ricœur (1990 : 139) quand il analyse la relation qui existe entre l’esthétique et 
l’éthique : « il n’est pas de récit éthiquement neutre. La littérature est un vaste laboratoire où sont 
essayés des estimations, des évaluations, des jugements d’approbation et de condamnation par quoi la 
narrativité sert de propédeutique à l’éthique ». 

7 Nathalie Heinich (2000 :322) fait observer « à propos de la „mystique de l’écriture” propre à 
l’époque contemporaine, à quel point ce vocabulaire est sollicité par les auteurs eux-mêmes – tel 
Bataille annonçant une „nouvelle théologie mystique”, ou Valéry qualifiant sa démarche de « 
mystique bien cultivée ». 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.19 (2026-02-16 23:32:58 UTC)
BDD-A42 © 2009 Editura Universităţii „Alexandru Ioan Cuza”



 452

simplement centrée sur l’inspiration, celle-ci représente une appellation à laquelle 
on répond par un travail qui signifie collaboration à l’action rédemptrice de la 
divinité en assumant la vocation d’un sacerdoce universel interne à celui 
d’écrivain8. 

 «Une vocation d’écrivain est souvent – ou plutôt parfois – l’autre aspect d’une 
vocation sacerdotale.»(Corresp. II : 589) 

Dans les analyses de l’œuvre bernanosienne on souligne fréquemment 
l’évidence de la relation qui existe entre l’évolution de la vision interne à l’œuvre 
et les étapes de la vie de l’écrivain. C’est clair que chez Bernanos il existe une 
cohérence entre le monde de l’écrivain et celui du chrétien, cohérence soutenue par 
deux éléments communs essentiels : la présence du modèle christique et l’attitude 
envers le travail avec les mots. Différents aspects de ces deux dimensions 
thématiques dans l’œuvre et réels dans la vie ont été souvent mis en évidence et 
étudiés par la critique bernanosienne. En ce qui nous concerne, nous considérons 
qu’elles sont des contenus qui, dans cette qualité, ont à leur base une forme que 
nous allons essayer de présenter par la suite. Le point de départ dans l’exposition 
de cette forme se trouve nécessairement au niveau linguistique, mais il faut 
mentionner qu’elle n’est pas simplement langagière et que le langage occupe un 
premier étage de sa description seulement dans la logique analytique. 

Albert Béguin (1958 : 69) observe parmi les premiers et d’une façon nuancée 
les correspondances entre l’existence réelle et la production romanesque de 
Bernanos en notant que l’œuvre constitue « sa réponse aux angoisses de notre 
temps historique » et que les prêtres sont « des images de l’auteur même ». Dans 
une perspective plus générale R. M. Albérès (1969 : 59) affirme qu’au niveau de la 
trame narrative, les romans de Bernanos révèlent surtout les égarements, les 
montées et les descentes des âmes dans le monde ; de leur marche on voit surtout la 
route et pour cette raison son roman chrétien devient un roman du destin. Il s’agit en 
fait du destin de la personne humaine, dont les occurrences impliquées par le discours 
littéraire9 sont nombreuses (l’auteur, le narrateur, les personnages, le lecteur) et 
illustrent chez Bernanos une observation de Paul Ricœur (1990 : 143 et 71) 
conformément à laquelle il existe une relation entre la notion d’« identité 
narrative » et « la constitution conceptuelle de l’identité personnelle ». Le 
philosophe fait remarquer également que « ce n’est donc pas arbitrairement que la 
personne, objet de référence identifiante, et le sujet, auteur de l’énonciation, ont 
une même signification… ». Ces considérations qui tiennent plutôt de la 
philosophie ont un support linguistique bien précis. Blanchot (1971 : 173) l’affirme 
qu’« écrire, c’est passer du ‘je’ au ‘il’ ». Malraux fait remarquer à son tour que le il 

                              
8 Dans la préface au premier tome de Correspondance, Jean Murray fait observer que chez 

Bernanos : « sa vocation d’écrivain est inséparable de sa vocation de chrétien ». 
9 « il convient à la fois de distinguer, et de considérer comme le reflet l’un de l’autre, les sujets, 

textuel (celui qui se construit dans et par l’énoncé) et extratextuel (celui) d’où s’originent les 
signifiants… » (cf. Kerbrat–Orecchioni 1980 : 171). 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.19 (2026-02-16 23:32:58 UTC)
BDD-A42 © 2009 Editura Universităţii „Alexandru Ioan Cuza”



 

 453

romanesque est un je travesti10. Ce jeu des pronoms est analysé également par Paul 
Ricœur (1990 : 56) qui fait une observation très pertinente pour le sens de notre 
présentation. « Pour l’enquête réflexive […] la personne est d’abord un moi qui 
parle à un toi. La question sera finalement de savoir comment le je-tu de 
l’interlocution peut s’extérioriser dans un lui sans perdre la capacité de se désigner 
soi-même, et comment le il/elle de la référence identifiante peut s’intérioriser dans 
un sujet qui se dit lui-même. C’est bien cet échange entre les pronoms personnels 
qui paraît être essentiel à ce que je viens d’appeler une théorie intégrée du soi au 
plan linguistique ». Voilà dans ces mots extrêmement concis le centre d’intérêt de 
notre analyse dans cette partie finale de notre étude. 

Bernanos a parlé à plusieurs occasions des rapports de conformité et même 
d’identité entre sa vie et son œuvre. Celle-ci ne reflète pas tout simplement la vie, 
elle n’est pas « la somme de ses déceptions, de ses souffrances, de ses doutes, du 
mal et du bien de toute sa vie », mais « sa vie même, transfigurée, illuminée, 
réconciliée » (Corresp. II : 250)  

Avec l’adhésion au modèle christique et en assumant les relations entre l’acte 
d’écrire et les notions d’existence, de valeur et de connaissance, Bernanos choisit 
de répondre à  l’appel de Dieu, sa vocation,  par la vie qu’il mène et par ses écrits. 
Une fois entraînés sur le chemin des mots en quête de l’expression la plus 
appropriée pour dévoiler la profondeur de la réalité, les concepts d’existence, de 
valeur et de connaissance acquièrent un sens dynamique et spirituel qu’on peut 
exprimer par trois verbes : sauver, spiritualiser et, respectivement, révéler. Ces trois 
représentent l’insertion progressive du discours humain dans la sphère de la Parole 
Unique, un contenu spirituel est traduit en forme esthétique. . Dans la vision 
chrétienne, qui est aussi celle de notre écrivain, c’est Dieu qui est l’Être, la Valeur 
et la Vérité. Il est le seul en qui est réalisée l’unité de ces trois éléments.  

Comme le Verbe de Dieu est venu au monde pour révéler aux hommes la Vérité 
éternelle, pour notre auteur le rôle de l’écrivain est de se mettre à Sa mesure, de 
s’ouvrir à cette Vérité et de la témoigner: 

 « Ce qu’oublient les artistes, c’est l’incompatibilité qui existe entre unité et 
fragmentation, entre particularité et catholicité, entre mode et éternité, entre 
exhibition et pudeur. […] ce monde-là a perdu sa vocation de vérité et de passion, 
pour se livrer exclusivement au froid calcul de la destruction » (Corresp. II : 445) 

Une fois révélé (descendu sur la terre) le Verbe spiritualise le monde visible. 
Pierre Gille ( 1984 : 72) fait remarquer que Bernanos sent avoir la vocation 
                              

10 « En 1977, dans L’Homme précaire et la littérature, Malraux parlait du roman au passé. C’est 
tout juste s’il évoquait au passage l’interrogation du romancier sur lui-même, sur le modèle des Faux-
Monnayeurs, comme la nouveauté du XXe siècle. Le temps de Stendhal, de Balzac, de Flaubert, de 
Dostoïevski lui paraissait être l’apogée du genre. Sans doute, comme il le suggère, cela tenait-il à la 
psychologie du XIXe siècle – paradis perdu du romancier, – qui reposait sur un chassé-croisé entre le 
je intime qui est un il et le il romanesque qui est un je travesti. Cette façon simple d’être à la fois 
dedans et dehors, d’analyser à la fois l’intimité du moi et de montrer du dehors ses gestes et son 
comportement était sans doute la clef de toutes ces hautes réussites romanesques » (cf . Raimond, 
Michel 1988 : 25). 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.19 (2026-02-16 23:32:58 UTC)
BDD-A42 © 2009 Editura Universităţii „Alexandru Ioan Cuza”



 454

d’accomplir une tâche essentielle en devenant, en tant que dépositaire de la 
fonction d’écriture, un être très proche du sacré appelé à sacraliser les autres par un 
langage chrétien. 

 « Parler un langage chrétien, un langage qui touche les cœurs, gagne les 
cœurs – je ne veux pas dire un langage seulement orthodoxe, approuvé par les 
censeurs, irréprochable. Un langage chrétien, mon Dieu !… » (Essais I : 843) 

Sauver11 par l’écriture suppose chez Bernanos reprendre dans sa vie et dans son 
œuvre la Charité divine et, respectivement, la Passion (au sens christique du terme) 
pour contribuer à sa façon au salut des humains. La Charité est accomplie par 
Bernanos quand il peint ses personnages avec « toute sa foi et tout son amour » 
(Corresp. II : 51). La Passion est vécue par l’implication dans un travail littéraire 
qui prend les apparences d’un Calvaire.  

«Je travaille du matin au soir, par mortification, pour mon salut éternel et pour 
l’amour de vous. Le livre avance» (Corresp. I : 327) 

L’œuvre romanesque bernanosienne, par sa portée spirituelle décrite 
antérieurement, révèle et relève de l’existence réelle de son auteur. C’est 
précisément là le point où se rencontrent les trois fonctions du Verbe : révéler, 
spiritualiser, sauver. Par cela même l’œuvre devient le lieu où l’art romanesque et 
la théologie ne font qu’une, c’est-à-dire l’esthétique de l’écrire se transforme pour 
l’auteur dans une esthétique du vivre, assimilée à un principe générateur 
communiqué également au lecteur qui la reçoit en tant que récepteur. Chez 
Bernanos l’unité vécue par la personne spiritualisée casse les frontières entre le 
régime réel et le régime fictionnel.  

En lisant la correspondance, les essais, les romans de l’auteur, on se rend 
compte qu’une relation intime et profonde s’est nouée entre le créateur et ses 
œuvres qui s’avèrent être un journal spirituel vrai (dans le sens d’une adéquation 
parfaite au rythme de la vie intérieure de l’auteur) écrit par l’intercession de la 
parole littéraire. Par les romans, le langage de la littérature ouvre pour l’auteur 
l’accès à une vérité intérieure. M. Gosselin (1994 : 189) fait observer que pour 
Bernanos l’écriture n’est pas message mais partage. On peut affirmer que l’écrivain 
lui-même est entré dans l’aventure spirituelle de la littérature, en se donnant ainsi 
comme mission d’essayer de s’offrir à Dieu et de faire sentir à ses lecteurs la voix 
divine enracinée au plus profond de l’être humain parce que la vérité qu’il peint 
dans ses écrits est à la fois individuelle et commune.  

«Maintenant j’ai des raisons de vivre. […] C’est dur, c’est terriblement dur. 
[…] Mais, je l’ai décidé, je ne parlerai plus que de Jésus-Christ. […] Et ne croyez 
pas que je veuille faire des romans !…»12. 

En tant qu’écriture, l’œuvre apparaît comme l’histoire de l’accomplissement 
d’une vocation, une autobiographie spirituelle de son auteur, mais qui fonctionne 
                              

11 Nathalie Heinich (2000 :118) admet que les textes de fiction peuvent remplir une mission 
rédemptrice : « On pourrait ainsi parler d’une fonction „sotériologique” de l’écriture, en tant qu’elle 
est vécue comme un instrument de salut ». 

12 Cf. PEZERIL, C. du R., p. 352. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.19 (2026-02-16 23:32:58 UTC)
BDD-A42 © 2009 Editura Universităţii „Alexandru Ioan Cuza”



 

 455

selon le modèle de l’Evangile, elle est assertion et interrogation13 et par cela même 
elle devient en même temps invitation. Le lecteur se trouve ainsi impliqué dans le 
texte littéraire et l’autobiographie spirituelle est vivifiante en devenant une 
ouverture vers celui-ci. 

L’œuvre de Bernanos implique le religieux d’une façon complexe. Il s’agit, 
premièrement de la présence du modèle christique (affirmé ou nié) à un niveau 
qu’on pourrait nommer actantiel dans le sens qu’il induit une action 
transformatrice dans le vécu intime de la personne. À ce niveau, la présence du 
Christ concerne en égale mesure la vie du chrétien Bernanos et l’écrivain avec 
l’univers romanesque qu’il met au monde. Il existe ensuite le niveau scriptural qui 
est étroitement lié au premier, parce qu’écrire c’est une façon particulière d’agir. 
Ce niveau comprend à son tour deux aspects : la vision spirituelle de Bernanos sur 
le travail avec les mots et la spiritualité intrinsèque aux écrits bernanosiens qui 
évoluent de la parole au Verbe et qui, tout en restant écriture humaine, se situent 
dans la proximité de l’Écriture. Etalé sur ces deux niveaux l’élément religieux 
spirituel constitue le noyau de la qualité biographique des écrits romanesques de 
Bernanos qu’on peut lire en tant qu’autobiographie spirituelle. Cette qualité 
biographique est importante surtout parce qu’elle a une valeur descriptive par 
rapport à l’accomplissement de la vocation de l’auteur Bernanos mais aussi parce 
qu’à celle-ci est invité de participer également son lecteur.  

 
Abréviations 
 
Corresp. I = Correspondance, recueillie par Albert Béguin ; choisie et présentée par Jean 

Murray, O.P., Tome I (1904-1934), Paris, Plon, 1971 
Corresp. II = Correspondance, recueillie par Albert Béguin ; choisie et présentée par Soeur 

Jean Murray, O.P., tome II (1934-1948), Paris, Plon, 1971 
Essais I = Essais et écrits de combat, I, textes présentés et annotés par Yves Bridel, Jacques 

Chabot et Joseph Jurt sous la direction de Michel Estève, Paris, Gallimard, 1997  
 
Bibliographie 
 
Sources 
 
Correspondance, recueillie par Albert Béguin ; choisie et présentée par Jean Murray, O.P., 

Tome I (1904-1934), Paris, Plon, 1971 
Correspondance, recueillie par Albert Béguin ; choisie et présentée par Soeur Jean Murray, 

O.P., tome II (1934-1948), Paris, Plon, 1971 

                              
13 Catherine Kerbrat–Orecchioni (1980 : 198) fait observer qu’« en structure profonde, le contenu 

global de tout énoncé se scinde en deux sous-ensembles : son „contenu propositionnel” ou 
„informationnel” […] et sa valeur illocutoire, spécifiable sous la forme d’un marqueur approprié 
(d’assertion [et] d’interrogation) ». 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.19 (2026-02-16 23:32:58 UTC)
BDD-A42 © 2009 Editura Universităţii „Alexandru Ioan Cuza”



 456

Essais et écrits de combat, I, textes présentés et annotés par Yves Bridel, Jacques Chabot et 
Joseph Jurt sous la direction de Michel Estève, Paris, Gallimard, 1997 

Essais et écrits de combat, II, textes établis, présentés et annotés par Yves Bridel, Jacques 
Chabot, Michel Estève, François Frison, Pierre Gille, Joseph Jurt et Hubert Sarrazin, 
sous la direction de Michel Estève, Paris, Gallimard, 1997 

 
Références 
 
Albérès, R. M., 1969, L’Aventure intellectuelle du XX-ème siècle. Panorama des littératures 

européennes, Albin Michel, Paris 
Barthes, Roland, 2000, Le plaisir du texte précédé de Variations sur l’écriture, Seuil, Paris 
Béguin,  Albert, 1968, Bernanos par lui même, Seuil, Paris  
Blanchot, Maurice, 1981, De Kafka à Kafka, Gallimard, Paris 
Boisdeffre, Pierre, 1963, Métamorphoses de la littérature, Alsatia, Paris 
Bridel, Yves, 1966, L’esprit d’enfance dans l’œuvre romanesque de Georges Bernanos, 

Thèse présentée à la Faculté des Lettres de l’Université de Lausanne pour obtenir le 
grade de Docteur ès lettres, Letttres Modernes Minard, Paris 

Chabot, Jacques, 1994, Bernanos : le rêve et l’action, Recueil d’articles présentés par J. 
Chabot, Publications de l’Université de Provence 

Estève, Michel, 1959, Le sens de l’amour dans les romans de Bernanos, Lettres Modernes 
Minard, Paris 

Gille, Pierre, 1984, Bernanos et l’angoisse. Étude de l’œuvre romanesque, Presses 
Universitaires de Nancy, Nancy 

Gosselin, Monique,  1979, L’écriture du surnaturel dans l’œuvre romanesque de G. 
Bernanos, tome I et II, Thèse présentée devant l’Université de Paris III le 7 novembre 
1977, Paris, Lille, Atelier reproduction des thèses, Université de Lille III, Diffusion 
Librairie Honore Champion 7, Quai Malaquais 

Gosselin,  Monique, « Bernanos, témoin de l’autre côté de la vie » in Pierrette Renard, 
Georges Bernanos, témoin, 1994, Presses Universitaires du Mirail, Toulouse 

Guénon, Denis, « Les fonctions narratives dans Les Grands cimetières sous la lune » In 
Max Milner, 1972, Bernanos, Plon, Paris, p. 441-453. 

Heinich, Nathalie, 2000, Être écrivain, création et identité, Éditions La Découverte, Paris 
Kerbrat-Orecchioni, Catherine, 1980, L’énonciation de la subjectivité dans le langage, 

Librairie Armand Colin, Paris 
Max Milner, 1972,  Bernanos, Plon, Paris 
Mauriac, François, 1928, Le Roman, L’Artisan du livre, Paris 
Mounier, Emmanuel, 1953, Malraux, Camus, Sartre, Bernanos. L’espoir des désespérés, 

Seuil, Paris 
Not, André, 1990, Les dialogues dans l’œuvre de Bernanos, Editions Universitaires du Sud, 

Toulouse  
Raimond, Michel, 1988, Le Roman, Paris, Armand Colin 
Ricœur, Paul, 1990, Soi-même comme un autre, Paris, Éditions du Seuil 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.19 (2026-02-16 23:32:58 UTC)
BDD-A42 © 2009 Editura Universităţii „Alexandru Ioan Cuza”



 

 457

Simon, Pierre-Henri, 1957, La littérature du péché et de la grâce ; essai sur la constitution 
d’une littérature chrétienne depuis 1880, «Je sais – je crois », Encyclopédie du 
catholique au XX-ème siècle ; Onzième partie : Les Lettres Chrétiennes, Paris, Librairie 
Arthème Fayard 

Zeraffa, Michel, 1971, Personne et personnage ; Le romanesque des années 1920 aux 
années 1950, Paris, Éditions Klincsieck 

Zeraffa, Michel, 1971, Roman et société, Presses Universitaires de France, Vendôme 
 
 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.19 (2026-02-16 23:32:58 UTC)
BDD-A42 © 2009 Editura Universităţii „Alexandru Ioan Cuza”

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

http://www.tcpdf.org

