
 

 405

Despre religie şi limbă 

Daniela DOBOŞ 

Given the fact that religious experience is closely connected to language, since 
both language and religion are crucial elements in the shaping up of individual 
identities, the paper analyses several possible connections between language and 
religion, in order to deal more at length with religious language. Religious 
language can be analysed from several points of view, among which the symbolic, 
the narrative and the anthropological. The paper discusses mainly the notion of 
religious language as narrative, based on recent research in the field. 

 
Din Geneză, prima carte a Bibliei, aflăm că Adam ştia „să citească” imediat 

după ce a fost creat, avînd în vedere faptul că a primit deîndată o sarcină, şi anume 
să dea nume animalelor, şi astfel să inventeze o parte a limbajului. Totuşi putem 
deduce că limbajul a apărut înaintea lui Adam, căci primul eveniment din Biblie, în 
zorii primei zile, este rostirea lui Dumnezeu, „Să fie lumină!”. Este deci limpede 
că Dumnezeu deţinea limbajul de la început. Capacitatea limbajului şi aceea de a 
numi sînt prezentate în naraţiunea Bibliei ca fiind specific umane. 

Experienţa religioasă se află deci în strînsă legătură cu limbajul; atît limbajul cît 
şi religia sînt elemente cruciale în definirea identităţii individuale. Relaţia strînsă 
dintre limbă şi credinţa religioasă caracterizează întreaga istorie a culturii. În 
decursul istoriei sale, studiul religiei a investit noţiunea originilor şi a istorisirilor 
cu privire la origini, primordiale ori istorice, religioase ori academice, adevărate ori 
legendare, filogenetice ori ontogenetice, cu o formidabilă forţă revelatoare (vezi 
Eliade 1959; 1969; Masuzawa 1993). Cercetătorii religiei au căutat şi continuă să 
caute explicaţii fundamentale pentru totalitatea şi sensul fenomenului. 

Astfel, sociologul şi antropologul francez Emile Durkheim, unul dintre 
fondatorii sociologiei religiei şi precursor al structuralismului lingvistic datorită 
faptului că a influenţat opera lui Saussure, considera religia o experienţă colectivă 
şi un simbol al ordinii sociale („Dumnezeu este societatea”), dar şi un fapt 
inevitabil, ca şi societatea. După Durkheim, religia reprezintă modul în care 
individul îşi află locul în societate, iar în The Elementary Forms of the Religious 
Life (1912) stabileşte patru funcţii ale acesteia: disciplinară (impune şi 
administrează disciplină); coezivă (uneşte indivizii); vitalizantă (vitalizează 
spiritul) şi euforică (induce o stare de bine şi de încredere). Durkheim a avansat 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.19 (2026-02-16 23:32:58 UTC)
BDD-A38 © 2009 Editura Universităţii „Alexandru Ioan Cuza”



 406

prin urmare motivaţia sociologică a religiei ca expresie a vieţii colective şi liant 
social. 

Pentru Kierkegaard, credinţa este cea mai înaltă virtute umană. După filosoful 
britanic Wittgenstein, atunci cînd vorbeşte despre religie, persoana religioasă 
foloseşte o formă unică a limbii; ideile şi conceptele celui care crede nu pot fi 
înţelese de cineva care nu participă în acelaşi „joc al limbii” ori formă de viaţă, iar 
principiile limbajului religiei nu pot fi comparate cu acelea ale altui limbaj, de 
exemplu ştiinţa. Opiniile lui Wittgenstein sînt împărtăşite şi de filosoful american 
Norman Malcolm. Marx, pe de altă parte, considera că abordările hermeneutice ale 
culturii subliniază preocupările comune ale omenirii, care îşi află expresia în 
simbolismul cultural; astfel, el considera că religia exprimă îndoieli şi nelinişti 
metafizice. 

Teologul american Paul van Buren, în The Edges of Language, sugerează că 
credincioşii explorează limitele semnificaţiei în încercarea de a se exprima în mod 
avizat în privinţa realităţilor spirituale. Fizicianul german Werner Heisenberg, în 
Physics and Philosophy, scrie că religia şi ştiinţa sînt compatibile, deoarece se 
adresează unor aspecte diferite ale realităţii – ştiinţa operează cu lumea materială 
obiectivă, pe cînd religia operează în universul valorilor; ştiinţa este baza 
tehnologiei, pe cînd religia reprezintă baza eticii. De aceea, conflctul dintre ştiinţă 
şi religie, datînd din secolul al XVIII-lea, spune Heisenberg, se bazează pe o 
confuzie a respectivelor parabole. În The World as I See It (1949: 24-26), Albert 
Einstein scrie că sentimentul cosmic religios (denumirea sa pentru concepţia 
antropomorfică a divinităţii) reprezintă motivaţia cea mai puternică şi mai nobilă a 
cercetării ştiinţifice. Pe de altă parte, funcţia principală a artei şi a ştiinţei, după 
Einstein, este aceea de a trezi şi de a întreţine acest sentiment în cei care sînt 
receptivi la el. 

Mircea Eliade, printre alţi cercetători, a speculat cu privire la originea religiei. 
Într-un volum recent, Religion Explained, Pascal Boyer găseşte nesatisfăcătoare 
ipotezele avansate de raţionalişti şi avansează teoria conform căreia religia este 
rezultatul unor mecanisme psihologice care caracterizează creierul uman în mod 
normal. Aceleaşi sisteme ale creierului care sînt utilizate pentru a explica 
fenomenele cotidiene generează în acelaşi timp  credinţa în fiinţe şi influenţe 
invizibile, spune Boyer, care citează din abundenţă argumente antropologice. 
Aceeaşi opinie apare şi la antropologul britanic E. B. Tylor, pentru care religia s-a 
născut dintr-un gen de mecanism de proiecţie psihologică – „omul primitiv a 
modelat fiinţele spirituale conform ideii pe care o are despre propriul său suflet”. 

Cercetările arată că există multe asemănări între ideile religioase aparţinînd unor 
culturi foarte diferite, separate de distanţe considerabile. În cazul lui Boyer, 
explicaţia rezidă în faptul că creierul uman are pretutindeni aceeaşi structură, 
funcţionînd în acelaşi mod. C.G. Jung a ajuns anterior pe alte căi la aceleaşi 
concluzii, atunci cînd a formulat teoria arhetipurilor. Dacă arhetipurile au fost 
uneori criticate ca fiind lipsite de fundament ştiinţific, recent aceleaşi idei au fost 
reinterpretate în sens biologic. Stevens (1990) consideră arhetipurile modele 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.19 (2026-02-16 23:32:58 UTC)
BDD-A38 © 2009 Editura Universităţii „Alexandru Ioan Cuza”



 

 407

genetice funcţionale analoage instinctelor animale. Versiunea arhetipurilor din 
teoria lui Stevens implică ideea conform căreia religia aparţine în mod structural 
creierului uman. 

În Before the Dawn (2006), Nicholas Wade arată că după apariţia limbajului, 
înşelătoria a devenit o problemă socială, iar religia a devenit din acest motiv o 
necesitate, sub forma unui ansamblu de credinţe, istorii şi ritualuri comune care 
aveau capacitatea de a crea solidaritate de grup şi de a impune norme de 
comportament. 

În această lucrare doresc însă să mă refer la religie din perspectivă lingvistică. 
Limba în care se exprimă religia a constituit şi ea subiectul a numeroase cercetări. 
Reputatul lingvist britanic David Crystal (1995: 371) prezintă limbajul religiei 
drept cea mai distinctivă varietate a limbii engleze. După Crystal, acest limbaj este 
conştient retrospectiv, deoarece tinde mereu înapoi înspre origini; conştient 
prescriptiv, preocupat cu probleme de doctrină şi identitate, textuale şi rituale; dar 
şi conştient, imaginativ şi examinativ, deoarece indivizii răspund, fiecare în modul 
său personal, la doctrina religioasă, existînd o gamă largă de manifestări religioase, 
unele structurate şi altele imprevizibile, unele volubile şi altele fără cuvinte. Este 
important să precizăm faptul că religiile care au încurajat traducerea textelor sacre 
au contribuit în mare măsură la dezvoltarea şi utilizarea în formă scrisă a multora 
dintre limbile lumii. Procesul de standardizare a unor limbi europene mici precum 
limba bascilor ori velşa a început în contextul în care acestea au început să fie 
folosite în forma scrisă a catehismelor (Martí et al. 2005: 191). 

Paul Tillich, în Systematic Theology şi Dynamics of Faith, discută natura 
simbolică a limbajului religiei. După Tillich (1993), „credinţa religioasă, care este 
acea stare a cărei preocupare fundamentală o constituie esenţa lucrurilor, se poate 
exprima doar în limbaj simbolic”. Simbolul se bazează pe esenţă, iar simbolul 
fundamental al preocupărilor noastre esenţiale este Dumnezeu. Tillich (1963) 
consideră că simbolul conţine adevăr; orice simbol tinde spre infinitul pe care îl 
simbolizează, dar şi spre finitul prin care simbolizează, find deci finit-infinit: 
„[simbolul] constrînge infinitul în entităţi finite şi înalţă şi deschide entităţile finite 
către divin”. 

Pentru M. Eliade, calea de acces către experienţa sensului ultim este studiul 
limbajului spiritual, iar în această privinţă Eliade preferă şi el simbolul ca esenţă a 
realităţii. Prin simbol, conştiinţa se identifică cu obiectul care trebuie cunoscut. Nae 
Ionescu (1928; 1991: 141) consideră că limbajul simbolic „este un limbaj 
esenţialmente analog sau o realitate esenţială, analogă realităţii pe care o exprimă”. 
Eliade consideră că simbolul este un obiect esenţial al inteligenţei, al cărui sens 
este acela „de a îl integra continuu pe individ într-o ordine care îl transcende” 
(Eliade 1939; 1994: 107; apud Dancă 2002: 76-77). Simbolismul este într-adevăr 
esenţial în interpretarea limbajului religios, iar metafora sporeşte sensul istorisirilor 
care reprezintă filosofia spirituală religioasă. 

Legăturile dintre religie şi limbă sînt însă multiple şi variate. Lingvistul 
american Noam Chomsky (1972), de pildă, afirmă că există numeroase asemănări 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.19 (2026-02-16 23:32:58 UTC)
BDD-A38 © 2009 Editura Universităţii „Alexandru Ioan Cuza”



 408

structurale între diversele limbi, asemănări care indică existenţa unei Gramatici 
Universale, şi că regulile gramaticii fac parte din structura creierului uman. Dacă 
acest fapt corespunde realităţii, oare nu se poate spune acelaşi lucru şi cu privire la 
religie? După cum am arătat anterior, cercetători contemporani (a se vedea Boyer), 
au ajuns la concluzii similare. Pe de altă parte, Terrence Deacon, în cartea sa The 
Symbolic Species (1997), respinge teoria chomskyană, propunînd ipoteza conform 
căreia limbile evoluează într-un fel de relaţie simbiotică cu mintea umană. Se poate 
însă afirma că teoria lui Deacon cu privire la limbi are elemente comune cu religia.  
După Deacon, limbile naturale au evoluat astfel încît copiii sau minţile imature le 
pot învăţa cu uşurinţă. Acelaşi lucru se poate afirma şi cu privire la religie. Matei 
(18, 3) spune: „...dacă nu vă veţi întoarce şi nu veţi deveni asemenea copiilor, nu 
veţi intra în împărăţia cerurilor”. Drept argumente în favoarea afirmaţiei anterioare, 
se poate aminti, de exemplu, că abilitatea copiilor de a învăţa limbi este, după cum 
se ştie, diferită de cea a adulţilor, însă copiii învaţă religia în mod similar, de obicei 
de la mamă, iar religia astfel învăţată este diferită de cea adoptată mai tîrziu prin 
convertire. În plus, convingerile religioase deprinse în copilărie dispar cu 
dificultate, după cum şi limba maternă rezistă mult mai bine decît limbile străine 
învăţate mai tîrziu. 

Deacon subliniază faptul că limbile nu sînt statice, ci evoluează în decursul 
timpului, asemenea organismelor vii. Acelaşi lucru se poate afirma şi în privinţa 
religiei. După Deacon, „Atunci cînd limba se transmite de la o generaţie la alta, 
vocabularul şi regulile sintactice tind să se modifice prin erori de transmisie, prin 
creativitatea activă a utilizatorilor, şi prin influenţa altor limbi”. În cele din urmă 
cuvintele, frazeologia şi sintaxa vor diferi în mod atît de radical încît amestecul 
celor două va deveni imposibil fără a se evita confuzia. Prin analogie cu evoluţia 
biologică, diferitele varietăţi ale unei limbi ancestrale comune vor fi atît de diferite 
între ele, încît vor deveni incompatibile din punct de vedere reproductiv. 

În cazul religiei, printr-un proces similar, creştinismul a evoluat din iudaism. În 
fine, după cum sugerează Campbell (2008), este posibil ca religia şi limbajul să-şi 
afle origini comune la începuturile conştiinţei umane moderne. Cercetătorii 
opinează că a existat un salt calitativ al conştiinţei umane cu aproximativ 50.000 de 
ani în urmă, atunci cînd uneltele au devenit mai complexe şi au apărut primele 
picturi rupestre în peşterile din Franţa şi Spania. Scopul acestor picturi nu este încă 
cunoscut, dar se presupune că aveau o semnificaţie religioasă ori mistică. Originile 
limbajului sînt şi ele necunoscute, dar se presupune că acestea au fost 
contemporane cu picturile rupestre. Dacă este aşa, se poate concluziona că limbajul 
şi religia s-au aflat în legătură de la începuturi. 

Anthony Campbell (2008; Ackroyd & Evans 2008) arată că originile religiei se 
află nu în credinţă, ci în naraţiune: religiile încep prin naraţiune, în timp ce credinţa 
apare mai tîrziu, fiind deci o evoluţie scundară. Naraţiunea/ narativitatea este un 
element fundamental al culturii umane, fiind astăzi considerată un metacod şi unul 
din universaliile umane, adică un mod fundamental al cunoaşterii. Structura 
textului narativ cuprinde introducere, situaţie iniţială, complicare, evaluare, 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.19 (2026-02-16 23:32:58 UTC)
BDD-A38 © 2009 Editura Universităţii „Alexandru Ioan Cuza”



 

 409

rezolvare, situaţie finală şi morală. Cicero stabileşte ca reguli ale naraţiunii 
concizia, claritatea şi veridicitatea, la care clasicii adaugă şi interesul.  

Naraţiunea este „o modalitate fundamentală de organizare a experienţei umane 
şi un instrument de construcţie a modelelor realităţii” (Herman 2002); un mod de 
raţionament care relaţionează concretul şi particularul în contrast cu abstractul şi 
generalul (Bruner 1986); naraţiunea creează şi transmite tradiţiile culturale, 
construind totodată valorile care definesc identitatea culturală; naraţiunea este un 
instrument al ideologiei dominante şi al puterii (Foucault 1978); un tipar în care se 
nasc şi se păstrează amintirile – depozitară a cunoştinţelor practice, mai ale în 
culturile orale (Schaeffer 1999). 

Naraţiunea se află în centrul tuturor religiilor fiind şi element component al 
acestora, iar naraţiunea religioasă poate fi analizată prin metoda analizei textuale, a 
hermeneuticii, lingvisticii, semioticii, ş.a.Vechiul Testament este în mare parte o 
mare colecţie de povestiri, ca şi Noul Testament. Cristos însuşi a folosit naraţiunea 
sub forma parabolei, una dintre cele mai simple forme ale naraţiunii, pentru a se 
face înţeles ( a se vedea, în acest sens, Matei 13: 34; Marcu 4: 33).  În Luca 8: 10b 
Cristos le spune discipolilor: „...celorlalţi [li se vorbeşte] în parabole [...] pentru ca 
văzînd să nu vadă, şi auzind să nu înţeleagă”. 

Prin parabole Cristos nu a creat un nou gen literar, căci parabolele aveau deja o 
tradiţie îndelungată în lumea mediteraneană, unde erau utilizate de retoricieni şi 
filosofi precum Socrate şi Aristotel, şi în Israel, unde erau rostite de profeţi şi 
înţelepţi. Scopul parabolelor este de a provoca imaginaţia şi curiozitatea, de a-l face 
pe cel care ascultă să reflecteze pentru a înţelege, pentru ca învăţătura să rămînă în 
memorie (Boucher 1981). Termenul grecesc parabolé traduce termenul ebraic mai 
general mashal, care include printre sensuri ’a reprezenta’ şi ’a fi asemenea’, 
referindu-se în acelaşi timp la o gamă largă de forme literare bazate pe limbajul 
figurativ. Există o tradiţie îndelungată a interpretării parabolelor. Recent însă, 
Adolf Jülicher respinge interpretările alegorice medievale, sugerînd că parabolele 
au fost menite să susţină o singură morală, în timp ce alţi teoreticieni tind să 
interpreteze parabolele drept literatură în detrimentul interpretărilor istorice (vezi 
Bailey 1998).  

Revenind la Campbell, acesta sugerează că creştinismul, mai mult decît oricare 
altă religie, se bazează pe naraţiune. Creştinismul are la bază o povestire care 
începe cu Geneza şi cu Adam şi Eva, care au lăsat drept moştenire urmaşilor 
păcatul originar. Oamenii aveau deci nevoie să fie răscumpăraţi, deoarece 
Dumnezeu l-a trimis pe Fiul Său pe pămînt pentru sacrificiul suprem, mit care pare 
a-şi avea originea la Sfîntul Augustin. Într-adevăr, în absenţa acestei povestiri, 
creştinismul probabil nu ar exista. Celelalte religii sînt şi ele pătrunse de naraţiune. 
Este însă important de precizat că naraţiunea biblică, de pildă, este dublată de o 
morală teologică specifică, iar limbajul figurativ are un rol semnificativ. 

După Campbell, faptul că religiile se bazează în primul rînd pe naraţiune 
explică într-o mare măsură şi influenţa extrem de puternică pe care o au religiile 
asupra societăţii umane. Povestirile afectează psihicul uman la nivel emoţional mai 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.19 (2026-02-16 23:32:58 UTC)
BDD-A38 © 2009 Editura Universităţii „Alexandru Ioan Cuza”



 410

degrabă decît intelectual, iar povestirea îşi află locul în chiar natura fiinţei umane, 
fapt dovedit de cea mai veche literatură cunoscută, care este narativă (Iliada, 
Odiseea, Epopeea lui Ghilgameş). Motivaţia naraţiunii este căutarea sensului; prin 
povestire oamenii îşi organizează şi dau sens vieţii. Ele ne eliberează de simpla 
facticitate, plasîndu-ne în universul simbolic inventat al înţelesurilor, în «reţele de 
semnificaţii», după cum scrie Geertz (1973). „A crea o frază înseamnă a constitui 
realitatea”, scrie Peckham (1962). 

O analiză fie chiar sumară a naraţiunii din Vechiul Testament indică faptul că 
aceasta este extrem de complexă. Naraţiunea teologică este selectivă şi 
semnificativă, în timp ce naraţiunea istorică est incompletă, completîndu-se prin 
revelaţii ulterioare cu paradigme tematice şi motive. Există de asemenea naraţiune 
în naraţiune (Abraham, în Gen. 12-25), în timp ce naraţiunile independente nu sînt 
auto-interpretative, ci se află în legătură cu argumentul cărţii. De fapt, Vechiul 
Testament uimeşte probabil în primul rînd prin varietatea genurilor – legendă 
(Geneza 1-9); naraţiune (Samuel 1şi 2; Regii 1 şi 2), genealogie (Cronicile 1-9); 
versuri profetice (Isaia), versuri liturgice (Psalmii), legi şi regulamente (Exodul 20-
40; Leviticul; Deuteronomul); maxime (Proverbele), poezie de dragoste (Cîntarea 
Cîntărilor) şi apocalipsă (Daniel 7-12). Dincolo de naraţiune, trebuie amintit, 
limbajul biblic conţine şi alte elemente de interes lingvistic. Un fragment al 
Genezei, de pildă, conţine comentariul biblic asupra unei proprietăţi esenţiale a 
limbii – aceea de a numi, precum şi  noţiunea conform căreia a numi echivalează 
cu un act de dominaţie. 

Naraţiunea biblică poate fi subsumată celor trei nivele: cel superior, unde 
Dumnezeu îşi desfăşoară planul universal prin Creaţie; cel median, centrat asupra 
Israelului; şi cel inferior, care include naraţiunile individuale care le compun pe 
cele superioare (Fee şi Stuart 1993: 80). Principalul protagonist al naraţiunii 
biblice, care nu este alegorică, este Dumnezeu. Fee & Stuart insistă asupra faptului 
că aceste naraţiuni sînt de asemenea selective şi incomplete – „[naraţiunile] nu au 
fost scrise pentru a răspunde la toate întrebările noastre teologice”. 

Unii teoreticieni, cu excepţia postmoderniştilor, consideră naraţiunea biblică 
„metanaraţiune”, adică naraţiune despre Dumnezeu. După C. Wright (2006), de 
pildă, metanaraţiunea biblică exprimă o concepţie asupra lumii. Postmodernismul, 
după cum spune Lyotard, poate fi simplu definit drept negarea metanaraţiunii. 
Cristos împreună cu primii credincioşi credeau în metanaraţiune; aceştia din urmă 
au înţeles că scrierile apostolilor  le completează pe cele divine, avînd deci 
autoritate, şi au început să le numească „scripturi”.  

Relaţia dintre religie şi limbaj/limbă include şi problema referitoare la 
prioritatea cronologică, şi anume dacă religia este anterioară limbajului, iar aceasta 
este o problemă amplu disputată – dacă oamenii au nutrit sau pus în practică 
sentimente religioase mai înainte de a vorbi despre acestea. Deocamdată, 
cunoştinţele umane cu privire la originea religiei şi a limbajului sînt insuficiente 
pentru a putea răspunde la această întrebare. Dealtfel, Noul Testament vorbeşte şi 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.19 (2026-02-16 23:32:58 UTC)
BDD-A38 © 2009 Editura Universităţii „Alexandru Ioan Cuza”



 

 411

el despre originea limbajului şi a limbilor, o problemă, după am arătat, încă 
neelucidată. 

 În privinţa creaţiei limbilor, în Ioan 1, citim : „La început era Cuvîntul/ şi 
Cuvîntul era la Dumnezeu/ şi Cuvîntul era Dumnezeu. /Acesta era la început la 
Dumnezeu/ Toate au luat fiinţă prin el/ şi fără el nu a luat fiinţă/ nimic din ceea ce 
există./ În el era viaţa şi viaţa era lumina oamenilor”. Tripla dimensiune 
(existenţă/ relaţie/ predicaţie) din primele versete subliniază sensul special al 
Cuvîntului, calitatea sa pluridimensională, şi deci varietatea aspectelor care sînt 
ignorate în limbajul comun. În plus, referinţa pronumelor din versetele 3 şi 4 nu 
este clară – Dumnezeu sau Cuvîntul? Aşadar, Dumnezeu şi Cuvîntul, ca şi lumina 
şi viaţa, sînt indivizibile;  iar apoi „[Cuvîntul] era lumina adevărată/ care, venind 
în lume, luminează pe orice om./ Era în lume/ şi lumea a luat fiinţă prin el”. 
Dealtfel, în episodul Creaţiei aşa cum apare el la majoritatea religiilor, Cuvîntul se 
află în strînsă legătură cu Creatorul. Cuvîntul are puteri mistice care îl ridică ab 
initio deasupra tuturor celorlalte lucruri. 

Reflecţiile privitoare la semnificaţia sintagmei „La început era Cuvîntul” au o 
tradiţie îndelungată în filosofia greacă. La Heraclit, desemnează pricipiul ordinii 
raţionale, în timp ce pentru stoici desemna pricipiul raţiunii divine, din care 
izvorăsc toate lucrurile. Ioan afirmă că logos –ul îl reprezintă pe Dumnezeu, 
întrupat fiind în Cristos. 

În Geneză 1: 3 citim „Dumnezeu a spus: „Să fie lumină!”. Astfel, Creaţia a 
devenit realitate printr-un act de vorbire. Mai tîrziu, după cum ştim, Dumnezeu s-a 
adresat omului pentru prima dată. Nu se ştie în ce limbă s-a adresat Dumnezeu 
oamenilor, însă tradiţia consideră că aceasta era de fapt revelaţie interioară, prin 
care Dumnezeu se exprimă prin fenomene conexe (Eco 2002: 13). Creaţia se referă 
dealtfel în mod explicit la tema limbilor în general. Astfel, Vechiul Testament  
(Geneza 11) vorbeşte despre începuturi, cînd „Tot pămîntul avea o singură limbă 
şi aceleaşi cuvinte”, iar Proverbele 18: 21 arată că „Moartea şi viaţa sînt în 
puterea limbii;/ oricine o iubeşte, îi va mînca roadele”. Aceasta poate fi 
interpretată ca o paradigmă a rolului limbii:  în lumea înţelepciunii, rodul este al 
celor care iubesc limba. Comentarii cu privire la semnificaţia limbii se află şi în 
Matei 12: 36 : „...în ziua judecăţii oamenii vor da seama de orice cuvînt nelalocul 
lui pe care l-ar fi spus./ Căci după cuvintele tale vei fi îndreptăţit şi după cuvintele 
tale vei fi condamnat”.  

Dealtfel perspectiva antropologică rămîne în continuare interesantă, aşa cum 
apare aceasta, de pildă, în opera unor mari scriitori creştini. Unul dintre cei mai 
interesanţi se dovedeşte a fi J.R.R. Tolkien, creştin catolic şi profesor de engleză 
veche la Oxford ( a se vedea Pearce 1998). Romanul său Stăpînul inelelor, plasat de 
Christianity Today printre cele mai importante cărţi creştine ale secolului al XX-lea, 
ascunde, printre multe elemente anglo-saxone, un adevăr antropologic, anume  că 
omul a fost creat după chipul lui Dumnezeu. Dealtfel, într-o scrisoare din 1953 
Tolkien se referea la Stăpînul inelelor drept „o operă fundamental religioasă şi 
catolică”. „Ca chip al lui Dumnezeu, el este capabil să subcreeze o Lume 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.19 (2026-02-16 23:32:58 UTC)
BDD-A38 © 2009 Editura Universităţii „Alexandru Ioan Cuza”



 412

Secundară, apelînd la imaginaţia sa” (Dancă 2005: 285), capacitate numită de 
Tolkien mitopoiesi.  

Stăpînul inelelor este o carte profund melancolică, care nu induce însă 
descurajare ori blazare. Unul dintre mesajele acesteia este, fără îndoială, acela de 
încredere fermă în Bine şi Adevăr şi în şansa mîntuirii care nu este pierdută. 
Scrierile lui Tolkien, precum şi cele ale prietenilor săi din Oxfordul interbelic, C.S. 
Lewis, Charles Williams şi Owen Barfield, contribuie la introducerea omului 
profan în dimensiunea religioasă, favorizînd legătura cu transcendenţa şi sacrul. 
C.S. Lewis ne asigură că „dacă vei continua să-l iubeşti pe Isus, nimic rău nu ţi se 
va putea întîmpla”. 

În chip de concluzie, să ne reamintim pur şi simplu că toate limbile sînt un dar 
de la Dumnezeu, cu atît mai mult cu cît lingvistica nu poate încă explica în mod 
convingător ce anume a dus la extraordinara diversificare care există în prezent. 

 
Bibliografie 
 
Ackroyd, P.R. and C.F. Evans, 2008, The Cambridge History of The Bible. From 

Beginnings To Jerome, Cambridge University Press  
Bailey, Mark L, 1998, ‘Guidelines for Interpreting Jesus’ Parables’. Bibliotheca Sacra 155 

(Jan.-Mar. 1998), 29-38  
 http://faculty.gordon.edu/hu/bi/Ted_Hildebrandt/NTArticles/BSac-NT/Bailey  
Boucher, Madeleine, 1981, The Parables. Wilmington, DE M. Glazier 
Boyer, Pascal, 2001, Religion Explained: The Human Instincts that Fashion Gods, Spirits 

and Ancestors. William Heinemann, London 
Bruner, Jerome, 1986, Actual Minds, Possible Worlds, Harvard University Press, 

Cambridge 
Campbell, Anthony, 2008, Totality Beliefs and the Religious Imagination, Lulu, New York  
Chomsky, Noam, 1972, Language and Mind, Pantheon, New York  
Coogan, Michael D., 2008, The Old Testament. A Very Short Introduction, Oxford 

University Press 
Crystal, David, 1995, The Cambridge Encyclopedia of the English Language, Cambridge 

Unversity Press 
Dancă, Wilhelm, 2002, Fascinaţia sacrului: de la Mircea Eliade la papa Ioan Paul al II-

lea, Sapientia, Iaşi  
Dancă, Wilhelm, 2005, Fascinaţia adevărului: de la Toma de Aquino la Anton Durcovici, 

Sapientia, Iaşi  
Deacon, Terrence, 1997, The Symbolic Species: The Co-evolution of Language with the 

Human Brain, The Penguin Press 
Durkheim, Emile, 1912/ 1965, The Elementary Forms of the Religious Life (transl. by 

Joseph Swain), The Free Press, London 
Eco, Umberto, 2002, În căutarea limbii perfecte, traducere de Dragoş Cojocaru, Polirom, 

Iaşi 
Einstein, Albert, 1949, The World As I See It, Philosophical Library, New York 
Eliade, Mircea, 1939/ 1994, Fragmentarium, Humanitas, Bucureşti 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.19 (2026-02-16 23:32:58 UTC)
BDD-A38 © 2009 Editura Universităţii „Alexandru Ioan Cuza”



 

 413

Eliade, Mircea, 1959, The Sacred and the Profane: The Nature of Religion (transl. by 
Willard Trask), Harcourt Brace & World, New York 

Eliade, Mircea,1969, ’The quest for the origin of religion’ in The Quest. History and   
Meaning in Religion, Chicago University Press 

Fee, Gordon, Douglas Stuart, 1993, How to Read The Bible for All Its Worth, Zondervan, 
Grand Rapids, MI. 

Foucault, Michel, 1978, The History of Sexuality, translation by Robert Hurley, Random 
House, New York 

Geertz, Clifford, 1973, The Interpretation of Cultures, Basic Books, New York 
Herman, David, 2002, Story Logic: Problems and Possibilities of Narrative, University of 

Nebraska Press, Lincoln 
Heisenberg, Werner, 2007, Physics and Philosophy: The Evolution of Modern Science, 

Harper Perennial, New York 
Hinnels, John R. (ed.), 2005, The Routledge Companion to the Study of Religion, 

Routledge, London 
Ionescu, Nae, 1928/ 1991, Curs de metafizică. Humanitas, Bucureşti 
Janson, Tore, 2002, Speak. A Short History of Languages, Oxford University Press 
Jülicher, Adolf, 1963, Die Gleichnisreden Jesu, Wissenschaftliche, Darmstadt  
Martí, Fèlix et al., 2005, Words and Worlds. World Languages Review, UNESCO ETXEA, 

Clevedon Multilingual Matters 
Masuzawa, Tomoko, 1993, In Search of Dreamtime: The Quest for the Origin of Religion, 

Chicago University Press 
Mawson, T. J., 2005, Belief in God. An Introduction to the Philosophy of Religion, 

Clarendon, Oxford 
Pearce, Joseph, 1998, Tolkien: Man and Myth.A Literary Life, HarperCollins, London  
Pekham, Morse, 1962, Beyond the Tragic Vision: The Quest for Identity in the Nineteenth 

Century, Brazilier, New York 
Schaeffer, Jean-Marie, 1999, Pourquoi la fiction, Seiul, Paris 
Stevens, Anthony.,1990, On Jung, Routledge, London 
Tillich, Paul, 1963, ’Dynamics of Faith’ in Sidney Hook (ed). Religious Experience and 

Truth, New York University Press. 
Tillich, Paul, 1993, ’Systematic Theology’ in John H. Hick (ed). Philosophy of Religion, 

Prentice Hall, New Delhi 
Van Buren, Paul M, 1972, The Edges of Language, Macmillan, New York 
Wade, Nicholas, 2006, Before the Dawn: Recovering the Lost History of Our Ancestors, 

Penguin Books, New York 
Wright, Christopher N.T., 2006, The Mission of God: Unlocking the Bible's Grand 

Narrative, Inter-varsity Press 
Noul Testament, 2002, traducere, introduceri şi note pr. Alois Bulai şi pr. Anton Budău, 

Sapientia, Iaşi 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.19 (2026-02-16 23:32:58 UTC)
BDD-A38 © 2009 Editura Universităţii „Alexandru Ioan Cuza”

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

http://www.tcpdf.org

