
 

 389

Ortodocşii şi Cartea Sfîntă 

Elena ENE D-VASILESCU 

This paper attempts to contribute to the elimination of the misunderstanding 
that the Orthodox do not read their Sacred Book critically. It will be shown here 
that in fact they do. Also the method used in such an endeavour will be discussed. 
The Orthodox understanding is that the Bible ‘speaks’ to persons and communities 
according to their particular needs. While arguing this, the paper will also touch 
on the role of tradition in interpreting this fundamental book of Christianity. 

 
Cea mai răspîndită percepţie a celor ce sînt în afara creştinătăţii ortodoxe cu 

privire la atitudinea membrilor acesteia faţă de Biblie este că ei nu o citesc (dacă o 
fac în vreun fel) critic. Lucrarea încearcă să răspundă acestei lipse de înţelegere şi 
să o combată. În timp ce face aceasta, o să se refere şi la rolul tradiţiei în 
interpretarea Cărţii Sfinte; o să discute, de asemenea, metoda folosită într-o astfel 
de abordare critică. Prin ‘abordare critică’ nu înţeleg ‘aducerea de critici’ la adresa 
cărţii fundamentale a creştinismului, ci înţelegerea faptului că, sub îndrumare 
duhovnicească, oamenii pot descoperi că Biblia ‘vorbeşte’ atât comuniţătii ca 
întreg, cât şi fiecăruia în parte, în funcţie de nevoile sale şi că aceasta nu este un set 
de reguli imuabile şi in-actuale. Ea nu se adresează doar oamenilor din vremea în 
care a fost scrisă, ci este o carte ‘vie’. 

În acest context trebuie să încep prin a arăta că creştinii ortodocşi înteleg că 
Noul şi Vechiul Testament constituie un întreg. Referindu-se la aceasta John Breck 
[2001: 33, 2003: 24] spune că „Cele două Testamente constituie o mărturie în 
unitate asupre Logosului divin sau a Cuvîntului etern, care a venit în lume să 
lucreze mîntuirea ‘fiilor lui Dumnezeu’ (Ioan 1,12-13; 20-31)”.1  

În plus, această mărturie şi inspiraţia care stă în spatele acesteia trebuie înţelese 
ca fiind integrale sau complete de vreme ce fiecare pasaj al Sfintei Scripturi 
reflectă acelaşi adevăr şi, prin urmare, fiecare pasaj este în stare să clarifice alte 
pasaje care sînt mai obscure.  

 Breck [2001: 9-10 , 2003: 24] aduce două elemente esenţiale în discuţie, şi 
subliniază rolul comunităţii în procesul creativ al citirii Cărţii Sfinte: …Biserica dă 
naştere Scripturilor canonice, în primul rînd scrierilor Noului Testament. De 
                              

1 (Breck 2001: 33, 2003: 24) “The two Testaments constitute a unified witness to the divine Logos 
or eternal Word, who came into the world to work out the salvation of ‘the children of God’ (Jn 1:12-
13; 20-31)”; sublin. sa.  

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.19 (2026-02-16 23:32:58 UTC)
BDD-A36 © 2009 Editura Universităţii „Alexandru Ioan Cuza”



 390

asemenea, Scriptura ebraică este înţeleasă şi interpretată cu referire la Iisus Hristos, 
considerat originea şi împlinirea ei. El este originea Sfintei Scripturi pentru că el 
este Logosul, Cuvîntul fără de moarte al lui Dumnezeu, ce are funcţia de agent al 
creaţiei, şi în acelaşi timp, este ultim conţinut sau referent al proorociilor. El este 
împlinirea Scripturii ebraice, care, la cel mai adînc nivel de semnificaţie, se referă 
la El si la lucrarea Sa mîntuitoare. Hristos oferă sensul adevărat pentru înţelesurile 
tainice ale Legii şi ale Proorocilor.2 

În Ortodoxie interpretatarea Bibliei are loc într-un “cerc hermeneutic” închis, 
ceea ce implică o interacţiune între interpret, care se apropie de textul sfînt “cu 
anumite presupoziţii şi pre-întelegeri”, şi textul înşişi. Motivele care îndeamnă 
oamenii către întîlnirea cu textul sfînt sînt numeroase şi o rezumare a acestora 
înseamnă a spune, cu (Breck 2001: 10, 2003: 25), că:  

Mai simplu, noi abordăm Biblia pentru a dobîndi sau a ne întări credinţa, şi 
totuşi procedăm astfel avînd deja o anumită credinţă ce ne configurează modul de 
lectură a scrierilor biblice. Citind Cuvîntul lui Dumnezeu căutăm un sens şi 
credinţei; totuşi numai prin ochii credinţei putem înţelege cu adevărat Cuvîntul. 
Credinţa e condiţionată de Cuvînt, totuşi interpretarea corectă a Cuvîntului necesită 
credinţă.3 

 De o deosebită importanţă în acest proces este relaţia credincios-duhovnic. 
Duhovnicii sînt de obicei oameni aflaţi într-o stare spirituală înaltă pe care John 
Romanides (1978: 413) o numeşte “stare de iluminare şi purificare”.4 Graţia divină 
îi face capabili să ‘audă’ şi ‘să vadă’ ce înseamnă textul sacru pentru oricare 
credincios care nu a atins aceeaşi ‘stare înaltă’. Mesajul este apoi transmis 
oamenilor care, altfel, cu o înţelegere limitată şi cu multe slăbiciuni, nu ar reuşi să-l 
interpreteze pentru ei înşişi. Treptat şi ‘interpretul’ şi ‘cel căruia i se interpretează’, 
cresc în înţelegere şi, în mod corespunzător, mesajul poate folosi din ce în ce mai 
bine vieţii credinciosului.   

Astăzi există un număr din ce în ce mai mare de cercetători ai Bibliei care 
lucrează în interiorul Ortodoxiei şi sînt implicaţi în studiul critic al Cărţii Sfinte – şi 
care sînt ei înşişi ortodocşi. Mulţi dintre ei lucrează în învăţămînt în Statele Unite 
ale Americii, la Seminarul teologic ortodox Sfîntul Vladimir din Crestwood, NY, la 
                              

2 (Breck 2001: 9-10, 2003: 24)  “It is the Church […] that produces the canonical Scriptures. This 
means in the first place the writings of the New Testament. Yet the Hebrew Scriptures are also to be 
understood and interpreted in relation to Jesus Christ, who is both their source and their fulfillment. 
He is the source because he is the Logos, the eternal Word of God, who serves both as the agent of 
creation and as the ultimate content or referent of the prophetic oracles. And he is the fulfillment of 
the Hebrew Scriptures because at the deepest level of meaning they point forward to him and to his 
saving work. Christ, therefore, provides the true key to the inner meaning of the Law and the 
Prophets.” sublin. sa. 

3 Breck (2001: 10, 2003: 25) “Put simply, we approach the Bible to acquire or deepen our faith, 
yet we do so with a certain level of faith that determines the way we will read the biblical writings. 
We seek understanding and faith through reading God’s Word; yet we can only truly understand that 
Word through eyes of faith. Faith depends on the Word; yet proper interpretation of the Word 
requires faith”.  

4 Romanides (1978: 413); “a state of illumination and purification”; trad. n. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.19 (2026-02-16 23:32:58 UTC)
BDD-A36 © 2009 Editura Universităţii „Alexandru Ioan Cuza”



 

 391

Şcoala de teologie ortodoxă greacă [Holy Cross Greek Orthodox School of 
Theology] din Brookline, MA şi, în Europa, la Institutul de teologie ortodoxă 
Saint-Serge din Paris. Între ei îi putem menţiona pe John Breck5, Paul Nazim 
Tarazi (Tarazi, 1991-96; 1982; 1994), Theodore G. Stylianopoulos (1975, 1991, 
1997), Eugen Pentiuc (2006) şi Boris Bobrinskoy (2003). 

Calea pe care cititorul ajunge de la sensul literal şi istoric la cel spiritual al 
Bibliei este “metoda alegorică”. În timp ce alegoria poate trimite cititorii către 
realităţile transcendente, doar Sfîntul Duh îi face capabili să participe cu adevărat 
la aceste realităţi. Pentru a realiza contemplarea realităţilor inteligibile este 
necesară rugăciunea interioară care este un dar oferit ca un act de dragoste de către 
Duhul Sfînt. „Adevărul şi, prin urmare, sensul, se găsesc în ultimă instanţă doar în 
Dumnezeu. Totuşi înţelegerea noastră asupra acestui adevăr este condiţionată de 
lucrarea Duhului lui Dumnezeu în noi, ce ‘Se roagă pentru noi cu suspine negrăite’ 
(Rm. 8, 26)”6. Rezultă de aici că mijlocul prin care ortodocşii abordează textele 
sfinte îşi are fundamentul în credinţa lor că Evanghelia este inspirată de Dumnezeu. 
Ce înţeleg ei prin aceasta este că atunci cînd primesc mesajul evanghelic oamenii 
cooperează cu Sfîntul Duh care insuflă Scriptura. Sfîntul Pavel susţine aceasta în 2 
Timotei 3:16 şi adaugă că această carte este „de folos spre învăţătură, spre 
mustrare, spre îndreptare, spre înţelepţirea cea întru dreptate”. Oamenii au primit 
Revelaţia şi au scris-o în Evanghelie. Datorită cooperării – sinergiei (synergeia) 
(cf. Stylianopoulos, 1997) – dintre Dumnezeu şi om, este posibil ca textul sacru să 
fie subiect al analizei hermeneutice, dar această analiză nu poate fi întreprinsă de 
un singur om, ci de comunitate, adică de către Biserică. Sfintele taine ale Botezului 
şi Mirungerii fac posibilă această interpretare colectivă’.7 Kallistos Ware (2006: 
235) formulează acestă realitate spunînd că „Dacă creştinii sînt Oamenii Cărţii, nu 
este mai puţin adevărat că Biblia este Cartea Oamenilor”.8 

În privinţa rolului pe care tradiţia îl are în înţelegerea Cărţii sfinte, ortodocşii 
consideră că aceasta a constituit conţinutul original al evangeliilor şi, de asemenea, 
un ghid în înţelegerea acestora de vreme ce ele nu sînt self-explanatorii. Tradiţia 
cuprinde înţelesul oral şi scris transmis de la începuturi ca mărturie văzută şi ca o 
reflectare a tainei hristologice în creştinismul timpuriu. Ea are o valoare 
asemănătoare cu cea a conţinutului Bibliei pentru că a fost scrisă nu numai pe baza 
simplei inspiraţii a autorilor săi, dar, de asemenea, pe baza mărturiilor celor ce au 
fost aproape de Isus în timpul vieţii sale pămîntene, mărturii transmise de la prima 
generaţie de creştini la a doua.  

                              
5 Breck; în plus faţă de cartea citată mai sus, (2001, 2003), a se vedea (1986) şi  (1991). 
6 Breck (2001: 118-119), “Truth, and therefore meaning, is to be found ultimately in God. Yet our 

discernment of the truth depends on the work of the Spirit of God within us, who ‘intercedes for us’ 
(Rom. 8:26)”. 

7 Ware (2006:235). Mitropolitul Kallistos vorbeşte pe larg despre această problemă în (1982: 948-
951). 

8 Ware (2006: 244), “If Christians are People of the Book, it is not less true that the Bible is the 
Book of the People”; trad. n.  

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.19 (2026-02-16 23:32:58 UTC)
BDD-A36 © 2009 Editura Universităţii „Alexandru Ioan Cuza”



 392

De vreme ce Dumnezeu este iubire, omul, care este ‘vehiculul’ prin care 
lucrează Sfîntul Duh, este ajutat de acesta în actul de a anunţa ‘vestea bună’. 
Tradiţia ajută hermeneutul ortodox. Breck (2001:10, 2003: 24-25) indică calea de 
dorit în abordarea relaţiei dintre Sfînta Scriptură şi Tradiţie: „Mai mult decît a 
considera Scripturile mediul de inspiraţie original şi primar, iar Tradiţia o simplă 
reflecţie omenească asupra mărturiei furnizate de Tradiţie, se cuvine să acordăm 
însemnătate majoră faptului că Scriptura ca text scris ia naştere din Tradiţie. Prin 
urmare, Tradiţia oferă perspectiva hermeneutică necesară interpretării corecte a 
textelor biblice”9. 

De vreme ce Isus s-a întrupat şi numai în el Sfîntul Duh s-a manifestat în toată 
plenitudinea: „Hristos Însuşi este „principiul hermeneutic” sau principiul de 
interpretare,  deoarece El revelează sensul adevărat al tuturor Scripturilor inspirate. 
Din acest punct de vedere, creştinătatea ortodoxă susţine că Vechiul şi Noul 
Testament sînt „cărţi ale Bisericii”. Împreună ele formeaza “canonul Bisericii” sau 
“legea adevărului” prin care se hotărăşte ce este şi ce nu este element autentic al 
Sfintei Tradiţii”10. 

Breck (2001: 9, 2003: 24 – 25) susţine că relaţia dintre Scriptură şi Tradiţie a 
fost stabilită în cuvîntul de răms bun al lui Isus, aşa cum este acesta prezentat în 
mărturia Sf. Evanghelist Ioan 14:26; 16:13f. (cf. Breck, 2001: 9; 2003: 24-25). În 
privinţa acestei probleme, John Romanides (1978: 413) consideră că, „pentru 
Părinţii Bisericii autoritatea nu este doar Biblia, ci Biblia plus sfinţii...Biblia nu este 
în ea însăşi nici inspirată, nici infailibilă. Ea devine inspirată şi infailibilă în cadrul 
comunităţii sfinţilor. Această comunitate are experienţa gloriei divine descrisă, nu 
transmisă, de Biblie. Pentru cei ce trăiesc în afara tradiţiei vii a Θεωρία Biblia este 
o carte care nu-şi dezvăluie tainele”.11 

Părinţii Bisericii au fost fiinţe istorice reale şi unii dintre ei au fost 
contemporani cu mari filozofi care încercau să înţeleagă în felul lor propriu 
fundamentele Creaţiei (iconarii au înţeles şi apreciat eforturile lor de vreme ce au 
pictat filozofi precum Pitagora şi Aristotel pe pereţii bisericilor, ca în celebrul 
exemplu al bisericii mînăstirii Voroneţ12). 
                              

9 Breck (2001: 10, 2003: 24- 25 ) “Rather than see Scripture as the original and primary medium 
of revelation, and Tradition as mere human reflection upon its witness, we need to give full weight to 
the fact that Scripture as written text is born of Tradition. Consequently, Tradition provides the 
hermeneutical perspective by which any biblical writing is to be properly interpreted”; subl. sa. 

10 Breck (2001: 10, 2003: 24) “Christ himself is our ‘hermeneutical principle’ or principle of 
interpretation, in that it is he who reveals the true sense of all inspired Scripture. It is from this 
perspective that Orthodox Christianity holds both Old and New Testaments to be ‘books of the 
Church’. Together they constitute the Church’s ‘canon’ or ‘rule of truth’ that alone determines what 
are and what are not authentic elements of Holy Tradition.”  

11 Romanides (1978: 413), “For the Fathers authority is not only the Bible, but the Bible plus 
those glorified…The Bible is not a book in itself either inspired or infallible. It becomes inspired and 
infallible within the communion of saints who have the experience of divine glory described in, but 
not conveyed by, the Bible. To those outside of the living tradition of the Θεωρία Bible is a Book 
which does not unlock its mysteries. subl. sa. 

12 Mango (2002: 100) 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.19 (2026-02-16 23:32:58 UTC)
BDD-A36 © 2009 Editura Universităţii „Alexandru Ioan Cuza”



 

 393

Dar aceşti părinţi au ales să urmeze „calea biblică de a-l cunoaşte pe 
Dumnezeu”13, care poate fi realizată numai cînd sufletul şi mintea sînt unite (de 
unde accentul în Ortodoxie pe ‘rugăciunea inimii’ care ţinteşte către această 
unitate). De exemplu, Sf. Maxim Mărturisitorul (1983:126), a fost foarte conştient 
că Christos nu s-a întrupat numai în istorie şi în Cosmos dar, de asemenea, în 
Scriptură ca eternul Logos, şi că „veşmintele [sale] înălbite [pe Muntele Tabor] sînt 
un simbol al cuvintelor Sfintei Scripturi” care “au devenit atunci luminoase, clare, 
limpezi şi înţelese fără nici un subînţeles şi umbră simbolică”14. În plus faţă de 
criteriile patristice şi liturgice care să testeze ‘rezultatele cercetării academice’, 
Ware (2006: 245) îl parafrazează pe Venerabilul Bede care vorbeşte despre 
criteriul charismatic în conformitate cu care „Cei mai buni exegeţi ai Sfintei 
Scripturi, în concepţia Creştinătăţii răsăritene, nu sînt profesorii universitari, ci 
sfinţii”15. Aş adăuga aici doar că unii profesori universitari pot fi sfinţi – cele două 
statute nu se exclud reciproc. 

Un document contemporan care să afirme poziţia ortodoxă în ceea ce priveşte 
interpretarea Bibliei nu există – sau cel puţin nu există unul comparabil ca greutate 
cu Dei Verbum, promulgat de Vatican ll în noiembrie 1965. În opinia 
Mitropolitului Kallistos (2006: 236), cel mai bun document oficial la care 
Ortodoxia poate face apel astăzi este Declaraţia Acordului de la Moscova [Moscow 
Agreed Statement], emisă de delegaţii Comisiei Doctrinare Anglicano-Ortodoxă 
[Anglican-Orthodox Joint Doctrinal Commission] care s-au întîlnit la Moscova 
între 26 iulie – 2 august 1976. Acest document nu numai că întăreşte anumite 
decizii în probleme de interes comun, dar poate fi considerat ca exprimînd în mod 
particular poziţia ortodoxă, în pofida faptului că nu a fost confirmat formal de toate 
bisericile autocefale.  

Acest document important susţine statutul Bibliei ca un tot unitar: Scripturile 
constituie un întreg coerent. Ele sînt în acelaşi timp de inspiraţie divină şi de 
expresie umană. Ele au autoritatea de a mărturisi revelaţia lui Dumnezeu însuşi în 
creaţie, în întruparea Cuvîntului şi în întreaga istorie a salvării, şi ca atare exprimă 
cuvîntul lui Dumnezeu în limbaj uman. Orice disjuncţie între Scriptură şi Tradiţie 
care să le trateze ca pe două ‘surse de revelaţie’ separate trebuie să fie respinsă. 
Cele două sînt corelative. Noi susţinem că: 

(i) Scriptura este criteriul principal prin care Biserica testează diversele tradiţii 
pentru a determina dacă ele sînt cu adevărat parte a Sfintei Tradiţii sau nu; 

(ii) Sfînta Tradiţie completează Sfînta Scriptură în acelaşi sens în care aceasta 
salvgardează integritatea mesajului biblic.16 
                              

13 Stylianopoulos (1997: 79), vol. 1, “the biblical way of knowing God”, trad. n. 
14 Sfîntul Maxim Mărturisitorul (1983:126: 8:26) 
15 Ware (2006: 245) “The best exegetes of Holy Scripture, in the view of the Christian East, are 

not university professors but the saints.”  
16 The Moscow Agreed Statement [1976: ll, 4; ll, 9] “The Scriptures constitute a coherent whole. 

They are at once divinely inspired and humanly expressed. They bear authoritative witness to God’s 
revelation of himself in creation, in the Incarnation of the Word and in the whole history of salvation, 
and as such express the word of God in human language. Any disjunction between Scripture and 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.19 (2026-02-16 23:32:58 UTC)
BDD-A36 © 2009 Editura Universităţii „Alexandru Ioan Cuza”



 394

În opinia şi terminologia mitropolitului exprimate în analiza pe care o face 
documentului menţionat (2006: 235-244, în special 236), unitatea Scripturii este 
exprimată în trei moduri:  

1. Unitate verticală : în Scriptură există o unitate divină-umană, de vreme ce 
aceasta este „în acelaşi timp de inspiraţie divină şi de expresie umană.”; 2. Unitate 
orizontală  (i.e. unitate în interiorul Biblie sau de la un capăt la altul al acesteia). 
Acesta este înţelesul afirmaţiei „Scripturile constituie un întreg coerent”. În 
Ortodoxia creştină Scriptura este interpretată de către Scriptură; nici una din părţile 
sale nu trebuie considerată în izolare, chiar dacă diversitatea contextelor istorice şi 
a uzurilor este respectată. 3. Unitate diacronică (i. e. unitatea între Scriptură şi 
continua viaţă a Bisericii): Acesta este sensul afirmaţiei „Orice disjuncţie între 
Scriptură şi Tradiţie care să le trateze ca pe două ‘surse de revelaţie’ separate 
trebuie să fie respinsă. Cele două sînt corelative.”17 

Această unitate a Scripturii este bazată, cum am arătat la începutul lucrării, pe 
faptul că Isus este în acelaşi timp “conţinutul Scripturii şi interpretul acesteia”. 
Breck (2001: 75; 2003: 53) subliniază poziţia ortodoxă că „Este tocmai Christos 
întrupat istoric şi înviat care ne face inteligibil escatologic conţinutul Scripturii, 
simbolul misterelor sale”18. În concluzie, „textul – în mod particular, textul 
Scripturii, supus regulilor unei lectio divina – este principalul mediu prin care 
Dumnezeu însuşi ni se dezvăluie şi ne permite să luăm parte la propia lui viaţă”19. 

Sperăm ca a devenit evident acum că bogăţia exterioară a ritualului liturgic care 
îi poate face pe ne-ortodocşi să nu înţeleagă rolul Bibliei în respectivul ritual, nu 
diminuează acest rol în nici un fel. Din contră, Biblia cu cele două părţi – 
Testamente – ale ei, este ‘substatul’ care fundamentează toate celelalte manifestări 
ale Liturgiei. 

 
Bibliografie 
 
Bobrinskoy, Boris, The Compassion of the Father, trad. Anthony P. Gythiel, Introd. Maxim 

Egger, St. Vladimir’s Seminary Press, New York, 2003 
Breck, John, Sfînta Scriptură în Tradiţia Bisericii, trad. Ioana Tămăian, Patmos, Cluj, 2003 
Breck, John, Scripture in Tradition. The Bible and its Interpretation in the Orthodox 

Church, St. Vladimir Seminary Press, Crestwood, New York, 2001 
Breck, John , The Power of the Word, St. Vladimir’s Seminary Press, Crestwood, NY, 1986  

                              
Tradition such as would treat them as two separate ‘sources of revelation’ must be rejected. The two 
are correlative. We affirm (i) that Scripture is the main criterion whereby the Church tests traditions 
to determine whether they are truly part of Holy Tradition or not;  

(ii) that Holy Tradition completes Holy Scripture in the sense that it safeguards the integrity of the 
biblical message”; trad. n. 

17 În descrierea acestor ‘trei căi’ am rezumat ideile lui Ware (2006: 235-244, în special 236). 
18 Breck (2001: 75; 2003: 53) “It is precisely the historically incarnate and risen Christ who 

unfolds eschatologically the intelligible content of scripture, the symbols of his mysteries.”  
19 Breck (2001: 77; 2003: 121) “By virtue of lectio divina […], the biblical texts present 

themselves in the first instance as a living and life-giving Word that speak to us today”; subl. sa. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.19 (2026-02-16 23:32:58 UTC)
BDD-A36 © 2009 Editura Universităţii „Alexandru Ioan Cuza”



 

 395

Breck, John, Spirit of Truth: The Origins of Johannine Pneumatology, St. Vladimir’s 
Seminary Press, Crestwood, NY, 1991 

Mango, Cyril (red.), The Oxford History of Byzantium, Oxford University Press, Oxford, 
2002 

Maxim Mărturisitorul, Sfînt, Ambigua, trad. Dumitru Stăniloae, Editura Institutului Biblic 
şi de Misiune al Bisericii Ortodoxe Române, Bucureşti, 1983 

Pentiuc, Eugen, Jesus the Messiah in the Hebrew Bible, Paulist Press, New York, Mahwah, 
NJ, 2006 

Romanides, John, “Critical  Examination of the Applications of Theology”, Procès-
Verbaux du deuxième Congrès de Théologie Orthodoxe, red. Savas Agouridis, Atena, 
1978 

Stylianopoulos, Theodore G., The New Testament: An Orthodox Perspective, vol. 1, 
Scripture, Tradition, Hermeneutics, Holy Cross Orthodox Press, Brookline, MA, 1997 

Stylianopoulos, Theodore G., The Good News of Christ, Holy Cross Orthodox Press, 
Brookline, MA, 1991   

Stylianopoulos, Theodore G., Justin Martyr and the Mosaic Law, Society of Biblical 
Literature, Missoula, 1975  

Tarazi, Paul Nazim, The Old Testament: An Introduction vols. 1-3, St. Vladimir’s Seminary 
Press, Crestwood, NY, 1991-1996 

Tarazi, Paul Nazim, Galateni, St. Vladimir’s Seminary Press, Crestwood, NY, 1994 
Tarazi, Paul Nazim, 1 Tesaloniceni, St. Vladimir’s Seminary Press, Crestwood, NY, 1982 
Ware, Kallistos, Mitropolit, “The Unity of Scripture and Tradition: An Orthodox 

Approach”, in Philip MsCosker (red.), What is it that the Scripture Says? Essays in 
Biblical Interpretation, Translation and Reception in Honour of Henry Wansborough O 
S B, T&T Clark, 2006, vol. 88, nr. 1018 

Ware, Kallistos, Mitropolit, “The Exercise of Authority in the Orthodox Church”, Church 
and Theology [Publicaţie ecleziastică şi teologică a Arhiescopiei de Thyateira şi Marea 
Britainie], red. Arhiepiscop Methodios (Fouyas) de Thyateira, 3, 1982 

Delegaţii Comisiei Doctrinare Anglicano-Ortodoxă (Anglican-Orthodox Joint Doctrinal 
Commission), Moscow Agreed Statement (Declaraţia Acordului de la Moscova), 
Moscova, 1976 
 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.19 (2026-02-16 23:32:58 UTC)
BDD-A36 © 2009 Editura Universităţii „Alexandru Ioan Cuza”

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

http://www.tcpdf.org

