
 

 345

Versiuni ale Psalmilor la Dosoftei şi Şerban Foarţă 

Loredana OPĂRIUC 

 „Rugăciunea este mărturisirea puterii 
lui Dumnezeu şi a slăbiciunii omului.” 

A. G. Hamman1 
 
One of the most challenging literary attempts is the translation and re-

interpretation of the Biblical books. We can read two variants of the Psalms, one 
from the beginning of the Romanian literature (Dosoftei’s Psalter in verses) and 
another written by a contemporary writer (Şerban Foarţă). These two works are 
not only distinct from the original (although not in the spirit of the text), but also 
considerably different between them. Both variants are highly musical. While 
Dosoftei’s Psalter multiplies the original text, Foarţă’s poems are closer to 
postmodern literature, compiling more versions. 

 
La un capăt şi la celălalt al literaturii române, două versiuni ale Psalmilor stau 

mărturie a faptului că Biblia nu-şi va epuiza niciodată sensurile, că va alimenta 
constant noi „geneze” sau „faceri”, de vreme ce reprezintă unul dintre cele mai 
bogate hipotexte din uriaşa bibliotecă a lumii, „Marele Cod”, aşa cum o numea 
Blake şi cum ulterior prelua sintagma Northrop Frye, un „arhitext” la care se poate 
raporta, în ultimă instanţă, toată experienţa scrisă a umanităţii (şi nu neapărat 
creştine). În cazul poeziei-rugăciune are loc o comunicare artistică aparte, cititorul 
glisînd de la condiţia sa de receptor spre aceea de voce din interiorul textului, de 
unde aspectul de-personalizat al discursului religios, ce va culmina în Tatăl nostru, 
rugă în care eul individual este, de fapt, vocea umanităţii, în simbioza visată de 
Iisus şi apoi de marii părinţi ai creştinismului. Lectura ideală a unui astfel de text 
presupune participare şi nu distanţare critică, obiectivă, dar, ca toate ale lumii, 
rugăciunea ajunge şi între coperte, dimensiunea sa textuală ori, după terminologii 
moderne, „dicţiunea”, fiind unul dintre aspectele realităţii spirituale pe care o 
desemnează. 

După epoca de modernism areligios, anunţată de Nietzsche prin celebra sa 
exclamaţie şi prin titluri decretînd amurgul unei ere şi amoralitatea „salvatoare” de 
conştiinţă, se petrece o resacralizare a literaturii, pe care, de pildă, Malraux o 

                              
1 Anexă la Origen (2006: 161). 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.19 (2026-02-16 23:33:00 UTC)
BDD-A32 © 2009 Editura Universităţii „Alexandru Ioan Cuza”



 346

prevăzuse, profeţind drumul inevitabil spre  religiozitate al umanităţii, ca orice 
scriitor autentic (şi mai ales unul specialist în...”condiţia umană”). Între 
„Dumnezeu a murit.” şi „Hristos a înviat!” se instituie o legătură cauzală, aşa cum 
răspundea părintele Andrei Kuraev într-un interviu pe tema ortodoxiei pentru 
postmodernişti (Baştovoi, 2007: 208-209), chiar dacă cea din urmă noţiune – 
postmodernismul -  este meprizată pe alocuri (de fapt, se explică această rezervă 
prin riscul contemporaneităţii). 

Atît Dosoftei, din zorii culturii scrise româneşti, cît şi Şerban Foarţă, de la 
ultima vîrstă a literaturii noastre, reabilitează condiţia de traducător şi versificator, 
care presupune a interveni asupra semnificantului în aşa fel încît să se încarce 
semantic în funcţie de sensibilitatea epocii. Autori de gradul al doilea, nu sînt cu 
nimic inferiori creatorilor de universuri lirice inedite, doar că preferă această formă 
de recuperare, actualizare şi adaptare a scrierilor consacrate în ritualul bisericesc, 
aşadar solicită în măsură extinsă imaginarul lingvistic. De altfel, lexemul 
„tălmăcire” (mitropolitul foloseşte arhaismul „tîlcovanie”) este mai cuprinzător 
decît cel de „traducere”, incluzînd şi operaţiile suplimentare, chirurgia estetică în 
spiritul limbii române, chiar cu riscul alterării aşa-zisului conţinut iniţial2. Unul 
dintre motourile la teza lui George Steiner despre traducere, aparţinînd lui Borges, 
surprinde convingător locul central ocupat de acest act literar într-o cultură: „Nici o 
problemă nu concordă mai complet cu literatura şi cu misterul modest al literaturii 
ca problema pusă de o traducere.” Mai mult, George Steiner găseşte tot în 
arhitextul biblic motivaţia tălmăcirilor sau, în termeni actualizaţi, a interpretărilor, 
observînd „eforturile omenirii de a depăşi barierele dintre limbi prin traducere, ca 
rezultat al unei nostalgii, al unei tînjiri după Babel” (Steiner, 1983: 9). Rugăciunea 
este, cu atît mai evident, o asemenea „tînjire”, iar Psaltirea, cea mai răspîndită şi 
mai valorificată carte de rugăciuni, va cunoaşte numeroase variante, corespunzînd, 
în spirit, textului de bază.  

Întemeietor de necontestat al lirismului în cultura noastră rămîne Dosoftei 
(alături de Miron Costin, cu poemul Viiaţa lumii, datînd tot din 1673), a cărui operă 
versificată, ca şi varianta în proză, cu un grad mai ridicat de receptare (Psaltirea 
dă-nţăles), deschide calea spre poezie, dar şi spre afirmarea limbii române şi, 
bineînţeles, spre o mai fericită cunoaştere a scrierilor sacre, îndreptar moral pentru 
orice societate, cu atît mai mult pentru cele aflate la începuturile definirii etnice şi 
lingvistice. În termenii lui Frye, psalmii traduşi de mitropolitul din sec. al XVII-lea 
sînt orientaţi centrifug, avînd o pronunţată funcţie socială, într-un timp în care nu 
se putea vorbi în nici un caz de autonomie estetică. Rolul de pionierat în cultura 
română este recunoscut în orice abordare ştiinţifică, excepţiile datorîndu-se nu atît 
necunoaşterii, cît convingerii că literatura funcţionează ca sistem şi nu prin creaţii 
izolate. Aflat la începuturi şi valorificînd ca modele traducerile mai vechi ale 
Psaltirii în spaţiul autohton, dar şi opere ale altor spaţii culturale (Kochanowski, 

                              
2 „toţi marii creatori de mai tîrziu au încercat o organizare artistică personală a mesajului [...]. 

Fenomenul este obsesia artistică a secolului nostru.” (Negrici, 2004: 50) 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.19 (2026-02-16 23:33:00 UTC)
BDD-A32 © 2009 Editura Universităţii „Alexandru Ioan Cuza”



 

 347

după cum s-a demonstrat în suficiente studii riguroase3, care, la rîndul lui, avusese 
modele în spaţiul creştinismului occidental), mitropolitul îmbracă versetele cărţii 
sfinte în haine literare nu cu intenţii estetice prioritare, ci pentru a facilita accesul 
enoriaşilor la conţinutul celor mai rostite rugăciuni. Poezia reprezintă, astfel, un 
mijloc de a familiariza şi convinge oamenii, la fel ca parabolele din Noul 
Testament, literare nu în intenţie, ci ca efect, ilustrînd ceea ce Eugen Negrici 
numeşte „expresivitate involuntară”. Şi totuşi, aşa cum observa Nicolae Manolescu 
(2002/I: 40), există şi „un început de argument estetic” sau o orientare centripetă, 
chiar declarată în motivaţia traducătorului-versificator: „ca să poată trage hirea 
omului către cetitul ei.”, la această observaţie adăugîndu-se şi descoperirea unor 
versuri laice ale autorului4. 

În aproape toate studiile dedicate începătorului poeziei nostre lirice, este citată, 
pe bună dreptate, frumoasa formulă introductivă – „pre versuri tocmită în cinci ai 
foarte cu osîrdie mare” – ca şi portretul inegalabil făcut de Neculce sau prielnica 
prietenie cu Miron Costin (care, la rîndul lui, evocă şi chiar citează din Psalmii 
biblici, atît în Viaţa lumii, cît şi în Stihuri împotriva zavisitiei, „omul supt vremi” 
salvîndu-se numai prin raportare la Divinitate). De asemenea, de neocolit devine şi 
faptul că limba era brudie iar efortul versificatorului cel puţin împiedicat de această 
copilărie lingvistică. Dosoftei îmbogăţeşte Psaltirea nu doar cu forma poetică, ci şi 
cu elocvente elemente de paratext, adaosuri retorice menite a justifica suplimentar 
necesitatea scrierii, de la elogiul rugăciunii din prefaţă, la catisme, explicaţii şi la 
comentariile din final5. În aproape toate studiile dedicate creaţiilor mitropolitului 
sînt reliefate plasticitatea imaginilor (mai concrete, mai uşor reprezentabile decît 
cele originale) sau „materialitatea vorbei”, după cum o numea G. Călinescu, 
variaţia şi măiestria prozodică, influenţa asupra marilor poeţi ca Eminescu (mai 
ales în privinţa rimelor rare) sau Arghezi (mijloacele imprecaţiei), cea mai 
importantă dimensiune poetică dînd-o, totuşi, sintaxa, mult analizatele dislocări 
care demonstrează că literatura se disociază şi se desăvîrşeşte la nivel sintagmatic. 
Dincolo de disputele inerente privitoare la „românizarea” psalmilor sau îndrăznela 
metaforică văzute drept elemente de certă originalitate sau, dimpotrivă, 
corespunzînd aproape întru totul textului biblic (de pildă opinia lui Alexandru 
Andriescu, pe de o parte şi cele ale lui Eugen Negrici, ale lui Nicolae Manolescu 
sau Dan Zamfirescu, pe de altă parte) rămîne realitatea „insulelor de poezie”6, aşa 

                              
3 Între care se remarcă cel al profesorului ieşean Petru Caraman (2005).  
4 „s-a descoperit un manuscris miscelaneu, care ni-l dezvăluie pe Dosoftei şi drept creator de 

poezie laică” precizează Petru Caraman (2005: 44). 
5 Munteanu (2008: 171) remarcă „abundenţa gloselor explicative, mai frecvente în textele lui 

Dosoftei decît în ale oricăruia dintre contemporanii săi”, considerînd opera sa exemplară  în privinţa 
poliglosiei. 

6 „Oriunde am deschide Psaltirea (cu excepţia cîtorva psalmi), vom descoperi doar insule de 
valoare, ascunse între prolixităţi de topică, vocabular şi înţeles, potriviri deloc cantabile” (Sorohan, 
1997: 321). 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.19 (2026-02-16 23:33:00 UTC)
BDD-A32 © 2009 Editura Universităţii „Alexandru Ioan Cuza”



 348

încît astăzi textele interesează mai ales din punct de vedere literar, după cum s-a 
precizat de suficiente ori în analiza versurilor7. 

Frumoasa ediţie a Psalmilor  versificaţi de către Şerban Foarţă conţine demersul 
opus celei din secolul al XVII-lea: de la literatură spre religiozitate , aventura 
poetului fiind alimentată de bogate tălmăciri din diverse epoci, şi nu doar ortodoxe. 
Orientarea este, de această dată, definitiv centripetă. Fără a suferi de „angoase ale 
contaminării”, ba chiar adept al „beatitudinii influenţei”, poetul contemporan 
reuşeşte o lectură şi o interpretare proprii, irigate de modele anterioare. Îşi 
mărturiseşte şi parcursul anti-anagogic, aşadar literaritatea primează. Veritabil 
melancolic deghizat, ca toţi alcătuitorii de hipertexte, autorul vorbeşte despre 
„retocmirea pre stihuri” a Psaltirii pe care a reuşit-o, compilînd mai multe 
traduceri, inclusiv pe cele două ale mitropolitului de odinioară şi, drept consecinţă, 
subliniază intenţia sa „în primul rînd poetic-literară”: „textu-mi propriu nu se vrea, 
nici n-are cum să fie, unul canonic”. Încă din cele două prefeţe, se pot stabili, 
astfel, grilele de lectură: literatura veche este întemeietoare, literatura postmodernă 
este recuperatoare. 

Poet din stirpea lui Ion Barbu şi a lui Leonid Dimov, cum s-a remarcat de 
suficiente ori şi cărora le şi dedică, de altfel, scrieri critico-poetice (în Spectacol cu 
Dimov avem poezie biografică în dulcele stil postmodernist), Foarţă excelează în 
sintaxa rară şi lexemele preţioase, dovedind o dexteritate a limbajului greu de 
egalat, care-l individualizează şi, într-o oarecare măsură îl şi izolează, pentru că 
textele sale sînt receptate doar din interiorul literaturii8, fiind cărţi „de recitire” în 
egală măsură ca şi cărţi de compoziţie originală, prin urmare intertextul şi 
metatextul reprezintă structura dominantă pe baza căreia se construieşte textul său. 
Arta superioară a ingambamentului asigură poemelor o structură de tip spirală, 
contribuind la expresivitatea muzicală a acestora. Dacă la Dosoftei cititorul 
întîmpină deseori dificultăţi în receptare, din pricina sintaxei întortocheate, la 
Şerban Foarţă Psaltirea capătă o calitate a stilului suplimentară: naturaleţea, care 
nu se poate obţine decît într-o limbă ajunsă la maturitate (şi nu e un paradox sau o 
aporie faptul că naturaleţea apare la un poet livresc). Poate doar în Simpleroze şi în 
acest volum versurile lui Foarţă sînt mult mai accesibile. Autorul a mai versificat şi 
alte cărţi ale Vechiului Testament, mai exact Ecclesiastul şi Cîntarea cîntărilor, din 
aceeaşi pasiune rafinată pentru marile creaţii ale lumii, conferindu-le adaosuri 
literare, la fel ca Petru Creţia odinioară, de asemenea pasionat de incunabule, de 
cărţile străvechi ale omenirii şi de resemantizarea acestora. 

Domină, ca şi la Dosoftei, metaforele bazate pe analogii uşor detectabile şi 
comparaţiile plasticizante, dar notele specifice ale psalmilor lui Foarţă rămîn 
eufonia şi cursivitatea. 

                              
7 de pildă, în prezentarea unei ediţii mai recente: „Dosoftei se mai poate citi astăzi pentru o pură 

plăcere estetică. [...] Timpul şi specializarea limbajului chiar au estompat mesajul pur religios.” (Goci 
în Dosoftei 2004: 298) 

8 „[...] eu scriu pentru Dimov, - / to him & to the happy few” spune orgolios poetul (2002: 48). 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.19 (2026-02-16 23:33:00 UTC)
BDD-A32 © 2009 Editura Universităţii „Alexandru Ioan Cuza”



 

 349

Aerul arhaic este dat de inversiunile frecvente de felul „o am făcut”, „Nădejdea-
n Domnul o am pus”, „rostitu-S-a”, „laude-aduce-voi”, „Iubi-Te-voi” şi, desigur, 
de slavonisme, grecisme („ipochimeni”) ori turcisme („ruşfeturi”), care, însă, nu 
abundă şi  nu îngreunează textul ca în alte scrieri ale sale; pronume articulate de 
tipul „carele”, „loruşi” creează, de asemenea, o atmosferă de lume veche. 
Derivatele şi compusele amintesc şi de maniera combinatorie a lui Cezar Ivănescu: 
„ai ne-săi”, „nebine”, „neurît”, „netumult”, „atîtamai”, „neviclean”, „necuminte” 
(în varianta biblică, neprietenii sînt mai frecvenţi decît duşmanii, litota fiind 
procedeu central în scrierile vechi). Astfel că, pe alocuri, poetul contemporan 
aproape că îl întrece pe Dosoftei la inventarul de arhaisme şi inversiuni verbale, 
cultivate cu grijă şi nu doar din raţiuni prozodice. Desigur că şi formele 
manuscriselor de altădată îl atrag pe autorul ataşat de parfumurile arhaice ale 
limbajului: colofonul de pe ultima copertă este unul un exemplu (deja tradiţional în 
volumele sale).  

De-a lungul cărţii cu rugăciuni, fie în varianta canonizată, fie în variantele mai 
profane din literatură, domină motivul cuvîntului, mai exact, al „Cuvîntului din 
cuvinte”, ca să folosim sintagma fericită a Monicăi Lovinescu. De cele mai multe 
ori, raportul de adversitate între cuvînt şi limbă (corespunzînd, în mare poarte, 
raportului între limbă şi vorbire al lui Saussure) constituie suportul lamentaţiei sau 
laudei psalmistului. Faţă de cuvîntul unic al Divinităţii, cuvintele oamenilor sau 
„limba cea rea” sînt denunţate deseori ca pricină a nefericirii lumeşti, ca sursă a 
păcatului (substantivul limbi avînd în anumite contexte şi sensul de neamuri, 
popoare). De cealaltă parte, se află „buna cuvîntare” a credincioşilor sau a 
Divinităţii, în primul caz sublimată în cîntec de laudă, în al doilea în facerea lumii9. 
Cum realitatea materială a rugăciunii este cuvîntul, tot cîmpul semantic al acestui 
termen este prezent, în coordonate antinomice: „păcatele limbii” sînt svada, 
gîlceava, clevetirea, pîra , minciuna, vrajba, nepacea, ocara, defăimarea, pe cînd 
„voroava” fericită este desemnată de rugă, de laudă, de povaţă, mărturisire, 
pomenire, culminînd cu numele tău cel nalt, numele tău cel svînt, cinstitul tău 
nume sau cuvîntul tău cel dulce. Mişelele cuvinte sau glasul cel de umilinţă al 
sărmanului se opune atotputernicelor cuvinte svinte, pentru ca ambele variante să 
fie în relaţie de antonimie cu deşertele cuvinte sau cuvintele turburate ale 
necredincioşilor. În Psaltirea lui Foarţă, sînt denunţate limbile urîte, limba cea 
plină de trufie, vorbele grele, limbile ascuţite, neagra limbă a lor faţă de 
nevicleanul cuvînt sau de veritabila ars poetica din Psalmul 44: E limba-mi iscusit 
condei, completată altundeva de tăgada suferindului: amărîtele-mi cuvinte. Toată 
                              

9 Vasile Florescu (1973: 95) dezvoltă acest aspect: „Biblia conţine numeroase pasaje care 
condamnă limba ca organ al vorbirii şi ca funcţie. Ele par luate ad litteram din cei şapte înţelepţi şi 
din stoici, dar reproduc în acelaşi timp şi înţelepciunea populară, care, pretutindeni, a exaltat tăcerea 
de aur în defavoarea vorbei de argint.” În plus, într-un studiu din culegerea coordonată de André 
LaCocque şi Paul Ricœur (2002: 220) se remarcă forţa limbajului de a institui realitatea: „cuvîntul, în 
Israelul antic, este considerat ca fiind mai performativ decît în limbile noastre conceptuale. A 
binecuvînta şi a blestema, în special, au o adevărată putere ele însele. Boala poate fi urmarea unui 
cuvînt rău”. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.19 (2026-02-16 23:33:00 UTC)
BDD-A32 © 2009 Editura Universităţii „Alexandru Ioan Cuza”



 350

această metamorfoză contradictorie a Logosului iniţial este deplînsă în Psalmul 61: 
Ci omu-i doar deşertăciune, / iar fiii omului minciuni/ rostesc, în loc de rugăciuni,/ 
şi-n loc s-aducă Lui cîntare,/ înşală, călpuind cîntare. Într-o asemenea atmosferă 
de mistificare a limbajului fiinţei, cea mai întîlnită atitudine a psalmistului rămîne 
strigătul după ajutor divin, chemarea instanţei supremă în calitate de judecător. 

Întreaga literatura modernă are ca problematică fundamentală relaţia fiinţă-
cuvînt, posibilitatea cunoaşterii prin limbaj, aşadar tot din „Marele Cod” se revarsă 
universaliile. Tocmai cuvintele şi, mai ales, relaţiile dintre ele, sînt cele care permit 
diferenţierea multiplelor variante ale celor mai cunoscute cărţi biblice. 

 În ansamblu, cele două Psaltiri diferă considerabil, ca două opere poetice 
distincte. 

Psalmul 21, de exemplu, este rugăciunea ce exprimă căinţă (Mi-s departe de la 
mîntuinţă/ Graiuri ce-am zîs fără socotinţă) şi, totodată, reproş, rugăciunea în care 
muritorul se teme că strigarea i se va transforma în nebunie dacă divinitatea nu-l 
va salva aşa cum i-a ajutat strămoşii: Dară eu ce sînt, Dumnezău svinte?/ Că om nu 
sînt, să mă iei aminte,/ Ce-s un vierme şi fără de treabă,/ Ca omida ceea ce-i mai 
slabă. Grotescul este însoţit de conotaţii tragice: Mi-i vîrtutea ca hîrbul de sacă,/ 
Limba-n gingini lipită să-neacă. În varianta lui Şerban Foarţă, dimensiunile 
textului, deşi prozodic merg pe acelaşi metru, sînt mai reduse, şi, aşa cum Dosoftei 
împrumută deseori imagini sau sintagme din alte cărţi ale Bibliei, şi autorul 
ultimelor tălmăciri adună mai multe texte într-unul singur: Doamne, Dumnezeul 
meu,/ de ce m-ai părăsit? – Cuvinte/ n-am, ca să spun ce necuminte/ am fost, încît 
pot, noapte, zi,/ să strig, că nu vei auzi, - / făr’ să mă cred, strigînd, nebun. Textul 
continuă în tonuri elegiace: Eu, însă, vierme, iar nu om,/ mă cred o drojdie umană,/ 
vrednic de-ocară ca un pom/ golaş şi veştejit de mană, într-o formulă inedită faţă 
de varianta lui Dosoftei, susţinută nu doar de vîrsta matură a limbii, ci şi de 
multiplicarea textelor-sursă. 

  Psalmul 101, cu siguranţă una dintre cele mai expresive şi profunde lamentaţii 
ale literaturii lumii, diferă în cele două variante încă din paratext: „De rugă 
mişelului cînd se mîhneşte şi cătră Dumnezău îş toarnă rugămintea”, respectiv 
„Rugăciunea unui sărman, cînd e istovit şi înaintea Domnului îşi revarsă ruga”. 
Deosebirile sînt considerabile în privinţa dimensiunilor: 33 de versuri în varianta 
lui Şerban Foarţă (care cuprinde numai lamentaţia) şi peste 100 de versuri la 
Dosoftei (lamentaţia este urmată de rugăciune, ca în varianta biblică), în textul 
original regăsindu-se 28 de versete. Aceleaşi analogii plasticizante sînt exprimate 
diferit: Că-m trec zîlele ca fumul,/ Oasele mi-s săci ca scrumul./ Ca neşte iarbă 
tăiată/ M-este inema săcată în Psaltirea din secolul al XVII-lea, şi ard oasele-mi 
ca un tăciune/ şi zilele-mi se şterg ca fumul,/ iar inima,-n amărăciune,/ usucă-mi-
se precum fînul în varianta recentă, aşa încît „ordinea cuvintelor” devine sursa 
primară a poeticităţii. Ultimele versuri din versiunea lui Şerban Foarţă mizează 
mult pe expresivitatea fonetică – Ci zilele-mi sînt, azi, ca oarba,/ prelunga umbră 
tot mai lungă/ pe care-amurgul o aruncă, - / iar eu mă veştejesc ca iarba..., pe cînd 
versurile corespunzătoare din opera lui Dosoftei cuprind tropi clasici: Mi-s zîlele 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.19 (2026-02-16 23:33:00 UTC)
BDD-A32 © 2009 Editura Universităţii „Alexandru Ioan Cuza”



 

 351

trecătoare,/ De fug ca umbra de soare,/ Şi ca iarba cea tăiată/ Mi-este vîrtutea 
săcată., ambele variante valorificînd potenţialul sugestiv al topicii. 

 Psalmul 136, în versiunea lui Dosoftei – şi cea mai cunoscută dintre variantele 
prelucrate literar – este în mod firesc cel mai citat fragment din întreaga 
desfăşurare lirică. Mulţi autori din literatura noastră au plătit tribut mitropolitului, 
de la Anton Pann, care-l pune pe muzică, pînă la Monica Lovinescu, al cărei jurnal 
are ca titlu primul vers – La apa Vavilonului, alegere nu doar estetică, ci şi 
justificată biografic. Influenţele acestei elegii biblice se regăsesc şi în Doina 
eminesciană, de pildă, care cumulează mai multe formule de compoziţie şi tematică 
psaltică, după cum demonstrează Al. Andriescu (2004: 178), la fel cum originalul 
biblic devine o doină de înstrăinare. Versetele transformate în versuri capătă 
deosebită forţă expresivă, mai ales că numărul acestora este aproape dublat în 
comparaţie cu originalul biblic (ibidem: 26). „Completările” sînt menite să adauge 
conotaţii noi textului sacru, iar alegerea gerunziului pentru verbele din majoritatea 
versurilor „suplimentare” potenţează semnificaţiile. Jalea este asociată 
imposibilităţii cîntării, iar autoimprecaţia ca efect al unei ipotetice trădări trimite la 
aceeaşi problematică a limbii care nu se mai poate transforma în vorbire, aşadar 
nici în cîntare. Dosoftei a cunoscut şi el gustul amar al exilului, o formă de robie, în 
esenţă, deci putem bănui că rîvna de a detalia suferinţele psalmiştilor (sînt doi 
autori ai psalmului în originalul biblic, purtători de cuvînt ai întregului neam) 
provenea şi din nefericita experienţă proprie, culminînd cu moartea departe de ţară. 

În varianta postmodernă, frumuseţea primelor versuri păleşte, mai ales din 
pricina memoriei culturale care a clasicizat versiunea mitropolitului. La rîurile care 
curg/ prin Vavilon, acolo stam/ jelindu-ne întru amurg aproape că sună prozaic în 
comparaţie cu La apa Vavilonului,/ Jelind de ţara Domnului,/ Acoló şezum şi 
plînsăm/ La voroavă ce ne strînsăm. 

Impresia verificată rămîne că citim două poezii diferite, în care coincid nişte 
motive, mai puţin structuri propriu-zise şi deloc substanţa poetică, prin urmare, 
forma în care este turnat conţinutul rămîne elementul decisiv al litera(tu)rităţii. 
Fiecare traducere sau re-tocmire înseamnă un alt text. 

Fie că deplîng „viaţa lumii”, fie că laudă măreţia divină, fie că aruncă imprecaţii 
asupra duşmanilor, psalmiştii se regăsesc, astfel, în efortul comun de a da glas  
realităţilor spirituale (glas şi nume sînt substantive conotate cu ideea superiorităţii), 
psalmistul bibilic reprezentînd, alături de Orfeu, imaginea arhetipală a poetului. 

 
Bibliografie 
 
Izvoare 
 
Dosofteiu, 1887, Psaltirea în versuri, Ediţiunea Academiei Române, Bucuresci 
Dosoftei, 1974, Psaltirea în versuri 1673, ediţie critică de N. A. Ursu, Mitropolia Moldovei 

şi Sucevei, Iaşi  
Dosoftei, 2004, Psaltirea în versuri, Editura Gramar, Bucureşti 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.19 (2026-02-16 23:33:00 UTC)
BDD-A32 © 2009 Editura Universităţii „Alexandru Ioan Cuza”



 352

Foarţă, Şerban, 2002, Spectacol cu Dimov, Editura Vinea, Timişoara 
Foarţă, Şerban, MMVII, Cartea psalmilor, Editura Brumar, Timişoara  
 
Volume 
 
Andriescu, Alexandru, 2004, Psalmii în literatura română, Editura Universităţii „Al. I. 

Cuza”, Iaşi 
Baştovoi, Savatie, 2007, Ortodoxia pentru postmodernişti, Editura Cathisma, Bucureşti 
Caraman, Petru, 2005, Kochanowski – Dosoftei. Psaltirea în versuri, Editura Trinitas, Iaşi 
Călinescu, G., 2003, Istoria literaturii române de la origini pînă în prezent, Editura Semne, 

Bucureşti 
Dicţionarul literaturii române de la origini pînă la 1900, 1979, Editura Academiei R.S.R., 

Bucureşti 
Florescu, Vasile, 1973, Retorica şi neoretorica, Editura Academiei, Bucureşti 
LaCocque, André, Ricœur, Paul, 2002, Cum să înţelegem Biblia, traducere de Maria 

Carpov, Editura Polirom, Iaşi 
Manolescu, Nicolae, 2002, Istoria critică a literaturii române, vol.1, Editura AULA, 

Braşov 
Munteanu, Eugen, 2008, Lexicologie biblică românească, Editura Humanitas, Bucureşti 
Negrici, Eugen, 2004, Poezia medievală în limba română, Ediţia a II-a revăzută, Polirom, 

Iaşi 
Origen, 2006, Despre rugăciune, Editura Herald, Bucureşti  
Puşcariu, Sextil, 1987, Istoria literaturii române. Epoca veche, Editura Eminescu, 

Bucureşti 
Sorohan, Elvira, 1997, Introducere în istoria literaturii române, Editura Universităţii „Al. I. 

Cuza”, Iaşi 
Steiner, George, 1983, După Babel. Aspecte ale limbii şi traducerii, traducere de Valentin 

Negoiţă şi Ştefan Avădanei, Editura Univers, Bucureşti 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.19 (2026-02-16 23:33:00 UTC)
BDD-A32 © 2009 Editura Universităţii „Alexandru Ioan Cuza”

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

http://www.tcpdf.org

