
 25

„BIBLIA LUI ŞERBAN”, monument de limbă teologică  
şi literară românească 

 
Î.P.S. BARTOLOMEU VALERIU ANANIA 

Mitropolitul Clujului, Albei, Crişanei şi Maramureşului 

În cartea mea de amintiri literare am însemnat o conversaţie cu Marin Preda, în 
cursul căreia el m-a întrebat: ,,Care este, la noi, cea mai bună traducere a Bibliei?” 
I-am răspuns: „După părerea mea, cea mai bună rămîne tot cea din 1688, «Biblia 
lui Şerban»”. 

Aceasta se întîmpla în anul 1979, la vremea cînd, implicat în proiectul unei 
ediţii jubiliare a celebrului tom, deschideam aproape zilnic această veche Scriptură 
şi mă uimeam, odată mai mult, de frumuseţea şi cuprinderile ei. N-aş putea spune 
că pînă atunci o ignoram. În tinereţe obişnuiam să citesc, mai mult la întîmplare, 
capitole sau numai pagini dintr-un exemplar pe care îl aveam în biblioteca mea 
proprie şi pe care, în 1954, i l-am dăruit lui Tudor Arghezi. O făceam însă numai 
cu interesul de a iscodi izvoarele graiului, căutînd cuvinte, expresii şi forme 
gramaticale menite să mă sustragă rutinei şi să-i adauge scrisului meu cîte ceva din 
prospeţimea celor de demult. 

Mai tîrziu, la vremea de care am pomenit, mi-am dat seama că această frumoasă 
carte trebuie să-l intereseze nu numai pe scriitor, ci şi pe teolog, că ea nu este doar 
limbă românească, ci şi ortodoxie militantă. 

Este ceea ce a trebuit să înţeleg şi mai de curînd, cînd mi s-a încredinţat 
nemeritata cinste de a vorbi, în acest cadru solemn, despre „Biblia lui Şerban ca 
monument de limbă teologică şi literară românească”. Potrivit acestei formulări, la 
început am fost ispitit să-mi împart cuvîntul în două capitole principale, teologic şi 
literar, dar, după cîteva zile de chibzuinţă şi îndoieli, m-am răzgîndit; cele două 
planuri nu pot fi abordate separat fără a cădea în artificiu şi convenţionalism; în 
realitate, ele se întrepătrund atît de puternic şi de intim încît alcătuiesc un singur 
tot. 

Biblia este, într-adevăr, un text literar de mare amploare, de la universalitatea 
temelor la bogăţia lexicului şi varietatea stilurilor. Mai presus de toate, însă, ea este 
Cartea Sacră prin excelenţă, „Cartea Cărţilor”, „Sfînta Scriptură”, principalul 
vehicul al revelaţiei divine; ea este, dacă vreţi, modalitatea literară a încarnării 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.19 (2026-02-16 23:33:00 UTC)
BDD-A3 © 2009 Editura Universităţii „Alexandru Ioan Cuza”



 26

Logosului, prelungirea întrupării Lui prin pana inspirată a autorilor sacri. „Cerul şi 
pămîntul vor trece, dar cuvintele Mele nu vor trece” (Mat. 24, 35). În Sfintele 
Scripturi nu există carte, capitol sau verset care să nu aibă o dimensiune teologică, 
explicită sau implicită, după caz. Nici nu ar fi nevoie să menţionez epistolele 
pauline, care sînt teologie pură. Să ne gîndim însă la viaţa lui Moise, aşa cum este 
înfăţişată în patru din cele cinci cărţi ale Pentateuhului. În aparenţă, ea nu ar fi 
altceva decît un capitol fundamental din istoria poporului evreu; cu toate acestea, 
Sfîntul Grigore de Nyssa a descifrat în ea o vastă teologie a devenirii noastre 
duhovniceşti. Poate cineva să spună că splendidul poem Cîntarea Cîntărilor nu 
este literatură în cel mai deplin înţeles al cuvîntului? Frumuseţea lui nu a fost 
egalată de nici un scriitor profan. Cu toate acestea, sensurile lui teologice i-au 
preocupat stăruitor pe gînditorii şi literaţii lumii, de-a lungul a optsprezece secole, 
de la Origen la Paul Claudel. Dacă cele două firi ale Mîntuitorului – dumnezeiască 
şi omenească – nu pot fi gîndite, abordate sau tratate separat, ci numai în 
indisolubila unitate a persoanei lui Iisus Hristos, acelaşi lucru se poate afirma şi 
despre teologia şi literatura Sfintei Scripturi. 

Este bine, totuşi, să se ştie că în limba teologică a Bibliei nu trebuie căutat 
limbajul teologiei sistematice. Spun aceasta pentru că, în zilele noastre, o anumită 
intelectualitate a lumii creştine occidentale, dezamăgită de simplitatea limbajului 
biblic, avansează ideea absurdă că un popor cu o limbă evoluată ar trebui să-şi aibă 
Sfînta Scriptură în trei versiuni paralele: una în stil tradiţional, pentru uzul liturgic, 
unul în limba populară, pentru mase, şi una în stil literar contemporan, pentru 
nivelul – mai rafinat şi, deci, mai pretenţios – al oamenilor cultivaţi.1 Acestora din 
urmă, dacă ar exista şi la noi, le-aş pune în faţă un singur fragment din Prologul 
Evangheliei după Ioan, pe care însă, într-adins, l-aş cita în limba română din 1688: 
„De-nceput era Cuvîntul şi Cuvînul era către Dumnezău şi Dumnezău era 
Cuvîntul. Acesta era de-nceput către Dumnezeu. Toate pren El s-au făcut; şi fără 
de El s-au făcut niceuna carea s-au făcut. Întru El viaţă era şi viaţa era lumina 
oamenilor. Şi lumina întru întunearic luminează şi întunearicul prea ea nu o 
apucă, ... Şi Cuvîntul trup s-au făcut şi sălăşlui întru noi şi am văzut mărirea Lui, 
mărirea ca Unul Singur-Născut de la Tatăl, plin de dar şi de adevăr” (Ioan 1, 1-
14). Dacă G. Călinescu îl citează ca pe un exemplu de limbă literară încă vie, iată 
că textul poate fi şi un model de rafinament al gîndirii teologice, într-o concentrare 
pe care tratatele academice nu o pot atinge. Dacă teologia sistematică este un 
limbaj al încrengăturilor, Biblia este o rostire a nucleelor. Teologia – prin definiţie 
– este vorbire despre Dumnezeu, pe cînd Sfînta Scriptură este vorbirea lui 
Dumnezeu despre Sine însuşi. 

Afirmînd că versiunea din 1688 rămîne cea mai bună traducere a Bibliei în 
limba română nu am vrut să impietez asupra versiunilor care i-au urmat, şi cu atît 
mai puţin să sugerez că acestea ar trebui anulate, că adică Biblia lui Şerban s-ar 

                              
1 Cf. Eugene A. Nida, Comment traduire la Bible, ecl. Alliance biblique universelle, 1987. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.19 (2026-02-16 23:33:00 UTC)
BDD-A3 © 2009 Editura Universităţii „Alexandru Ioan Cuza”



 27

cere restaurată ca bază exegetică în învăţămîntul teologic sau ca instrument de 
catehizare pentru credincioşii de astăzi. Admitem că ea va fi avînd unele erori de 
traducere şi că sintaxa ei este, în foarte mare măsură, tributară originalelor greceşti, 
ceea ce face ca limba să ne apară greoaie pe alocuri, strînsă pe un calapod care nu-i 
este propriu. Cartea este şi rămîne, însă, un unicat. Mitropolitul Andrei Şaguna 
avea dreptate să afirme că „Limba Bibliei pentru un popor numai odată se poate 
face. Dacă s-au învins piedeca cea mare a traducerii credincioase şi înţelese, şi dacă 
poporul au primit limba aceia, aşa zicînd în însăşi fiinţa sa, atunci următorii n-au de 
a mai face alta, ci numai a o rennoi şi îndrepta, aşa după cum ar fi rennoit şi 
îndreptat traducătorul cel dintîi al Bibliei, de ar fi trăit pînă în veacurile lor”.2 

Într-un studiu publicat în „Revista de istorie şi teorie literară”, profesorul Virgil 
Cândea a demonstrat, cu spirit critic şi rigoare filologică, faptul că Biblia lui 
Şerban a devenit un textus receptus de supremă autoritate în evoluţia tipăriturilor 
noastre sacre, că adică toate – absolut toate – versiunile Bibliei în limba română, fie 
ele „traduceri”, fie revizuiri, se sprijină pe textul din 1688, un text pe care autorii 
acestor versiuni l-au folosit din plin, chiar dacă rareori au şi mărturisit-o – şi chiar 
dacă nu întotdeauna i-au urmat îndreptarul.3 

Mi-aş îngădui să adaug şi un alt aspect. O incursiune cît de sumară în istoria 
ortodoxă a Bibliei româneşti ne duce la concluzia că nici o ediţie nu a fost 
considerată perfectă şi, în consecinţă, vrednică de a fi retipărită ca atare. Fiecare 
nouă ediţie a fost supusă unei îmbunătăţiri, fie în ce priveşte exactitatea traducerii, 
fie în ce priveşte limba. Chiar cea mai bună dintre cele ale secolului trecut, Biblia 
din 1914 – a Sfîntului Sinod4 – încă mai putea fi amendată. În şedinţa din 12 mai 
1915 (deci, la un an după apariţie), în urma unor observaţii de fond ale episcopului 
Nicodim Munteanu5, Sfîntul Sinod admitea, în principiu, posibilitatea ca în noua 
ediţie să se fi strecurat unele greşeli şi a apreciat că, în viitor, la o nouă ediţie, 
lucrurile se pot îndrepta. 

Nici faimoasa traducere din 19366 nu a pornit sub semnul şi cu idealul 
desăvîrşirii. La 3 decembrie 1932, Sfîntul Sinod aproba ca Biblia iniţiată şi propusă 
de patriarhul Miron să fie tipărită „într-o ediţie de probă”, urmînd ca, în vederea 
unei a doua ediţii, persoanele de specialitate să-şi facă observaţiile şi să le 
comunice Sfîntului Sinod. Următoarea ediţie însă (lăsînd la o parte pe cea „laică” 
din 19387) a apărut de abia sub patriarhul Nicodim, în 1944. După 22 de ani, 
această „a doua ediţie”, cum o intitula însuşi patriarhul, era încă socotită – ca şi cea 
din 1936 – „de probă”. 

                              
2 Prefaţă la Biblia de Sibiu, 1858. 
3 Virgil Cândea, Paradisul şi grădina în „Revista de istorie literară” nr. 3–4/1987, p. 20–30. 
4 A fost iniţiată în 1895 de către mitropolitul Iosif Gheorghian. La revizuirea ei au lucrat, în 

comisii succesive, 16 arhierei, episcopi şi mitropoliţi. 
5 Acesta nu făcuse parte din nici o comisie de revizuire. 
6 Traducere de Gala Galaction, Vasile ,Radu şi Nicodim Munteanu. 
7 Apărută în Editura Fundaţiilor Regale. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.19 (2026-02-16 23:33:00 UTC)
BDD-A3 © 2009 Editura Universităţii „Alexandru Ioan Cuza”



 28

Tot ediţie „de probă” se declara şi cea din 1968, iniţiată de patriarhul Justinian. 
Deşi prezenta un text revizuit8 – după ediţiile anterioare –, ea se considera, totuşi, o 
versiune provizorie, „pînă la definitivarea în limba română a textului Bibliei”. 

Nici cea tipărită de acelaşi patriarh Justinian în 1975 nu şi-a revendicat 
perfecţiunea; ea o reproducea pe cea din 1968, „cu unele îmbunătăţiri ale textului, 
constînd din revizuiri de traduceri pe alocuri şi din îndreptări de cuvinte”.9 

Cît despre ediţia din 1982, iniţiată de patriarhul Iustin, ea reproduce Vechiul 
Testament din ediţia 1975, fără nici o schimbare, şi include Noul Testament din 
1979, al cărui text fusese, iarăşi, revizuit.10 

Nici aceasta însă nu a fost socotită drept ediţie definitivă, de vreme ce  
patriarhul Teoctist, preluînd o scumpă moştenire de la înaintaşul Său, a patronat 
întocmirea unei versiuni stabile a Sfintei Scripturi, începînd cu Noul Testament, în 
speranţa că se va ajunge, în sfîrşit, la acea „definitivare în limba română a textului 
Bibliei”, visată de patriarhul Justinian. 

Această „definitivare”, însă, are – şi ea – un înţeles relativ. E bine să reţinem 
adevărul că o traducere sau revizuire a Bibliei în versiune „definitivă” (cu sensul de 
„în veci neschimbabilă”) nu este posibilă niciunde, în nici o cultură şi în nici o 
limbă, iar aceasta, pentru două motive principale: mai întîi, textele originale apar în 
ediţii critice tot mai bune şi mai complete; în al doilea rînd, orice limbă evoluează. 
Dacă mitropolitul Simion Ştefan era îndreptăţit să afirme – în celebra sa prefaţă – 
că „cuvintele trebuie să fie ca banii, că banii aceia sînt buni carii îmblă în toate 
ţările”11, nu mai puţin realist era Şaguna în a observa că „limba noastră e pom viu, 
[..;.] ramurile bătrîne şi fără suc se usucă şi cad, mlădiţe tinere ies şi cresc; [. . .] 
toate ale lui se fac şi se prefac, iar tulpina rămîne totdeauna aceeaşi”.12 

Aşadar, dacă nu se poate vorbi de o soluţie „definitivă” în înţelesul exact al 
cuvîntului, ci numai de o Versiune îmbunătăţită sau stabilă, stabilitatea acesteia 
într-o limbă evoluată trebuie să dureze – după părerea specialiştilor – cel puţin o 
sută de ani. Or, ce constatăm în istoria Bibliei româneşti? Ediţiile revizuite s-au 
succedat la intervale mult mai mici, începînd cu 4–5 decenii şi ajungînd, în ultima 
vreme, la 4–5 ani. Biblia lui Şerban este singura care a stat în picioare, neclintită, 
timp de un secol şi jumătate. Această neobişnuită performanţă se datorează nu atît 
împrejurărilor istorice, cît calităţilor intrinsece ale unui text bine gîndit şi scris într-
o limbă românească solidă, menită nu numai să consolideze o cultură, ci şi să 
menţină încrederea cititorilor în propria lor ortodoxie. 

                              
8 Revizuire făcută de preotul Ioan Gagiu, profesorul Teodor M. Popescu şi profesorul Dumitru 

Radu. 
9 Revizuiri operate de preotul Ioan Gagiu. 
10 De către preotul prof. Constantin Corniţescu, preotul Ioan Muncea, preotul prof. Nicolae 

Petrescu şi preotul prof. Dumitru Radu. 
11 În prefaţa la Noul Testament de la Bălgrad, 1648. 
12 În aceeaşi prefaţă citată mai sus. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.19 (2026-02-16 23:33:00 UTC)
BDD-A3 © 2009 Editura Universităţii „Alexandru Ioan Cuza”



 29

Profesorul I. Chiţimia, subliniind prospeţimea limbii din Biblia de la Bucureşti, 
notează că „elementul fundamental de reînnoire l-a constituit lexicul”.13 Acesta e 
un succes enorm, dacă ne gîndim că, în limba literară clasică a unui popor, Biblia 
însumează cel mai bogat vocabular, cu termeni din domenii extrem de variate: 
credinţe, evenimente şi practici religioase, anatomie, psihologia şi patologia 
omului, mediu înconjurător, faună, floră, fenomene ale naturii, hrană, 
îmbrăcăminte, construcţii, meserii de tot felul, entităţi şi mecanisme sociale etc., 
etc. Constatăm însă că înnoirea s-a dovedit reală nu numai pentru vremea aceea, ci 
şi pentru îndelungate vremi de mai tîrziu. Să ne gîndim, de pildă, că Budai-
Deleanu, Dosoftei, Varlaam – şi chiar Creangă – nu mai pot fi citiţi astăzi în 
întregime fără ajutorul unui glosar – acea listă alfabetică a cuvintelor uzate, 
dispărute din limbă sau al căror înţeles a suferit schimbări. O asemenea listă are şi 
ediţia jubiliară din 1988 a Bibliei lui Şerban. Să comparăm, foarte sumar, cîteva 
date (operînd în cifre rotunde). Psaltirea în versuri – ediţia lui N. Ursu din 1978 – 
are un glosar de 600 de cuvinte; opera lui Ion Neculce – editată de Gabriel 
Strempel în 1982 – înscrie în glosar 700 de cuvinte; ei bine, pentru întreaga Biblie 
din 1688, glosarul ediţiei jubiliare însumează – cu generozitate – 1200 de cuvinte. 

Cînd spun „cu generozitate”, mă gîndesc la aceea că intrări precum ,,a semăna”, 
„slăbănog”, ,,a sîrgui”, „tabără”, „a tîlcui”, „odraslă”, „a odrăsli”, „seminţie”, 
„fierbinţeală”, „genune”, etc., etc, cuvinte încă vii şi viguroase în limba noastră 
curentă, puteau lipsi fără nici o pagubă, aşa încît, după părerea mea, glosarul real al 
acestei ediţii însumează cel mult 1000 de intrări. Dar nu aceasta e important, ci 
altceva; luîndu-l ca termen de calcul, rezultă că procentul cuvintelor uzate din 
vocabularul Bibliei lui Şerban este de 6,6% în trei secole, ceea ce înseamnă o 
medie de 2% într-un secol. 

Să admitem, totuşi, că statistica nu ar fi îndeajuns de convingătoare. Îngăduiţi-
mi să prezint o dovadă „pe viu”, anume un text care este la îndemîna sau în 
memoria celor mai mulţi dintre noi, cunoscut sub genericul de Cele 9 Fericiri 
(apărută – să nu uităm! – în 1688): „Fericiţi cei săraci cu duhul, că acelora iaste 
împărăţia cerurilor! Fericiţi ceia ce plîngu, că aceia să vor mîngîia! Fericiţi cei 
blînzi, că aceia vor moşteni pămîntul! Fericiţi ceia ce flămînzesc şi însetoşează 
direptatea că aceia să vor sătura! Fericiţi cei milostivi, că aceia să vor milui! 
Fericiţi cei curaţi la inemă, că ei vor vedea pre Dumnezău! Fericiţi cei de pace 
făcători, că aceia fii lui Dumnezeu să vor chema! Fericiţi cei goniţi pentru 
direptate, că acelora iaste împărăţia cerurilor! Fericiţi veţi fi cînd :vor ocărî pre 
voi şi vă vor goni şi vor zice tot răul graiu asupra voastră, minţind pentru mine! 
Bucuraţi-vă şi vă veseliţi, că plata voastră multă e în ceruri” (Mat. 5, 2–12). Cine, 
în zilele noastre, ar putea pretinde că nu a înţeles măcar un singur cuvînt sau o 
singură propoziţie? 

                              
13 I. Chiţimia, Un monument de valoare literară perenă: „Biblia lui Şerban Cantacuzino” (1688), 

în ediţia jubiliară din 1988 p. 931. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.19 (2026-02-16 23:33:00 UTC)
BDD-A3 © 2009 Editura Universităţii „Alexandru Ioan Cuza”



 30

Sînt cunoscute numeroasele şi enormele dificultăţi, uneori de netrecut, pe care 
le întîmpină traducerea Bibliei. Specialiştii contemporani consideră că numai în 
textul grecesc al celor patru Evanghelii există aproximativ 700 de ambiguităţi 
gramaticale şi lexicale – fie intenţionate de autorii sacri, fie datorate copiştilor –, 
probleme care nu pot fi rezolvate decît cu ajutorul contextului.14 A apela însă la 
context înseamnă a gîndi nu numai filologic, ci şi – neapărat – teologic. Cu aceste 
dificultăţi s-au confruntat, desigur, şi cărturarii lui Şerban Cantacuzino, a căror 
cultură umanistă era dublată de o solidă – şi uneori foarte subţire - pregătire 
teologică. În opera lor există biruinţe pe care traducerile moderne încă nu le-au 
înregistrat, nici în româneşte şi nici chiar în principalele limbi europene. Vă pun 
înainte, spre exemplificare, versetul 8 al capitolului 3 din Cartea Facerii, 
deocamdată în versiunea din 1914: „Şi au auzit glasul Domnului Dumnezeu 
umblînd prin Rai după amiazăzi) şi s-au ascuns Adam şi femeea lui...”. Adverbul 
„după amiazăzi” – în greceşte to deilinón – e tradus în versiunea franceză 
Ostervald prin „au vent du jour”„ ceea ce nu spune nimic; versiunea ecumenică, 
din 1975, preferă sintagma „au souffle du jour”, cu explicaţia – în subsol – că e 
vorba de briza care bate, în ţările calde, la apusul soarelui; versiunea oficială 
engleză King James, ediţia 1958, foloseşte expresia „in the cool of the day”, dar 
nici aceasta nu spune mare lucru, întrucît răcoare poate fi nu numai seara, ci şi 
dimineaţa. Tălmăcitorii din 1688 merg însă de-a dreptul la ţintă: „Şi auziră glasul 
Domnului Dumnezeu, umblînd în grădină înde sară...” Traducătorii din 1936, 
probabil sub influenţa versiunii engleze, adoptă expresia „în răcoarea serii”, ceea 
ce nu e deloc rău, numai că ei au căzut într-o capcană de care Milescu şi Grecenii 
au ştiut să se ferească. Verbul „a umbla” ca predicat, poate avea drept subiect pe 
oricare din cele două substantive care îl preced, „glasul” (Domnului) sau „Domnul” 
(însuşi). Versiunea King James păstrează ambiguitatea; traducerea ecumenică 
sugerează că Domnul este cel ce „se plimba” prin paradis, dar Galaction şi Radu nu 
vor să lase nici o îndoială asupra acestui fapt: „Iar cînd au auzit glasul Domnului 
Dumnezeu, care umbla prin rai în răcoarea serii...” Această formulare s-a păstrat 
pînă în zilele noastre; mai mult, spre o mai mare certitudine, pronumele relativ 
„Care” (desemnîndu-l pe Domnul Dumnezeu) e majusculat. Cum procedează 
tălmăcitorii din 1688? Păstrînd verbul în gerunziu (iar nu activîndu-l, cum au făcut 
modernii noştri) şi sepărîndu-l prin virgulă de imediata vecinătate a dublului 
substantiv. „Domnul Dumnezeu” care îl precede, ei aşază predicatul în relaţie cu 
substantivul „glasul”, care devine astfel subiect. Cu alte cuvinte, nu Domnul este 
cel ce umblă prin grădină „înde sară”, ci glasul Său. Aceasta înseamnă însă a gîndi 
teologic; după cădere, primii oameni nu mai au şansa de a-L percepe pe Dumnezeu 
decît indirect şi parţial, prin simţul auzului; vîntul serii – sugerat de verbul 
„umblînd” – e vehiculul material prin care Dumnezeu se face sensibil. Tot în felul 
acesta i se va descoperi profetului Ilie: prin „adiere de vînt lin” (în versiunea 1688: 

                              
14 Charles T. Taber et Eugene A. Nida, La traduction: Théorie et méthode, Londra, 1971, p. 6. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.19 (2026-02-16 23:33:00 UTC)
BDD-A3 © 2009 Editura Universităţii „Alexandru Ioan Cuza”



 31

„glas de abur subţire”) (III Regi 19, 12). E probabil ca o viitoare versiune 
îmbunătăţită a acestui text să-l formuleze: „glasul Domnului Dumnezeu purtîndu-
se prin rai în boarea amurgului”, dar aceasta, cu certitudine, nu în spiritul 
versiunilor noastre curente, ci în acela al tălmăcitorilor din 1688. 

Unii dintre contemporanii noştri se grăbesc să-i învinuiască pe cei vechi că 
traduceau literal, cuvînt cu cuvînt, aproape mecanic, de unde şi obscuritatea 
multora din textele lor. Nu întotdeauna este adevărat. În I Ioan 3, 17, de pildă, se 
vorbeşte despre omul bogat care rămîne nesimţitor faţă de nevoile altuia. Tradusă 
literal, această nesimţire este exprimată prin sintagma „a-şi închide splaghnele” 
(folosesc anume, deocamdată, neologismul). Grecescul splághnon înseamnă 
„măruntaie”, „viscere”. Termenul este folosit şi în anatomia topografică spre a 
desemna, laolată, organele din cavităţile abdominală şi toracică). În limbajul 
curent, prin „măruntaie” se înţeleg în special stomacul şi intestinele. Unele versiuni 
franceze traduc literal: „fermer ses entrailles”; versiunea King James, la fel: „to 
shut up his bowels”; evident efectul poate fi catastrofal. Ca să evite impasul, 
traducerea ecumenică recurge la ceea ce, mai nou, se cheamă „echivalenţa 
dinamică”: „se fermer î toute compassion”. Ce fac cărturarii lui Şerban? Ei nu se 
împiedică de literalitatea cuvîntului splaghna ci aleg din el numai organul de 
trebuinţă şi care, de fapt, întrupează metafora: inima. Aşadar, nu „a-şi închide 
măruntaiele”,, ci „a-şi închide inima”. Şi acum, textul: „Iară carele ar avea avuţia 
lumii şi va vedea pre fratele lui lipsit şi-ş va închide inima lui de către el...” Ce 
comentariu s-ar mai putea face? E o biruinţă pe care au preluat-o toate ediţiile 
următoare, pînă în zilele noastre. 

Uneori tălmăcitorii recurg la sinonimie, dar o fac în virtutea unor cerinţe ale 
muzicalităţii liturgice. Prin cult, textele biblice sînt mai mult ascultate decît citite, 
iar limba cultului este mult mai conservatoare decît cea literară sau vorbită. În 
finalul Psalmului 23, cuvîntul grecesc doxa se repetă de cinci ori. Biblia lui Şerban 
îl traduce de patru ori prin „mărire” şi o dată prin „slavă”. Să ascultăm textul: 
„Ridicaţi porţile, boiari, ale voastre şi vă rădicaţi porţi veacinice, şi va intra 
împăratul mărirei. Cine e acesta, Împăratul mărirei? Domnul tare şi puternic 
Domnul tare e în războiu. Rădicaţi porţile, boiari, ale voastre să vă rădicaţi porţi 
veacinice, şi va intra împăratul mărirei. Cine iaşte acesta, Împăratul mărirei? 
Domnul puterii; Acesta e împăratul slavei” (Psalm 23, 7–10). Nu vom nega 
intenţia cărturarilor de a impune în limbă o mai mare pondere a cuvintelor de 
origine latină (fapt pe care îl remarcă şi profesorul Chiţimia). Dar de ce cuvîntul 
slav este aşezat tocmai la urmă? În Biblia din 1688, Psaltirea este împărţită în 
catisme (grupe de psalmi care se citesc, ciclic, la slujbele din biserică). Potrivit 
tipicului, finalul fiecărei catisme este marcat prin închinarea citeţului, cu formula 
sacrosanctă: „Slavă Tatălui şi Fiului şi Sfîntului Duh...” Or, Psalmul 23 este 
sfîrşitul catismei a 3-a. Aşadar, traducînd, tălmăcitorul avea în auz rostirea rituală, 
căreia i se acordă un accent special prin învecinarea ultimului cuvînt al psalmului 
cu primul cuvînt al închinării: „Cine iaşte acesta, împăratul mărirei? Domnul 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.19 (2026-02-16 23:33:00 UTC)
BDD-A3 © 2009 Editura Universităţii „Alexandru Ioan Cuza”



 32

puterii: Acesta e împăratul slavei”, „Slavă Tatălui şi Fiului... După Biblia lui 
Şerban, numai diortositorii din 1914 (toţi arhierei) au mai ţinut seama de eufonia 
liturgică a textelor biblice. 

Alteori simţul muzical al tălmăcitorilor angajează probleme de fond. E destul de 
cunoscut preludiul celebrului capitol 13 din Epistola I-a către Corinteni., În 
versiunile curente îl citim astfel: „De aş grăi în limbile oamenilor şi ale îngerilor, 
iar dragoste nu am, făcutu-m-am aramă sunătoare şi chimval răsunător”. Opoziţia 
dintre cele două ipostaze este, desigur, evidentă, dar nu şi foarte puternică, întrucît 
„aramă sunătoare” poate fi o metaforă pentru „trîmbiţă”, iar „chimval” desemnează 
de-a dreptul un instrument muzical. Tălmăcitorii din 1688 apasă greu pe final: „De 
voi grăi cu limbile oamenilor şi cu ale îngerilor, şi dragoste nu am, făcutu-m-am 
aramă răsunînd au tîmpănă băcăind”. Verbul „a băcăi” – desigur, onomatopeic – 
(care însă lipseşte din glosar) vrea să sugereze zgomotul haotic, asurzitor, făcut de 
cineva care bate într-o tinichea („tîmpănă” = „timpan”), aşa cum fac uneori copiii 
răi. El îl traduce pe grecescul alalázo care înseamnă, într-adevăr, ,,a răsuna” (un 
instrument muzical), dar al cărui înţeles primar este acela de „a striga tare”, „a 
răcni” (pornind la atac = haiducescul nostru „alelei”), a scoate urlete din gîtlej. Să 
mai observăm că nu se spune „aramă... şi tîmpănă...”, ci – mult mai aproape de 
original – „aramă răsunînd au (sau) tîmpănă băcăind”; aşadar, al doilea termen nu 
are rolul de a-l alterna pe cel dintîi, ci de a-l întări prin hiperbolizare. Putem vedea 
aici nu numai radicalizarea opoziţiei, dar şi o notă de sarcasm la adresa golului 
lăuntric al celui lipsit de virtutea iubirii. 

Să mai pomenesc de armoniile cultivate pentru ele însele, în versuri şi versete 
din Cîntarea Cîntărilor? „Şi mirosul mirurilor tale, mai mult decît toate 
miroasele” (1, 2); „căci capul mieu se umplu de rouă şi părul mieu, de răurări de 
noapte” (5, 2). Aş putea să citez îndelung dacă nu mi-ar fi gîndul să fac un ultim 
popas în ceea ce spuneam că reprezintă unitatea indisolubilă a limbii teologice şi 
literare din Biblia lui Şerban. 

Capitolele 6 şi 7 din Cartea Facerii sînt consacrate potopului. Evenimentul 
central îl constituie construirea şi rolul ambarcaţiei cunoscute îndeobşte sub numele 
de „corabia lui Noe”. Septuaginta desemnează această ambarcaţie prin termenul 
kivotós, care înseamnă „sicriu”, „coşciug”, ladă de lemn acoperită cu capac. Nimic 
n-ar îi fost mai la îndemîna tălmăcitorilor din 1688 decît să-l traducă prin 
„corabie”, aşa cum au făcut-o cei de mai tîrziu. Ei însă iau în seamă intenţia 
autorului sacru, că adică nu e vorba de o navă obişnuită, cu punte dreaptă, ci de una 
total deosebită, cu pereţi înalţi şi acoperiş în două clinuri. Ei se hotărăsc astfel 
pentru o altă echivalenţă verbală, dar – şi aici e miezul problemei – pentru unul şi 
acelaşi termen grecesc ei folosesc nu unul, ci două cuvinte: românescul „sicriu” şi 
neologismul „chivot”. Aceasta însă nu se face la întîmplare, nici din greşală, şi nici 
măcar de dragul unei variaţii lexicale, ci în funcţie de contextul gîndirii teologice. 
Atîta vreme cît Noe primeşte instrucţiuni asupra construirii vasului, acesta este 
desemnat prin „sicriu”; accentul cade nu pe sensul denotativ al cuvîntului – cel din 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.19 (2026-02-16 23:33:00 UTC)
BDD-A3 © 2009 Editura Universităţii „Alexandru Ioan Cuza”



 33

intenţia lui Dumnezeu –, ci pe sensul său conotativ – rezonanţa pe care o are el în 
conştiinţa lui Noe. În condiţiile unui cataclism de proporţiile potopului, nava ar 
putea să devină un uriaş sicriu care-i poartă pe cei ce au murit de foame sau 
devoraţi între ei. De îndată însă ce Noe ia cunoştinţă de rolul salvator al navei, 
aceasta începe să fie numită „chivot”. Prin transferul lexical se operează, de fapt, 
transferul în simbol. Cuvîntul „sicriu” (purtător de moarte) este înlocuit prin opusul 
său, „chivot” (purtător de viaţă), cu trimitere la chivotul legămîntului din vremea 
lui Moise, la nava mîntuitoare a Bisericii, la chivotul în care se păstrează Sfintele 
Taine. Gîndire teologică de cea mai rafinată nuanţă. 

Dar literatura? Să ascultăm un extras din capitolul 7 şi să ne îndulcim de 
frumuseţea limbii române de la sfîrşitul secolului al 17-lea, urmărind vigoarea 
substantivelor, dinamica verbelor, plasticitatea adjectivelor şi adverbelor, alternanţa 
timpurilor narative, ritmul şi muzicalitatea frazei: „Şi zise Domnul Dumnezeu către 
Noe: Intră tu şi toată casa ta în chivot, pentru că pre tine te-am văzut dirept 
înaintea Mea întru neamul acesta. Şi den dobitoacele ceale curate adu înlăuntru 
cătră tine, cîte şapte, cîte şapte, parte bărbătească şi parte fămeiască, iară den 
dobitoacele ceale ce nu-s curate, cîte doao, cîte doao, bărbat şi fămeaie /.../ Şi făcu 
Noe toate cîte-i poruncii lui Domnul Dumnezău. /. . ./ Întru ani 6 sute şi 1 în viaţa 
lui Noe într-o doao lună, în 21 ale lunii într-această zi să desfăcură toate izvoarăle 
fără-fundului şi jghiaburile ceriului s-au deschis. Şi fu ploaie pre pămînt 40 de zile 
şi 40 de nopţi. /.../ Şi să întăriia apa şi să înmulţia foarte pre pămînt, şi plutea 
chivotul deasupra apei. Iară apa să întăriia foarte-foarte pre pămînt, şi acoperi 
toţi munţii cei nalţi, care era supt ceriu. /.. ./ Şi muri tot trupul ce să mişca pre 
pămînt, al păsărilor şi al dobitoacelor, şi al hiarălor, şi tot tîrîtoriul ce să mişca 
pre pămînt. Şi tot omul, şi toate cîte au suflare de viaţă... Şi să stinse toată 
rădicarea carea era asupra feaţii a tot pămîntul, den om pînă în dobitoc, şi 
tîrîtoarele, şi păsările ceriului de pre pămînt să stinseră. Şi rămase singur Noe şi 
cei ce era cu dînsid în chivot”, (Facere, 7, 1–24). Asemenea virtuţi de stil nu le 
vom mai întîlni decît peste două secole, în tabloul viu al bătăliei de la Rovine, din 
Scrisoarea a III-a; şi nu e deloc exagerat să credem că vasta sinteză de limbă 
literară a Bibliei lui Şerban este aluatul în care s-a dospit şi din care a crescut pîinea 
cea de astăzi şi de totdeauna, Eminescu. 

De cîte ori m-am referit la cărturarii din a căror pană s-a ivit Biblia de la 
Bucureşti i-am numit, într-adins, tălmăcitori, nu traducători. A tălmăci e mai mult 
decît a traduce, (adică a transpune un text dintr-o limbă în alta); înseamnă – după 
Dicţionar – a interpreta, a tîlcui, a explica, a lămuri, a deslega, a desluşi, a ghici o 
problemă sau o întrebare. Le spunem astfel nu pentru că aşa s-au numit ei, ci pentru 
că o merită. Opera lor stă mărturie. Alegînd cuvintele, gîndul lor a iscodit veşnic pe 
dedesubt, să se lovească cu gîndul celui ce a scris întîi; potrivindu-le, grija lor a 
fost la cei ce le vor citi. Nu întotdeauna şi peste tot au izbutit, dar biruinţele lor, 
iată, străbat veacurile unei culturi care le datorează enorm. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.19 (2026-02-16 23:33:00 UTC)
BDD-A3 © 2009 Editura Universităţii „Alexandru Ioan Cuza”



 34

Întreaga noastră recunoştinţă faţă de voievodul Şerban Cantacuzino, patronul şi 
chivernisitorul acestei uriaşe opere, ca şi faţă de marele şi sfîntul Constantin 
Brîncoveanu, urmaşul şi continuatorul său; întreaga noastră veneraţie pentru 
Dositei al Ierusalimului şi Teodosie al Ungrovlahiei, cei ce au binecuvîntat-o; toată 
admiraţia noastră pentru Constantin Stolnicul Cantacuzino, care- va fi avut 
adevărata iniţiativă; întreaga noastră cinstire lui Mitrofan, episcopul tipograf şi 
cărturar! Dacă însă trebuie să aducem astăzi cuiva un omagiu profund şi 
cuprinzător, acesta trebuie aşternut, întru amintire, la picioarele celor ce ne-au 
tălmăcit Scripturile, pentru întîia oară şi pentru totdeauna, în limba părinţilor şi a 
urmaşilor noştri. Iar omagiul nostru este cu atît mai emoţionant cu cît nici măcar nu 
le ştim, tuturor, numele; şi nici numărul. Încercăm să-i descoperim pe cei 
necunoscuţi, ne străduim – noi – să-i reabilităm pe cei năpăstuiţi; care mai de care 
– filologi, critici, istorici literari sau simpli scriitori – emitem ipoteze, deschidem 
controverse, stîrnim pasiuni, încrucişăm spade numai ca să ştim, de pildă, dacă 
Spătarul Nicolae Mileseu a avut sau nu o contribuţie în făurirea acestei opere – şi 
dacă da, de ce numele său nu este scris în carte, de ce a fost omis de fraţii 
Greceanu, de ce l-a ignorat voievodul Şerban, de ce nu l-a repus în circulaţie 
prietenul Constantin Brîncoveanu, de ce el nu a protestat, de ce nu i se face odată 
dreptate..., ca să nu mai vorbim de acei „oameni ai locului” – cîţi vor fi fost –, 
cărturarii pe ale căror pagini au lucrat, în final, Grecenii. Toate acestea sînt bune şi 
folositoare; o cultură este obligată să-şi consolideze conştiinţa de sine prin 
luminarea unghiurilor ei obscure. Dar, privind lucrurile pe dinlăuntru şi de departe, 
e probabil că Spătarul ar zîmbi cu îngăduinţă. Noi îi judecăm pe cei vechi prin 
optica noastră de oameni ai secolului 20, cu aplombul celui ce iscăleşte o carte cu 
gîndul la originalitate, priorităţi, drepturi de autor, ediţii de lux şi tiraje de masă, 
publicitate, glorie, asigurarea posterităţii... Orgoliile noastre însă nu erau şi ale lor. 
Dacă chiar în vremea noastră se afirmă că principala însuşire morală a 
traducătorului biblic trebuie să fie umilinţa, bătrînii noştri de demult o aveau în 
sînge. Cînd se hotărau să-şi pună numele pe o carte, ei o făceau nu pentru a-şi 
revendica merite, ci pentru a-şi asuma responsabilităţi „Eu voi da seama de ale 
mele cîte scriu” exclama, îngrijorat, cronicarul Miron Costin. Iertarea pe care 
tipografii obişnuiau s-o ceară cititorului nu era o simplă formulă ceremonială, ci un 
act de smerenie sinceră. Însuşi Şerban Cantacuzino, poate singurul îndreptăţit la 
orgoliu, ca principe ce se afla, îşi prezintă opera nu ca pe o premieră, ci cu 
conştiinţa că absenţa ei însemnase o rămînere în urmă, că ea este menită să umple 
un gol. Cu atît mai smerit era cărturarul pe care îl omagiem astăzi, omul datoriei, 
rob al gîndului muncitor, singuraticul nopţii de taină, frămîntat de nelinişti şi 
îndoieli, înfricoşat că stă faţă-n faţă cu graiul însuşi al lui Dumnezeu, de a cărui 
dreaptă tălmăcire va trebui să dea seama la Judecata de Apoi. „Unde voi găsi 
cuvîntul ce exprimă adevărul?” va striga, din adîncul disperării, Eminescu. Este, 
desigur, şi strigătul șerbului lui Şerban, chinuitul slovei nesupuse, cel ce caută 
zadarnic cuvîntul adevărului şi care, în cele din urmă, ostenit, desnădăjduit, 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.19 (2026-02-16 23:33:00 UTC)
BDD-A3 © 2009 Editura Universităţii „Alexandru Ioan Cuza”



 35

aproape învins, se ridică de sub opaiţ, se duce la fereastră, îşi lipeşte fruntea de 
geam şi aşteaptă să-i vină cuvîntul pe o rază de lună... el, ştiutul sau neştiutul de 
astăzi, în veci pomenitul de graiuri îngereşti. Deschidem cartea şi nu-l aflăm în 
carte, închidem cartea şi el se află într-însa. 

Cartea lui, în socotinţele noastre, se mai cheamă şi monument. 
Da, dar nu prin colosala imobilitate a unui sfinx, ci întru monumentalitatea 

Muntelui Sinai15. 

                              
15 Comunicare prezentată la Institutul Teologic din Bucureşti, în ziua de 17 noiembrie 1988, în 

cadrul Simpozionului dedicat aniversării a 300 de ani de la apariţia „Bibliei de la Bucureşti”. Apărută 
parţial în „Revista de istorie şi teorie literară”, 3–4/1988; text integral în „Biserica Ortodoxă 
Română”, 11–12/1988.  Reluată, cu unele adaptări, ca Prelegere Festivă în Aula Dumitru Stăniloae a 
Facultății de Teologie din Alba Iulia, la 20 octombrie 2008. 

 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.19 (2026-02-16 23:33:00 UTC)
BDD-A3 © 2009 Editura Universităţii „Alexandru Ioan Cuza”

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

http://www.tcpdf.org

