
 

 311

Acatistul – structuri stilistico-poetice. 
Rugăciunea şi întîlnirea în interval 

Ilie MOISUC 

„Cuvînt bun răspuns-a inima mea; grăi-voi cîntarea mea împăratului. 
Limba mea este trestie de scriitor ce scrie iscusit.” 

Psalmul 44 
 
Les particularités structurelles et expressives des textes religieux peuvent 

s’expliquer par une articulation sui-generis des instances qui organisent tout acte 
de communication – l’émetteur, le récepteur, le texte et le contexte. 

Dans l’étude L’Hymne acatiste – notes sur la structure stylistique et poétique, 
on analyse la configuration sémiotique (au sens de Charles Morris) d’une 
catégorie textuelle particulière (l’hymne-acatiste) dans ses rapports dynamiques 
avec le code linguistique et avec la finalité spirituelle du texte. Les principaux 
aspects de l’investigation critique portent sur les limites du modèle 
communicationnel en ce qui concerne la compréhension de la structure formelle et 
expressive de l’hymne-acatiste, la tension texte-discours au niveau de cette forme 
arhitextuelle, et, finalement, la dimension exemplifiante et exemplaire de l’hymne-
acatiste du point de vue du rapport entre le style et la vision à l’intérieur des textes 
qui thématisent l’aspiration de l’être vers le sacré avec des moyens linguistiques. 

 
I. „Vai vouă, cărturarilor şi fariseilor făţarnici!” 
Atît prin presupoziţiile ideologice care îl articulează, cît şi prin orientarea 

speculativ-generalizantă, discursul ştiinţific este un discurs arogant. Nu există 
pentru el limite, orice aspect al realităţii putînd fi transformat într-un obiect al 
investigaţiei analitice; chiar şi atunci cînd cunoaşterea îşi recunoaşte limitele, 
neputinţa ei îmbracă forma unui discurs care îşi teoretizează propria imposibilitate. 
Restrîngînd perspectiva asupra unei variante funcţionale a discursului ştiinţific şi 
anume ştiinţa textului, ca formă de interogaţie asupra formelor şi posibilităţilor de 
existenţă ale oricăror manifestări textuale, putem remarca că ea funcţionează 
hegemonic şi cu pretenţii de exhaustivitate la nivelul cîmpului de cercetare. Cu alte 
cuvinte, nu pare să existe vreo manifestare textuală care să nu poată fi aproximată 
ştiinţific. De la zgîrieturile de pe scoarţa copacilor, de tipul x+y = love, şi reţetele 
culinare sau prospectele farmaceutice, pînă la cele mai elaborate poeme sau eseuri 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.19 (2026-02-16 23:32:59 UTC)
BDD-A29 © 2009 Editura Universităţii „Alexandru Ioan Cuza”



 312

filosofice, totul poate fi analizat din perspectivă textual-semiotică, chiar dacă 
rezultatele obţinute vor fi inegale ca importanţă euristică. 

Întrebarea spre care converg generalităţile de mai sus, legate de orgoliul 
totalizant al abordărilor metatextual ştiinţifice, este aceea despre pertinenţa şi 
rezultatele unei analize „ştiinţifice” a textelor religioase, în strînsă legătură cu 
personalitatea analistului. Se ştie de mult timp deja, cercetătorul şi obiectul cercetat 
nu sînt două entităţi total distincte unul de celălalt; cu atît mai importantă devine 
această relaţie în cazul unui cercetător pentru care domeniul cercetării îi este 
familiar din alte contexte decît cele impuse de activitatea ştiinţifică. Mai exact, cum 
poate înţelege ştiinţific Tatăl nostru un creştin practicant care rosteşte zi de zi 
această rugăciune? Cît de importantă este, în acest caz, grila ideologică a 
interpretului? Cu ce preţ se poate el desprinde de modul curent de considerare a 
rugăciunii? Ce se cîştigă şi ce se pierde prin transformarea rugăciunii din mijloc de 
comunicare cu Divinitatea în obiect al analizei „stilistico-poetice”? Deoarece textul 
comunicării noastre va răspunde indirect tuturor acestor întrebări, ne vom mulţumi, 
în această parte introductivă, să prezentăm un singur efect al schimbării atenţiei de 
la rugăciunea-practică la rugăciunea-obiect-de-studiu. 

Este vorba despre ciudata stare de dedublare pe care o trăieşte interpretul în 
momentul în care citeşte o rugăciune pe două registre de receptare simultane: o 
receptare/ actualizare participativă, în acord cu intentio operis, şi una distanţat-
critică, suspicios-pragmatică, preocupată mai puţin de text şi mai mult de profitul 
ştiinţific de pe urma acestuia. Deşi într-un fel situaţia aceasta este specifică oricărei 
relaţii critice care trece de la limbajul textului la propriul limbaj (Cf. Barthes, 
1987), în cazul analizei unui text sacru, dedublarea este mai dramatică, însoţită de 
senzaţia futilităţii şi zădărniciei actului critic însuşi. Spre deosebire de textul literar, 
pe care analiza, departe de a-l sărăci sau amputa, cum cred unii adepţii ai 
inefabilismului poetic, îl încarcă cu sens, prin actualizarea potenţialităţilor 
semantice, textul sacru pare a-şi pierde din profunzime în momentul cînd devine 
obiect de cercetare. Ca şi albatrosul baudelairian, el este măreţ în înălţimile 
duhovniceşti ale relaţiei credinciosului cu Divinitatea, dar devine demn de milă sub 
privirea scrutătoare „ce nimica nu visează” a poeticianului interesat de articulaţii 
textuale, de izotopii, de funcţii lingvistice etc. 

 
II. „Îndrăzniţi, eu am biruit lumea” 
În ciuda acestei subiective dări de seamă asupra limitelor şi limitărilor omeneşti 

ale unei analize stilistico-poetice a rugăciunii, lucrarea noastră îşi asumă întru totul 
exigenţele unei atari perspective metodologice, în speranţa că vom putea lămuri, cu 
ajutorul ei, funcţionarea textual-discursivă a unei structuri generice specifice şi 
anume acatistul, subspecie a rugăciunii, formă de bază a deschiderii umane spre 
orizontul sacrului. 

În contextul tradiţiei ortodoxe, acatistul reprezintă un „imn de mulţumire şi [o] 
slujbă bisericească în cinstea Mîntuitorului, a Fecioarei Maria şi a unor sfinţi” 
(Stoian, 1994: 16). Este alcătuit dintr-o suită de rugăciuni codificate formal, rostite 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.19 (2026-02-16 23:32:59 UTC)
BDD-A29 © 2009 Editura Universităţii „Alexandru Ioan Cuza”



 

 313

fie în cadrul Slujbelor religioase de către Preot înainte de Sfînta Liturghie, în faţa 
icoanei sfîntului celebrat în ziua respectivă, fie de credincioşi într-un cadru privat. 
Ceea ce trebuie subliniat încă de la început este puternica ancorare discursivă a 
acestei forme textuale. Textul în sine nu devine relevant decît în măsura în care se 
actualizează ca discurs1, decît atunci cînd este asumat contextual de un locutor, fie 
individual, fie colectiv (cînd vocea preotului substituie metonimic comunitatea 
liturgică) sub forma adresării directe către Divinitate. Abia în acest moment textul 
devine rugăciune. Din punct de vedere funcţional, rugăciunea presupune stabilirea 
unei relaţii de comunicare2 între două spaţii distincte ontologic: lumea profană, 
înscrisă într-un orizont al risipirii şi inconsistenţei existenţiale, şi lumea Sacrului, 
spaţiul unde fiinţarea îşi descoperă rostul şi împlinirea. 

Chiar dacă din perspectiva finalităţii rugăciunile pot fi de cerere, de laudă şi de 
mulţumire3, ele au în comun stabilirea unei comunicări asimetrice, atît din cauza 
decalajului ontic dintre polii actului comunicativ, cît şi din cauza naturii diferite a 
mesajelor venind dinspre cei doi poli; credinciosul comunică prin limbajul verbal, 
gestual şi atitudinal, însă răspunsul pe care îl aşteaptă din partea receptorului sacru 
este unul de tip translingvistic, existenţial-revelator, exprimat adeseori în termeni 
metaforici, ca în cazul psalmilor: „Mîntuieşte-mă, Dumnezeule, că au intrat ape 
pînă la sufletul meu. Afundatu-m-am în noroiul adîncului, care n-are fund. Intrat-
am în adîncurile mării şi furtuna m-a potopit (…) Dumnezeule, întru mulţimea 
milei Tale auzi-mă, întru adevărul milei Tale. Mîntuieşte-mă din noroi, ca sa nu 
mă afund; izbăveşte-mă de cei ce mă urăsc şi din adîncul apelor.” (Psalmul 68). În 
ciuda acestei asimetrii structural-funcţionale, suportul rugăciunii rămîne limbajul4. 
Prin cuvîntul izvorît din credinţă se înalţă duhovniceşte cel care se roagă, 
declanşînd, prin acelaşi cuvînt, mişcarea descendent învăluitoare a Divinului, care 
coboară hierofanic în cercul strîmt al existenţei omeneşti. Astfel sacrul şi profan 
par a se întîlni în intervalul unui spaţiu al discursului care ridică omul spre 
Dumnezeu şi atrage Dumnezeirea spre oameni. 

Din perspectiva noastră, construirea acestui cîmp al intervalului, specific 
existenţei religioase reprezintă aspectul cel mai important al unei investigaţii 
stilistico-poetice a rugăciunii în general5, şi a acatistului în special. Ce ne 
                              

1 Pentru relaţia text-discurs, vezi Adam (1999: 34-42). 
2 Una dintre cele mai substanţiale abordări a dimensiunii comunicative a fenomenelor cultice 

ortodoxe o reprezintă cartea Feliciei Dumas, Gest şi expresie în Liturghia ortodoxă. Studiu 
semiologic, Editura Institutul European, Iaşi, 2000. 

3 Cf. Evdokimov (1996: 31); la aceste trei forme ipostaziate exemplar în Rugăciunea Domnească, 
se mai adaugă şi rugăciunea de mijlocire, cf. Bria (1994: 339). 

4 Prin această afirmaţie ne păstrăm în limitele unei practici religioase elementare, este adevărat că 
de la un anumit nivel de dezvoltare spirituală, rugăciunea se poate desprinde de suportul său 
lingvistic. Vezi în acest sens cele şapte trepte ale rugăciunii sintetizate de Părintele Cleopa: 
„rugăciunea buzelor şi a limbii”, „rugăciunea minţii”, „rugăciunea inimii”, „rugăciunea de sine 
mişcătoare”, „rugăciunea cea văzătoare”, „rugăciunea în extaz” şi „rugăciunea duhovnicească”, în 
Cleopa, 2003. 

5 Cf. Pleşu (2007: 154): „Rugăciunea şi lauda sînt ocupaţii caracteristice pentru cei aflaţi, ca 
oamenii şi ca îngerii, în condiţia intervalului”. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.19 (2026-02-16 23:32:59 UTC)
BDD-A29 © 2009 Editura Universităţii „Alexandru Ioan Cuza”



 314

interesează este modul în care textul acatistului, la nivel macro şi microstructural, 
prilejuieşte şi găzduieşte întîlnirea dintre două lumi, cum prin comunicare se 
ajunge la comuniunea „în duh şi adevăr”. Pentru a înţelege mecanismul de 
funcţionare a acatistului, ne vom plasa investigaţia la nivelul dinamicii efectelor de 
lectură declanşate de această structură textuală. 

Dacă ar fi să formalizăm relaţia de comunicare de la baza acatistului, aceasta ar 
cuprinde două serii de instanţe discursive: pe de o parte există credinciosul, 
cititorul empiric care se roagă unei entităţi transcendente, Dumnezeu, Sfînta 
Fecioară sau Sfinţii. Acestor instanţe extratextuale corespund instanţele 
intratextuale desemnate pronominal prin persoanele întîi („eu, păcătosul”) şi a doua 
(„Tu, Doamne”, „Tu, Preacurată Maică”, „Tu, sfîntă Paraschiva”). În fond eul care 
vorbeşte în acatist este un rol pe care creştinul şi-l însuşeşte printr-un pact de 
identificare în speranţa că instanţa extratextuală căreia se adresează să se identifice 
cu rolul, cu imaginea pe care textul o construieşte. Acest pact de identificare ce stă 
la baza Acatistului şi, probabil, la baza oricărei rugăciuni, poate fi formulat astfel: 
„Eu, Ilie Moisuc, fiinţa care îngenunchează în faţa icoanei sfîntului Nicolae îmi 
asum tot ce spune despre sine acel eu din Acatistul închinat Sfîntului, în speranţa 
că Sfîntul care ascultă rugăciunea mea să Se identifice cu imaginea pe care 
Acatistul i-o articulează”. Astfel, dacă în text persoana întîi, singular şi plural, se 
caracterizează prin trăsătura semică /nevrednicie/, cel care citeşte Acatistul va 
interioriza această caracteristică, asteptîndu-se ca receptorul extratextual să accepte 
la rîndul său trăsăturile propuse de text (/bunătate/, /milă/, /promptitudine în ajutor/ 
etc.). 

Acest pact textual-pragmatic se înscrie, în cazul multor Acatiste, într-un orizont 
de aşteptare structurat de imaginarul social al ortodoxiei. Se produce astfel o 
specializare funcţională care „selectează” cititorii şi orientează lectura. În unele 
cărţi de rugăciuni, unele Acatiste sînt flancate paratextual de specificarea 
domeniului de eficienţă: Acatistul Sfîntului Mina se citeşte pentru „descoperirea 
furtului”, Acatistul Sfîntului Sfinţitului Mucenic Ciprian se citeşte pentru 
„izbăvirea de farmece, vrăji, deochiuri şi alte lucrări diavoleşti”, Acatistul Sfinţilor 
Părinţi Ioachim şi Ana este folositor „pentru căsătorie, pentru naştere de prunci şi 
pentru întemeierea unei familii binecuvîntate de Dumnezeu”, Acatistul către Prea 
Sfîntul şi de viaţă făcătorul Duh este „aducător de multă înţelepciune, luminarea 
minţii, învăţătură şi reuşită la examene”, iar Acatistul Sfîntului Modest se citeşte 
pentru „ocrotirea gospodăriei, animalelor şi holdelor”. 

Prin asemenea indicaţii paratextuale se amorsează un efect de prelectură care va 
înlesni însuşirea rolului propus de text („fiinţa dornică de izbăvirea de vrăji”, 
„omul îngrijorat de soarta gospodăriei, animalelor şi holdelor sale”) şi se 
configurează un cîmp de expectanţă pe care se va clădi intervalul, spaţiul de 
comunicare cu Sacrul. În continuitatea acestui consens „pragmatic” (fericita 
întîlnire a cererii/ nevoii spiritual-empirice cu oferta duhovnicească, pentru a utiliza 
vocabularul de tip mercantil care dă seama de nivelul de suprafaţă al relaţiei cu 
Divinitatea în procesul rugăciunii), textul propriu-zis al Acatistului dramatizează 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.19 (2026-02-16 23:32:59 UTC)
BDD-A29 © 2009 Editura Universităţii „Alexandru Ioan Cuza”



 

 315

acea „regăsire în contiguitate” a celor două dimensiuni aparent inseparabile, 
Dumnezeirea şi umanitatea „una printr-o sacrificială mişcare coborîtoare (kenoză), 
cealaltă, prin asceză rugătoare”6. 

Pentru a ilustra modul cum Acatistul pune în scenă această întîlnire în imaginal 
a duhului credinciosului rugător cu Fiinţa sacră adorată, vom analiza raportul dintre 
rolurile textuale propuse de Acatist şi implicaţiile extratextuale ale acestui raport, 
folosind ca suport Acatistul Sfîntului Nicolae.  

Atît partea laudativă, cît şi partea de cerere (cf. Guia, 2007), se actualizează 
sintagmatic printr-o structură dialogal-imnică bazată pe imperative şi vocative, ele 
însele construcţii gramaticale ale co-prezenţei, articulîndu-se aşadar un spaţiul al 
discursului în sensul pe care Emile Benveniste în dă acestui termen7. După 
lingvistul francez, omul îşi apropriază lumea prin limbaj şi tot prin limbaj se 
instituie pe sine ca subiect, înţelegînd instituirea de sine atît gnoseologic (vezi 
raportul modelator dintre limbă şi gîndire), cît şi ontologic, prin ieşirea din 
narcisismul originar şi oglindirea ca pierdere şi regăsire în alteritate: „c’est dans et 
par le langage que l’homme se constitue comme sujet; parce que le langage seul 
fonde en réalité, dans sa réalité qui est celle de l’être, le concept d’«égo». (…) Le 
langage n’est possible que parce que chaque locuteur se pose comme sujet, en 
renvoyant à lui-même comme je dans son discours. De ce fait, je pose une autre 
personne, celle qui, tout extérieure qu’elle est à «moi», devient mon écho auquel je 
dis tu et qui me dit tu”8. Strict lingvistic, acesta este şi fenomenul fundamental al 
Acatistului: un vorbitor se instituie pe sine ca subiect şi adresează laude şi cereri 
alterităţii divine pe care o transformă în receptor. 

Dacă la nivel funcţional rolul cel mai important în discurs îi revine eului (Emile 
Benveniste vorbeşte despre o „poziţie de transcendenţă” a eu-lui faţă de tu), 
preeminenţă uşor de regăsit în comunicarea obişnuită atît în ierarhia subînţeleasă a 
rolurilor conversaţionale (vorbitorul este mai important decît ascultătorul), cît şi în 
formele de patologie a comunicării (a vorbi pentru a se auzi, a avea „ultimul 
cuvînt” etc.), în cazul discursului religios actualizat în Acatist, centrul de greutate 
pragmatică se mută în spaţiul persoanei a doua, în acord cu acea dinamică 
paradoxală a valorizării prin desconsiderare, a smereniei înălţătoare propuse de 
Iisus în Sfintele Evanghelii. Deşi în fond cel care se roagă este beneficiarul 
propriului gest cultic, la nivelul economiei textului, prezenţa sa se vrea cît mai 
atenuată la nivelul universului semantic organizat în jurul persoanei întîi, pentru a 
valoriza la maximum persoana „receptorului”9. 

Între litotă şi hiperbolă, Acatistul se construieşte astfel pe o tensiune a întîlnirii 
dintre două „universuri de discurs” care articulează performativ un moment de 

                              
6 Ibidem, p. 63. 
7 Emile Benveniste, „De la subjectivité dans le langage”, în Benveniste, 1966. 
8 Ibidem, p. 259. 
9 Nu facem distincţia receptor-destinatar pentru că perspectiva noastră se limitează la domeniul 

strict lingvistic, şi nu are în vedere dimensiunea semiotică amplă  vom a performării liturgice a 
Acatistului. Pentru o abordare de acest tip, cf. Dumas, 2000: 27 şi urm. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.19 (2026-02-16 23:32:59 UTC)
BDD-A29 © 2009 Editura Universităţii „Alexandru Ioan Cuza”



 316

„regăsire-împreună” a fiinţei cu Fiinţa: „Cel ce verşi mir de mult preţ la toată 
lumea şi mie celui nevrednic şi mai mult decît toţi păcătos, dăruieşte-mi ca să-ţi 
aduc ţie cîntare, Părinte Nicolae. Tu, ca cel ce ai îndrăznire către Dumnezeu, 
slobozeşte-mă din toate necazurile, ca  să strig ţie: Bucură-te, Nicolae, mare 
făcător de minuni!” (Acatistul Sfîntului Ierarh Nicolae, Arhiepiscopul Mirelor 
Lichiei, Condacul 1)10. 

Universul de discurs al eului se încheagă în jurul cîtorva imagini litotice ale 
discreditării sinelui, circumscrise unei retorici a smereniei. Această retorică a 
discreditării se actualizează textual printr-o serie de procedee convergente cum ar fi 
recurenţa lexemelor devalorizante de tipul „nevrednic”, „păcătos” (ultimul 
amplificat printr-un superlativ arhaic „mai mult decît toţi păcătos”), structurile 
verbale negative, gravitînd în jurul ideii generale de incompetenţă expresiv-
duhovnicească („de bucurie şi de frică fiind cuprins, ce am a răspunde nu mă 
pricep” Condacul 3, „altceva nu ştiu să grăiesc” Icosul 6, „nu pricep de unde voi 
începe a-ţi aduce laudă”, Condacul 9)11, interogaţiile retorice tematizînd 
nedumerirea iscată de copleşitoarele calităţi ale Sfîntului: „care cîntare îţi voi 
cînta? Sau cu ce cununi te voi încununa?” (Condacul 9). 

Bineînţeles, cadrul discursiv al persoanei întîi nu se epuizează în această poetică 
a umilinţei. Din raţiuni strategic-demonstrative ne oprim deocamdată cu analiza în 
acest punct pentru a trece la explicitarea orizontului semantic textual al alterităţii. 
Dacă eul propune, pentru sine o „faţă negativă”, în ceea ce priveşte receptorul, 
discursul imnic al Acatistului îi va construi o „faţă pozitivă” pe baza unei retorici a 
amplificării laudative. În fond, acesta este centrul de greutate retoric-argumentativă 
al textului: preaslăvirea unui „personaj” sacru pentru a-i cîştiga bunăvoinţa. 

Dintre multiplele mecanisme stilistico-poetice care înscriu Acatistul într-un 
proiect discursiv-existenţial de preamărire, poate cele mai relevante pentru analiză 
sînt structurile exclamative de tipul „Bucură-te, Nicolae, mare făcător de minuni!”. 
Prin imperativul „bucură-te”, imaginea Sfîntului este proiectată performativ într-un 
spaţiu al slavei, iar structura apozitivă explicitează diferitele atribute ale Marelui 
Ierarh Nicolae. Gramatical vorbind, partea laudativă a Icosului se actualizează în 
trei închegări sintactice diferite: fie sub forma imperativ + apoziţie dezvoltată 
(„Bucură-te, hrana şi bucuria celor ce aleargă către tine” Icosul 4), fie sub forma 
imperativ + subordonată atributivă („Bucură-te, cel ce porţi nume de biruinţă” 
Icosul 5), fie sub forma imperativ + subordonată circumstanţială („Bucură-te, că 
faci minuni spre împăcare” Icosul 3)12. Din punctul nostru de vedere, toate aceste 
                              

10 Acatistier (2004: 311). Toate citatele din Acatist aparţin acestei ediţii, iar trimiterile vor consta 
în precizarea, în paranteză, a Condacului sau a Icosului. 

11 Deşi aceste figuri pot fi analizate din perspectiva toposului mimării modestiei, ni se pare că o 
atare înţelegere trădează spiritul textului, Autorului Model al Acatistelor (şi probabil al rugăciunilor în 
general) lipsindu-i superbia auctorială din care izvorăsc oblic atitudinile de excusatio propter 
infirmitatem. 

12 Mai există o structură posibilă, de tipul „Bucură-te, a grăit ţie Avlavie”, prin care preamărirea 
este transferată din spaţiul discursiv al persoanei I în acela al persoanei a III-a, eul amestecîndu-şi 
dialogic vocea cu aceea a unor preamăritori postulaţi. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.19 (2026-02-16 23:32:59 UTC)
BDD-A29 © 2009 Editura Universităţii „Alexandru Ioan Cuza”



 

 317

forme sînt actualizări ale unei scheme sintactice de tipul imperativ + pronume în 
vocativ + calitate a numelui, indiferent de aspectul gramatical al acestei calităţi 
(substantiv „propriu-zis” – „Bucură-te, dulceaţa a toată lumea”, verb 
substantivizat – „Bucură-te, dătătorule al bunătăţilor”, „Bucură-te, îndreptătorul 
dreptcredincioşilor” sau propoziţie subordonată). Din punctul de vedere al 
interpretării, schema aceasta funcţionează pe două niveluri semantico-sintactice 
distincte şi complementare. Structurile textuale care urmează imperativul şi 
pronumele pot fi înţelese cauzal, prin focalizarea asupra destinatarului („Bucură-te 
[pentru că eşti] hrana şi bucuria celor ce aleargă către tine”, [pentru că] „aduci 
întristare diavolilor”) sau argumentativ-explicativ, prin focalizare asupra 
emiţătorului („[Spun] bucură-te [pentru că] în dar ai luat şi în dar împarţi 
tămăduiri”). În ambele cazuri, efectul de lectură este amplificarea sferei discursive 
a Bucuriei. 

Pe plan lexico-semantic, retorica imnic-laudativă dezvoltă „calităţile” sfîntului 
în cadrul a două modalităţi de textualizare distincte, prin împletirea nucleelor 
narativ-factuale („Bucură-te, că ai ruşinat basmul eresurilor lui Arie” evocînd 
victoria Sfîntului împotriva ereziilor lui Arie) cu nuclee metaforice („Bucură-te, 
pomul cel sădit de îngeri”, „Bucură-te porumbelul Domnului”). Ambele modalităţi 
de textualizare se organizează deseori, sub forma unui paralelism inversat, care 
polarizează trăsăturile sfîntului pe două direcţii de semnificare opuse. Un anumit 
element expresiv poate participa, într-un context, la construirea imaginii unui sfînt 
sporitor al valorilor duhovniceşti ale ortodoxiei, ajutător al celor care se înscriu în 
acest orizont onto-ideologic, iar în alt context explicitează faţa sever-pedepsitoare a 
sfîntului în raport cu cei care aparţin lumii Răului. Dăm doar cîteva exemple de 
astfel de structuri:  „Bucură-te, trîmbiţa Sfintei Treimi;” vs. „Bucură-te, că ai 
stricat trîmbiţa eresurilor lui Arie” (Icosul 7) „Bucură-te, cel ce dăruieşti bun 
miros” vs. „Bucură-te, cel ce respingi mirosul cel rău” (Icosul 8), „Bucură-te, că 
deschizi gurile ortodocşilor” vs. „Bucură-te, că legi limbile celor vicleni” (Icosul 
9), „Bucură-te, lumina cea aprinsă cu dumnezeiască văpaie” vs. „Bucură-te că ai 
stins văpaia cea diavolească” (Icosul 10), „Bucură-te, rădăcina dumnezeiescului 
pom” vs. „Bucură-te, că ai tăiat rădăcina eresurilor satanei” (Icosul 12, s. n.). 

Printr-o astfel de regie argumentativă, chipul sfîntului Nicolae se proiectează în 
planul exemplarităţii sfinte şi sfinţitoare, plan superior spre care tînjeşte sufletul 
celui care se roagă. După cum se ştie, rugăciunea este forma cea mai potrivită 
pentru „înălţarea omului către Dumnezeu”. În Acatist, această mişcare ascensională 
se realizează printr-o serie de elemente discursive circumscrise sferei cîntării. Pe 
lîngă retorica discreditării sinelui şi cea a amplificării laudative a alterităţii, care 
separă dihotomic omul de Sfînt, profanul de sacru, mai există o retorică a cîntării 
înălţătoare, care apropie cele două lumi aparent opuse. 

La baza acestei retorici a înălţării stau o serie de strategii textuale 
interdependente gravitînd autoreflexiv în jurul nucleului semantic al cîntului-
rugăciune. Statistic vorbind, trăsătura eului care apare cel mai des în text nu este 
/nevrednicia/, pe care am analizat-o mai înainte, ci capacitatea sa discursivă; eul 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.19 (2026-02-16 23:32:59 UTC)
BDD-A29 © 2009 Editura Universităţii „Alexandru Ioan Cuza”



 318

este, în primul rînd, „cel care cîntă”. Cea mai importantă izotopie din Acatist este 
izotopia „manifestării verbale” structurată pe numeroşi termeni cvasisinonimi: a 
cînta apare de douăsprezece ori, a grăi apare de şapte ori, a striga de trei ori, a 
lăuda de două ori, iar o singură dată apar a trimite laudă, a aduce rugăciune, a 
ruga, a aduce cîntare. Importanţa cîntului în sine, în desfăşurarea textuală a 
rugăciunii este ilustrată, la nivel sintactic, de ambiguitatea funcţională a 
subordonatelor care conţin aceste lexeme. De multe ori, în desfăşurarea textului, 
cîntarea este simultan o consecinţă şi un scop. Evocarea unor momente din viaţa 
sfîntului, pe lîngă valoarea lor informativ argumentativă (cf. Guia, 2007), au şi 
rolul de a declanşa rugăciunea, devin pretexte pentru preaslăvirea sfîntului Nicolae: 
„Pe pămînt, al doilea Înaintemergător te-ai arătat, Nicolae, spre mustrarea 
fărădelegilor; că acela a mustrat pe Irod, făcătorul fărădelegii, iar tu ai ruşinat pe 
Arie cel orbit cu eresul, şi toată lumea ai voit să o curăţeşti de învăţăturile lui cele 
nedrepte, şi turma ta a o lumina, ca un părinte şi învăţător. Pentru aceea cîntăm 
lui Dumnezeu: Aliluia!” (Condacul 2, s. n.). Fragmentele narative au mai puţină 
valoare pentru ele însele, cît mai ales ca elemente care justifică actul cîntării: „Mai 
înainte împotrivindu-te eresului lui Arie, cel de trei ori blestemat, ai ruşinat a lui 
fără de Dumnezeu învăţătură şi ca pe un al doilea Iudă surpîndu-l, l-ai lăsat. 
Pentru aceea şi eu grăiesc ţie neîncetat: Bucură-te, înaintestătătorule pe scaunul 
Mirelor;” (Icosul 7, s. n.). Mai mult, chiar binefacerile pe care credinciosul le cere 
sfîntului se răsfrîng în actul rugăciunii sale, în calitatea acesteia: „Ca cel ce ai 
îndrăznire către Hristos, Nicolae, că turma lui păzeşti de lupii cei văzuţi şi 
nevăzuţi şi de către cei ce scapă sub acoperămîntul tău nu te întorci, şi mie, celui 
ce mă învăluiesc de gînduri şi de lucruri viclene, dă-mi mînă de ajutor, Părinte, ca 
să te laud pe tine zicînd: Bucură-te, Nicolae prealăudate” (Icosul 8). La nivelul 
logicii frazei, locuţiunea conjuncţională introduce o propoziţie finală („dă-mi mînă 
de ajutor… ca să te laud”), ca şi cum lauda ar fi scopul ajutorului primit, („Te rog 
să mă ajuţi, ca să te pot preamări”), pe cînd ar fi mai firesc să o înţelegem 
consecutiv („Ajută-mă, ca ulterior să te laud”). 

Această ambiguitate determinativ-relaţională reflectă, de fapt, funcţia intra şi 
extratextuală a rugăciunii. Aceasta este, simultan, instrumentul coborîrii smerite a 
sinelui (cf. poetica discreditării) şi a înălţării sale. Ea tematizează distanţa dintre eul 
păcătos şi alteritatea sfîntă, dar tot ea proiectează eul în orizontul sfinţeniei. 
Acatistul, ca şi rugăciunea în general, pare a sta sub semnul tulburătorului paradox, 
plin de înţelesuri duhovniceşti, exprimat de un tată iubitor în Sfînta Scriptură: 
„Cred, Doamne! Ajută necredinţei mele” (Marcu 9-24). 

 
Bibliografie 
 
Adam, Jean-Michel, 1999, Linguistique textuelle. Des genres de discours aux textes, 

Nathan, Paris 
Barthes, Roland, 1987, Romanul scriiturii. Antologie, Editura Univers, Bucureşti 
Benveniste, Emile, 1966, Problèmes de linguistique générale, I, Gallimard, Paris 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.19 (2026-02-16 23:32:59 UTC)
BDD-A29 © 2009 Editura Universităţii „Alexandru Ioan Cuza”



 

 319

Bria, Ion, 1994, Dicţionar de teologie ortodoxă, ediţia a II-a, revizuită şi completată, 
Editura Institutului Biblic şi de Misiune al Bisericii Ortodoxe Române, Bucureşti 

Cleopa, Ilie, 2003, Despre rugăciune şi treptele ei, Editura Trinitas, Iaşi 
Dumas, Felicia, 2000, Gest şi expresie în Liturghia ortodoxă. Studiu semiologic, Editura 

Institutul European, Iaşi 
Evdokimov, Paul, 1996, Rugăciunea în Biserica de Răsărit, Editura Polirom, Iaşi 
Guia, Sorin, 2007, Elemente lingvistice ale discursului religios, Iaşi, teză de doctorat 
Pleşu, Andrei, 2007, Despre îngeri, Editura Humanitas, Bucureşti 
Stoian, M. Ion, 1994, Dicţionar religios, Editura Garamond, Bucureşti 
*** Acatistier, 2004, tipărit cu binecuvîntarea Prea Sfinţitului Părinte Galaction, Episcopul 

Alexandriei şi Teleormanului, Editura Biserica Ortodoxă, Alexandria 
*** Biblia sau Sfânta Scriptura, 1990, Editura Institutului Biblic si de Misiune al B.O.R., 

Bucureşti 
 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.19 (2026-02-16 23:32:59 UTC)
BDD-A29 © 2009 Editura Universităţii „Alexandru Ioan Cuza”

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

http://www.tcpdf.org

