
 

Arte poetice medievale 

Parodia sacra (I) 

 

Livia IACOB 
 
 

In medieval times, one could observe a peaceful coexistence of the arts of poetry and the 

different forms of parodia sacra. This paper aims at analysing several works that played an 

important role not only in that period but also in the inner evolution of various literary 

creations in national languages(while detaching from the use of Latin or Vulgate Latin) 

starting from a paradox: the theoretic vacuum is filled with such numerous creations. If 

literary/ poetic theory treatises are missing or information specific to them could only be 

identified in the later rhetoric works, the case of literary parodic production is not similar. 

The medieval parody innovates with its subject choice. It particularly confronts religious 

topics, these artists' originality being certified through their use of parodic doublets which 

they create in the middle of the most important biblical parables and even in the case of 

veneration moments and through parodia sacra. 

 

Keywords: art of poetry, parodia sacra, religious topics, the medieval parody biblical 

parables 

 
În perioada medievală, se remarcă o coexistenţă paşnică între artele poetice 

propriu-zise şi formele sui generis de parodia sacra. Lucrarea de faţă analizează 

cîteva opere a căror importanţă în epocă, dar şi asupra evoluţiei interne a 
literaturilor care încep să se scrie în limbile naţionale (detaşîndu-se de folosirea 
latinei sau a latinei vulgare) pornind de la un paradox: vacuum-ul teoretic este 
umplut de numeroase creaţii. Dacă tratatele de teorie literară/ poetică lipsesc sau, în 
cel mai bun caz, date specifice lor se regăsesc abia în scrierile de retorică tîrzii, nu 
putem afirma acelaşi lucru despre producţia literară parodică. În privinţa subiectelor 

abordate, parodia medievală inovează. Ea atacă îndeosebi domeniul religios, 
specificitatea medievalilor pe acest teritoriu fiind certificată prin dubletele parodice 
pe care le creează în cazul celor mai importante pilde biblice şi chiar în cazul 
momentelor de cult şi prin parodia sacra. 

În privinţa parodiei, literatura medievală poate fi etichetată printr-un paradox: 
vacuumul teoretic este umplut de numeroase creaţii. Dacă tratatele de teorie 

literară/ poetică lipsesc sau, în cel mai bun caz, date specifice lor se regăsesc abia 
în scrierile de retorică tîrzii, nu putem afirma acelaşi lucru despre producţia literară 
parodică. Deşi s-a dovedit dificil de demonstrat în ce măsură şi în ce mod s-au 
transmis coordonatele parodice antice în Evul Mediu, prin ce filiere şi cu ce ecouri, 
exegeza nu-i neagă fenomenului meritul de a fi reuşit, în ciuda constrîngerilor 
religioase ce acţionau ca veritabile forţe frenatorii, să se transmită tuturor 

viitoarelor popoare europene.  

251

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.106 (2026-02-01 06:49:01 UTC)
BDD-A26433 © 2016 Editura Universităţii „Alexandru Ioan Cuza”



 

Principalul studiu pe care se întemeiază multe dintre opiniile astăzi la modă 
(unele contrare) a fost publicat la începutul secolului trecut de Paul Lehmann. În 
Die Parodie im Mittelalter

1
, acesta lansează o idee şocantă, totuşi verificabilă în 

practică: majoritatea parodiilor medievale nu se inspiră din Antichitate
2
, 

motivîndu-şi aserţiunea prin aceea că, în privinţa subiectelor abordate, parodia 
medievală inovează. Ea atacă îndeosebi domeniul religios, specificitatea 

medievalilor pe acest teritoriu fiind certificată prin dubletele parodice pe care le 
creaseră în cazul celor mai importante pilde biblice şi chiar momentelor de cult. Se 
cunosc, de pildă, Liturghia jucătorilor, Liturghia beţivilor, alături de parodii ale unor 
formulări juridice precum Testamentul porcului, Testamentul măgarului sau 
rezultate „prin valorificarea epistolarului, elementelor Antichităţii şi ale 
contemporaneităţii clericale: Epistulae obscurorum virorum‖

3
; nu lipsesc nici 

parodiile gramaticale, „de felul acelei Vergilius Maro Grammaticus‖
4
. Weisstein 

contrazice, în Imitations with a vengeange, această opinie, arătînd că monografia 
citată se opreşte părtinitor asupra scrierilor în limba latină, deci exclude acele opere 
care nu au şi o vădită intenţie umoristică, printre care anumite imnuri critice 
prelucrînd structura odelor lui Horaţiu. Lehmann lasă loc însă şi speculaţiilor: 
negînd, în trecere, existenţa vreunor conexiuni între rapsozii/ mimii antici şi 

bufonii/ nebunii medievali, admite că o legătură trebuie să fi existat între saturnalii 
şi carnavalescul medieval, ca formă de reprezentare a lumii şi posibilitate supremă 
de defulare. Ideea este preluată şi prelucrată de Mihail Bahtin, care consideră că, în 
sfera creaţiilor comice, Evul Mediu se înrudeşte cu Roma: 

 
„În special tradiţia saturnaliilor a continuat să existe, într-o altă formă, în decursul 

secolelor medievale. Roma veselă a saturnaliilor, purtând tichia de măscărici – 

Pileata Roma (Marţial) – a izbutit să-şi păstreze întreaga forţă şi întregul farmec în 

cele mai tenebroase perioade ale Evului Mediu‖
5
.  

 

Un aspect aparte îl reprezintă conferirea de către biserică a unor libertăţi pînă 
atunci neîngăduite mirenilor, chiar dacă numai în anumite perioade. Aceştia îşi 
permiteau să ia în derîdere orice subiect în zilele de sărbătoare sau în timpul re-

creaţiilor şcolare. „Sărbătoarea nebunilor‖, care avea să dea naştere acelui tip de 
măscărici cu o carieră atît de îndelungată, şi „sărbătoarea măgarului‖ erau celebrate 
de clerul inferior în incinta mănăstirilor, ale căror porţi fuseseră deschise publicului 
larg. Nimic nu mai rămînea secret o dată ce se declanşau risus paschalis – adică 
rîsul de Paşti, permiţînd rostirea din amvon a glumelor, zicătorilor şi anecdotelor 
destinate relaxării după perioada de privaţiuni şi abstinenţă a postului – sau risus 

natalis, rîsul de Crăciun. Graţie celui dintîi au apărut numeroase naraţiuni parodice; 

                                                 
1 Publicată la Drei Masken Verlag, München, 1922.  
2 Cf. Ulrich Weisstein, Imitations with a vengeance, 1966, p. 807. 
3 Marian Popa, Parodie şi istorie. Modul parodic, în Comicologia, Editura Univers, Bucureşti, 

1975, p. 156. 
4 Ibidem. 
5 Mihail Bahtin, Din preistoria discursului romanesc, p. 521.  

252

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.106 (2026-02-01 06:49:01 UTC)
BDD-A26433 © 2016 Editura Universităţii „Alexandru Ioan Cuza”



 

cel deal doilea generează cîntece sau imnuri parodice, îmbinînd cultul naşterii lui 
Hristos cu motive laice. Parodierea textelor sfinte se realizează şi prin înlocuirea 
ritualului religios cu forme ale reprezentaţiilor de mistere medievale, îndeosebi în 
acele texte destinate recitării şi, pe o treaptă superioară, cîntării.  

Parodia sacra atestată în secolele V-VII cunoaşte două exemplificări de 
excepţie în Joca monacorum şi Coena (Cena) Cypriani. Aceasta din urmă, în 

traducere Cina cea de taină a lui Ciprian, are structura unui „simposion gotic‖, 
este o Pileata Biblia pentru că „toată Biblia, toată Evanghelia sînt parcă decupate 
în bucăţi şi apoi aranjate astfel încît se obţine un tablou grandios al banchetului 
unde beau, mănîncă şi se veselesc toate personajele istoriei sfinte, de la Adam şi 
Eva pînă la Hristos şi apostolii săi‖

6
. Printr-un grad de maximă apropiere de 

înlănţuirea faptică excepţională se trece, astfel, de pe terenul biblic pe cel al 

percepţiei umane. Ideea i-a condus pe unii cercetători la ipoteza că se încerca, de 
fapt, prin parodia sacra, o instruire prin amuzament a păturilor largi; creştinii pu-
teau memora cu o mai mare uşurinţă „figurile‖ şi „întîmplările‖ Sfintei Scripturi, 
fapt ce ar explica şi popularitatea mare de care se bucura Cina cea de taină a lui 
Ciprian şi în rîndul austerelor figuri bisericeşti

7
.  

Aspectului festiv de sorginte folclorică şi celui de simplu amuzament li se 

adaugă cel lingvistic. Parodia este, în bune cazuri, o replică a vulgului la textele 
sacre: procesul evolutiv afectează şi acţionează prin intermediul acestui fenomen. 
Formarea lentă a limbilor naţionale predispune atît vorbitorii, cît şi creatorii de texte 
la parodierea structurilor latineşti. Astfel, teoriile mai noi leagă tehnicile parodiei de 
integrarea „discursului străin‖ în modul de vorbire conştientizat drept propriu, iar 
accentul se mută din sfera subiectelor în cea a stilurilor. Creaţiile parodice 

răspîndite în medii mai puţin erudite, populare vizează structurile limbii latine, însă 
tematizează limbajul biblic. Pe urmele aceluiaşi Lehmann, Bahtin vede istoria 
literaturii medievale, cu precădere a celei latine, drept „istoria acceptării, a 
prelucrării şi a imitării bunului străin‖, dar îşi îndreaptă concluziile într-o direcţie 
nouă: fenomenul întemeierii limbilor moderne are rădăcini parodice, mulţi creatori de 
texte şi, implicit, de limbaj urmărind separarea de, chiar anihilarea latinei ca discurs 

unic oficializat. În sprijinul noilor teorii vin creaţiile şcolarilor (studenţilor) din 
mănăstirile medievale, care aveau permisiunea ca, în momentele de recreere, să 
„ridiculizeze‖ ceea ce pînă atunci deprinseseră cu seriozitate, de la subiectele 
biblice la cele gramaticale. În secolul al XVII-lea se descoperă Vergilius Maro 
grammaticus, o grammatica pileata cum ar numi-o Bahtin, parodie a gîndirii 
formal-gramaticale din epoca Antichităţii tîrzii

8
, folosind citate şi trimiteri la toate 

autorităţile în materie, cu precizarea că unele dintre acestea nu au existat în 
realitate. În plus, codexurile manuscrise medievale conţin o cantitate enormă de 

                                                 
6 Ibidem. 
7 „În secolul al IX-lea, severul abate Rabanus Maurus din Fulda a transpuso în versuri: Cina era 

citită la banchetele regale, reprezentată în timpul vacanţei de Paşi de către elevii şcolilor mănăstireşti‖, în 
M. Bahtin, art. cit., p. 525. 

8 Ibidem. 

253

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.106 (2026-02-01 06:49:01 UTC)
BDD-A26433 © 2016 Editura Universităţii „Alexandru Ioan Cuza”



 

rugăciuni şi imnuri parodice latine şi mixte. Dacă în Franţa secolului al XIII-lea 
circulau aşa-numitele épîtres farcies, în care epistolele apostolilor (citite în timpul 
liturghiei) sînt modificate doar prin introducerea timidă a unor cuvinte în franceză, 
păstrînd o atitudine de prosternare în faţa divinităţii

9
, în Franţa secolului al XIV-lea 

apar parodii ce includ şi satira la adresa repaosului etern al divinităţii şi a 
indiferenţei sale faţă de nenorocirile bieţilor pămînteni, realizate prin replici 

ironice.  
Cele mai populare texte în care îşi face simţită prezenţa parodia mixtă, avînd ca 

ţintă Biblia şi realizîndu-se, lingvistic, prin luarea în derîdere a structurilor latineşti, 

sînt incluse în colecţia de cîntece Carmina Burana, la capitolul „Cîntecelor de 

pahar şi de petrecere‖. Iată, de pildă, o rugăciune parodică inclusă în Liturghia 

jucătorilor:  

 
„Atotputernicule şi veşnicule Dumnezeu, care ai semănat mare vrajbă între ţărani 

şi clerici, fă, te rugăm, ca din munca lor să trăim, din femeile lor să ne înfruptăm şi 

de moartea sus-zişilor să ne bucurăm‖
10

.  

 

„Latina acestor texte este ea însăşi o limbă vorbită, cu o sintaxă simplificată şi 
masiv influenţată de sintaxa populară, împestriţată de abundente invenţii lexicale, 
de inserţii din latina clasică şi din cea biblică, din jargonul teologico-filosofic şi 
ştiinţific scolastic şi din limbile populare ale locului, germana şi franceza veche. 
Refrenul, unele fragmente, uneori strofe întregi sînt compuse în respectivele limbi 

populare. Rezultatul acestui amestec este un discurs special‖
11

, discursul fugii de 
dogmatismul religios. 

Originale fenomene ale literaturii medievale rezultă din parodierea Sfintei 
Scripturi şi a Sfinţilor Părinţi, ale căror texte erau foarte bine cunoscute de oamenii 
cu educaţie. Şi, dacă hibridul parodic medieval, situat la jumătatea drumului dintre 
parodia sacră şi satira parodică, se folosea de astfel de teme, trebuie menţionat că 

nu întotdeauna o făcea pentru a-şi nega modelul. În cazul oamenilor simpli, avea 
chiar un rol mnemotehnic, urmărind să le reamintească, o dată încheiat festivismul 
carnavalesc, necesara întoarcere la „cele sfinte‖. Interesează parodia ca lecţie, 
lipsită însă de rigorile scolasticii şi prelungind ideea antică a recunoaşterii materialului 
parodiat în produsul final. W.T.H. Jackson notează, la pagina 229 din The 
Literature of the Middle Ages

12
, că în această perioadă parodia devine de fapt 

                                                 
9 Bahtin citează un fragment din finalul unui Pater noster: „Sed libera nos, mais delivre nous, 

Sire,/a malo, de tout mal et de tout cruel martire‖, pentru a exemplifica apoi parodia cu prima strofă a 
rugăciunii: „Pater noster, tu n‘ies pas foulz/Quar tu t‘ies en grand repos/qui es montés haut in celis‖.  

10 Carmina Burana, ediţie bilingvă, traducere şi comentarii de Eugen Munteanu şi Lucia Gabriela 

Munteanu, Polirom, Iaşi, 2003, p. 317. 
11 Eugen Munteanu şi Lucia Gabriela Munteanu, Prefaţă la Carmina Burana, ediţie bilingvă, 

traducere şi comentarii de Eugen Munteanu şi Lucia Gabriela Munteanu, Polirom, Iaşi, 2003, p. 8. 
12 „Successful parody is dependent upon instant recognition of the material being parodied. The 

technique was particularly successful in the Middle Ages, when educated men knew a few books well 

rather then many superficially‖ (Columbia University Press, New York, 1960). 

254

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.106 (2026-02-01 06:49:01 UTC)
BDD-A26433 © 2016 Editura Universităţii „Alexandru Ioan Cuza”



 

„dependentă de recunoaşterea instantanee a materialului supus parodierii. În special 
această tehnică sa bucurat de succes în Evul Mediu, cînd erudiţii preferau să 
cunoască un număr restrîns de cărţi, dar bine decît multe, dar superficial‖.          

Problema citării este subtil rezolvată. Evidentele preluări din parodia sacra 
pierd teren în favoarea unor forme mascate în romanul animalier (Romanul vulpii, 
spre exemplu), al cărui protagonist „împrumută‖ atît din „trăsăturile umane‖, cît şi din 

ticăloşia eroilor picareşti ale unor romane precum Satyricon-ul lui Petronius. Rolul 
parodiei în Evul Mediu a fost foarte mare tocmai din pricină că ea a pregătit, cum 
ne avertizează Bahtin, „noua conştiinţă literarlingvistică, ea a pregătit marele 
roman al Renaşterii‖. Evoluţia internă a literaturii, prin disoluţie, şi maturizarea ei 
au avut ca rezultat tardiv chiar abundenţa romanelor postmoderne în care Biblia 
devine ţintă favorită. 

 
Bibliografie: 

Opere 

*** Antologia poeziei italiene, traduceri de C.D. Zeletin ş.a., Editura Univers, Bucureşti, 

1978 

*** Lirica Renaşterii italiene, traduceri de C.D. Zeletin, Editura Tineretului, colecţia „Cele 

mai frumoase poezii‖, Bucureşti, 1966 

***Carmina Burana. Antologie de poezie latină medievală, ediţia a IIa, traducere şi 

comentarii de Eugen Munteanu şi Lucia Gabriela Munteanu, Editura Polirom, Iaşi, 

2003. 

Comorovski, Cornelia (coord.), Literatura umanismului şi Renaşterii, ilustrată cu texte, 

Editura Albatros, Bucureşti, 1972 

Poeme epice ale Evului Mediu, traduceri de Sorin Bercescu, Victor Bercescu şi Sevilla 

Răducanu, Editura ştiinţifică şi enciclopedică, Bucureşti, 1978 

 

Studii, articole, eseuri 

Constantinescu, Viorica S., Timpul parodiei, în Cultura poetică, Editura Junimea, Iaşi, 

1999 

Dane, Joseph, Parody and Satire: A Theoretical Model, în Genre, nr. 13/ 1980 

Weisstein, Ulrich, Parody, Travesty, and Burlesque: Imitations with a Vengeance, Indiana 

University, 1966   

 

Istorie, critică şi teorie literară 

*** Ce este literatura? Şcoala formală rusă, antologie şi prefaţă de Mihai Pop, note bio-

bibliografice şi indici de Nicolae Iliescu şi Nicolae Roşianu, traducere de Coneliu 

Barborică, Inna Cristea, Mariana Ciurca, Nicolae Iliescu, Mihail Nasta, Radu Nicolau, 

Alexandra Nicolescu, Tatiana Nicolescu, Mihai M. Pop, Nicolae Roşianu, Donca 

Teodorescu, Leonida Teodorescu, Editura Univers, Bucureşti, 1983 

*** Pentru o teorie a textului. Antologie „Tel Quel‖ 1960-1971 (volum colectiv), 

introducere, antologie şi traducere de Adriana Babeţi şi Şepeţean Vasiliu, Editura 

Univers, Bucureşti, 1980 

255

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.106 (2026-02-01 06:49:01 UTC)
BDD-A26433 © 2016 Editura Universităţii „Alexandru Ioan Cuza”



 

Bahtin, Mihail, François Rabelais şi cultura populară în Evul Mediu şi în Renaştere, 

traducere de S. Recevschi, Editura Univers, Bucureşti, 1974 

Bahtin, Mihail, Probleme de literatură şi estetică, traducere de Nicolae Iliescu, prefaţă de 

Marian Vasile, Editura Univers, Bucureşti, 1982 

Bahtin, Mihail, Problemele poeticii lui Dostoievski, traducere de S. Recevschi, Editura 

Univers, Bucureşti, 1970 

Burckhardt, Jacob, Cultura Renaşterii în Italia, vol. III, traducere de N. Balotă şi Gh. 

Ciorogaru, prefaţă, tabele cronologice, note şi indici de N. Balotă, Editura pentru 

Literatură, Bucureşti, 1969 

Curtius, Ernst Robert, Literatura şi Evul Mediu latin (Excursuri), traducere de Adolf 

Armbruster, Editura Paideia, Bucureşti, 2000 

De Sanctis, Francesco, Istoria literaturii italiene, traducere, studiu introductiv şi note de 

Nina Façon, Editura pentru Literatură Universală, Bucureşti, 1965 

Dumitrescu Buşulenga, Zoe, Renaşterea, umanismul şi destinul artelor, Editura Univers, 

Bucureşti, 1975 

Genette, Gérard, Palimpsestes. La Littérature au second degré, Éditions du Seuil, Paris, 

1982 

Hutcheon, Linda, A Theory of parody. The teachings of twentieh century art forms, 

Methuen, 1984 

Jankélévitch, Vladimir, Ironia, traducere din limba franceză de Florica Drăgan şi V. 

Fanache, postfaţă de V. Fanache, Editura Dacia, Cluj-Napoca, 1994 

Nemoianu, Virgil, O teorie a secundarului. Literatură, progres şi reacţiune, traducere de 

Livia Szász Cîmpeanu, Editura Univers, Bucureşti, 1997 

Panaitescu, Val., Humorul (sinteză istorico-teoretică), vol. III, Editura Polirom, Iaşi, 2003 

 

Dicţionare 

Dicţionar de termeni literari, Editura Academiei Republicii Socialiste România, Bucureşti, 

1976 

Ducrot, Oswald, Shaeffer, Jean-Marie, Noul Dicţionar Enciclopedic al Ştiinţelor 

Limbajului, traducere de Anca Măgureanu, Viorel Vişan, Marina Păunescu, Editura 

Babel, Bucureşti, 1996 

 
 

256

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.106 (2026-02-01 06:49:01 UTC)
BDD-A26433 © 2016 Editura Universităţii „Alexandru Ioan Cuza”

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

http://www.tcpdf.org

