
 

 

Mittelalter, zentrale Themen der Predigt im Westen 

Mihai FLOROAIA
1
 

In medieval times, the Western Church had a significant power both politically and 

culturally. The Western Middle Ages is characterized on the one hand by the sermon of 

Church representatives, but on the other hand, heretics also used to spread false teachings 

through sermon (an unacceptable thing for the representatives of Inquisition). 

Religious orders that relied Catholicism, especially the Franciscans and Dominicans, led a 

clean life aimed at preaching the Gospel and the salvation of the soul.  

Attitude towards magic and witchcraft practices, along with the punishments of hell, were 

the themes of the great preachers of the Middle Ages. The church tried in various ways to 

combat exaggerations and heretical ideas through sermons.  

 

Keywords: sermon, speech, Dominicans, Franciscans, Inquisition, church 

 

 

Im Hinblick auf eine objektive Analyse über das vorgeschlagene Thema ist es 

notwendig, die Gesellschaft zu analysieren, so wie sie sich in der mittelalterlichen 
Periode darstellt. Im Mittelalter gehörten alle Christen einer einzigen 
Kirche(Gemeinschaft), die sich dem ehemaligen Römischen Reich zu fügen 
begann. Der Glaube war nicht nur eine Form des inneren Erlebnisses, er definiert 
die Hauptaspekte des alltäglichen Lebens. Er gehörte nicht nur zum Leben des 
Individuums, sondern manifestierte sich in der Kollektivität (zum Beispiel durch 

Pilgerfahrten, das Feiern der Feiertage, durch den Bau der Kathedralen und der 
Universitäten etc.). 

Als fester Bestandteil der historischen Evolution Europas im Mittelalter 
entwickelte die Kultur sich im engen Zusammenhang mit den sich im Westen vom 
V.-XI. Jahrhundert ereigneten Veränderungen, die die Voraussetzungen für die 
Entstehung einer entsprechenden Struktur der spirituellen Bedürfnisse der neuen 

Gesellschaft erschufen. Sofern die Hauptcharakteristik des kulturellen Lebens in 
den ersten Jahrhunderten des Mittelalters den Abstieg der Antike, die Verbreitung 
einiger kultureller Elemente der auf dem Territorium des ehemaligen Römischen 
Reiches niedergelassenen germanischen Völker und die Entstehung der frühen 
mittelalterlichen Kultur infolge der Interaktion der sozio-ökonomischen, 
politischen und kulturell-religiösen Faktoren verursachte, stellt die Kultur 

Westeuropas im frühen Mittelalter eine Synthese der römischen kulturellen 
Tradition und des kulturellen Beitrags der wandernden Völker (vorwiegend die 

                                                 
1 Ph.D., Colegiul Tehnologic „Spiru Haret‖ Piatra-Neamţ und Şcoala Postliceală Sanitară Piatra-

Neamţ.  

97

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.106 (2026-02-01 06:46:35 UTC)
BDD-A26421 © 2016 Editura Universităţii „Alexandru Ioan Cuza”



 

germanischen Völker) dar und erreicht in Bezug auf die Entstehung der 
Feudalgesellschaft und der Verallgemeinerung der Christianisierung im Ritus der 
Römischen  Kirche die Voraussetzungen, die die unterschiedlichen Charaktere 
anboten. 

Die heidnischen Traditionen sind schwer einzuschätzen, da die in einer verbalen 
und von von migrierenden Völkern verbreiteten Basiselemente der Kultur dem 

größten Teil unserer Analyse entgehen. Aber es ist offensichtlich, dass die 
Schwächung der antiken Spuren beginnd mit dem V. und VI. Jahrhundert die 
Wiederentstehung der einheimischen Kultur, im besonderen der keltischen Kultur, 
die neu gekommene Kultur ermöglicht. Aus den Schnittpunkten der Kulturen und 
der Auswirkung der Invasionen gingen Volkstraditione, Helden und Thremen der 
groβen zukünftigen epischen Zyklen des Europäischen Mittelalters hervor.Das 

intelektuelle Leben des Mittelalters hatte im Allgemeinen eine praktische, mit  der 
politisch-sozialen Aktivität verbundene Orientierung. Die zukünftige Bewegung 
brauchte zuerst qualifizierte  Juristen, Spezialisten, Beamten für die Verwaltung 
der Städten und für den Rechts- und Interessenschutz des Bürgers. 

Wenn man im Osten die thematische Predigt allmählich mit der patristischen 
Homilie deren Hauptfiguren Fotie, Patriarch von Konstantinopel (ý886), Sankt 

Simeon Neutheologe (ý1022), Sankt Grigorie Palama (ý1359), Gheorg Scholarer 
(ý1460), Ilie Miniat (ý1714) etc. sind, ersetzte, wurde im Westen die Predigt von 
den folgenden drei Richtungen beeinflusst :Scholastik, Mystik und Humanismus. 

Zu den repräsentativen Predigern des Westen sind zu erwähnen: Peter Damiani 
(ý1072), Anselm von Canterbury(ý1109), Bernard von Clairvaux (ý1153), Thomas 
von  Aquin (ý1204), Antonius von Padova (ý1231), Jacques Benigne Bossuet 

(ý1707) und weitere nennenswerte Beispiele. 
Die Vertreter der westlichen Kultur bemühten sich, die Erfolge vor Allem der 

klassischen Kultur des Mittelalters insbesondere in Form einer Synthese zu 
vermitteln, die zugänglicher war, als die die gesamten Werke. Das alte System der 
Weisen der Antike in den sieben Freien Künsten wurde von Martianus Capella (V. 
Jahrhundert n.Ch) vermittelt und erlangte eine neue Form. Diese werden in drei 

(Trivium), Grammatik, Dialektik und Rethorik beyiehungsweise vier (Quadrivium) 
Wissenswege, Arithmetik, Geometrie, Musik und Astronomie, die die Basis des 
mittelalterlichen Schulwesens bildeten, eingeteilt

2
. 

Während der Konsolidierung der sozial-politischen und ideologischen 
Positionen in der  Gesellschaft hatte die christliche Kirche Vorbehalte gegenüber 
der antiken heidnischen Kultur gegenüber. Als Ausdruck der offiziellen Position 

der Kirche der antiken kulturellen Erbschaft warf der Papst Grigore der Groβe I im 
Jahr 601 einem Prälat, der sich mit den weltlichen Buchstaben beschäftigte, vor, 
dass das Lob von Christus in einem und demselben Mund zusammen mit dem 
Jupiter‘s Lob nicht passt

3
. Unter diesen Bedingungen eines wahren kulturellen 

                                                 
2 Viorica Calugher,  Culturologie (Istoria și filosofia culturii), Editura Valinex, Chișinău, 2010, p. 

127. http://arheologie.ulbsibiu.ro/publicatii/cursuri/tiplic/11.htm (aufgerufen am 2. September 2015).  
3 http://arheologie.ulbsibiu.ro/publicatii/cursuri/tiplic/11.htm (aufgerufen am 23. Oktober 2015).  

98

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.106 (2026-02-01 06:46:35 UTC)
BDD-A26421 © 2016 Editura Universităţii „Alexandru Ioan Cuza”



 

Rückschlags des kulturellen Zeitgeistes, und die Entstehung der spirituellen 
Vormacht des Klerus repräsentierten die Hauptkulturzentren und einige verteilte 
Kultur-Oasen: Manche Bischofsresidenzen, Klöster, Königshäuser und Schöpfer 
und Träger der Kultur kamen aus den Reihen der Kultur, sodass die Begriffe 
„Schriftgelehrte und „Kleriker‖ Synonime wurden. Die Klosterbibliotheken 
umfassten nicht nur religiöse, sondern auch profane Werke, nämlich die von der 

Zerstörung antiker Werke (Beispiele dieser Bibliotheken gibt es Vivarium, Monte 
Cassino, Sankt Gallen, Fulda, Lindisfarne etc.). 

Nach dem Verschwinden der antiken Schulen waren die Klöster diejenigen, die 
den Unterricht der Freien Künste sicherten und den Bedürfnissen der christlichen 
Kultur anpassten. Karol der Groβe verstand die Wichtigkeit des Schreibens für das 
Wiederaufleben der Kirche und des Staats, und er versuchte Schulen neben den 

Pfarr- und Bischofskirchen zu gründen. Plätzlich erfur die Predigt einen Untergang 
aussprachlichen Gründen. In der Westlichen Kirche sprach man Latein, sowohl im 
Rahmen des katholischen Gottesdienstes (Messa), als auch in der Predigt. Die 
Mehrheit der christliche gewordene Völker kannten diese Sprache nicht. Viele 
Personen nahmen am öffentlichen Gottesdienst teil, ohne etwas davon zu 
verstehen. So kam  die Frage nach einer Predigt in der von der Mehrheit des 

Volkes gesprochene Sprache auf. Die christlichen Missionen trugen zur Belebung 
der Predigt bei. Karol der Groβe (768-814) berücksichtigte unter seinen 
verschiedenen Interessen auch die Erneuerung in der Kirche. Weil die Priester 
nicht genug vorbereitet predigten befahl er ein Homilionarium (eine 
Predigtsammlung für die wichtigsten Feiertage, die die Prediger vorlasen)

4
.  

Im X Jahrhundert behaupteten sich neben den groβen Klösterzentren auch die  

Bischofsschulen aus Köln, Utrecht und Reims, während man in Italien die 
Tradition der Rechts-und Notarschulen erhielt. In manchen Städte bestimmte der 
Lehrer-und Schülerzustrom, sowie die Erreiterung des Denkens, Universalienstreit, 
die Befreiung der Schulen unter bischöflicher Leitung. Im XIII. Jahrhundert nimmt 
man an dem Triumpf einer neuen Gesellschaft, der Universität, teil, der die 
Lernmethode der Lektüre und dem Kommentar von Texten zugrunde liegt: Die 

Schule. 
Von Papsttum und weltlichen Autoritäten (Behörden) beschützt behauptete sich 

gleichzeitig eine Vereinigung von Schulen, Lehrern und Studenten, das auch durch 
eigene Statuten oder Privilegien geschützt wird. Die mittelalterliche Universität - 
Matrix der modernen Universität, aber im Wesentlichen grundlegend verschieden – 
ist eine typisch europäische Institution, ganz und gar Urtümlich und hat 

mittelalterliche Charistiken. Manche  dieser Universitäten überlebten die Zeiten 
und funktionierten fast ohne Unterbrechung bis in unsere Tage: Bologna, Paris, 
Oxford, Heidelberg etc. 

Im Mittelalter war die Lektüre denjenigen zugeschrieben, die zu lesen wussten, 
also einer sozialen, wohlhabenden und adligen  Kategorie, und denjenigen, die sich 

                                                 
4 http://documents.tips/documents/08-predica-textuala-sau-tematica.html (aufgerufen am 20. 

Oktober 2015).  

99

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.106 (2026-02-01 06:46:35 UTC)
BDD-A26421 © 2016 Editura Universităţii „Alexandru Ioan Cuza”



 

mit dem Schreiben und Drucken der Bücher im klösterlichen Rahmen und neu 
erscheinenden Verlagen in Europa beschäftigten. IM mittelalter gab es 
hauptsächlich drei Büchertypen: Bücher mit religiös-moralischer Thematik, Bücher 
über theologische Ideen und weltliche Lektüre. In dieser Epoche wurde das 
begehrteste Werk ―De citate dei‖, von der Seligkeit Augustinus geschrieben, aber 
der gelesenste Autor war Tomas von Aquin. Die im Mittelalter geschriebenen und 

gelesenen Bücher waren dicke Volumen, und es ist wahrscheinlich, dass diese 
Werke im XVI Jahrhundert als sein „totes Erbe‖ galt

5
.
 
In diesem Kontext spielte 

die mündliche Rede (Predigt) eine wichtige Rolle. Die christliche Pädagogik hatte 
eine Erwartung in die Lektüre der Heiligen Schrift, der Kathechismuswerke im 
Allgemeinen. Die religiöse Literatur war denen zugänglich, die sowohl gebildet als 
auch ungebildet waren, und bestand aus einer individuellen Einführung und der 

Liturgie aus Predigt
6
. Die Einführung der Kinder und Jugendlichen in die religiöse 

Erziehung  erfolgte durch die Eltern. Sie mussten das Credo, Vater Unser, ―Freut 
Dich, Maria‖ und die zehn Gebote wissen, die für das Ende des Mittelalters 
obligatorisch waren. 

Aus diesen angesprochenen Thematiken, die die moralische Bildung der Person 
als Ziel hatten, erwähnen drei Aspekte der christlichen Pädagogik: Das Heilige 

(man versuchte das Göttliche zu erklären), die Genesis (über die Herkunft der Welt 
und des Menschen) und die Eschatologie (das Ende des Universums und des 
Menschen, das zweite Ankunft des Erlösers und das jüngste Gericht)

7
. 

Im XII Jahrhundert entstanden im Westen bestimmte ritterliche und klösterliche 
Gebote. Jerusalem und das heilige Land wurden eher als spirituelle und nicht 
geographische Entitäten wahrgenommen. Auf makrokosmischer Ebene 

repräsentierte Jerusalem den Ort, an dem der Himmel sich mit der Erde trifft
8
.  

Die Entstehung der klösterlichen Orden stellte einen wichtigen Moment im 
Aufschwung und in der Entwicklung des Predigtstils dar.  

Die Augustiner, Franziskaner, Dominikaner und Jesuiten erachteten die Predigt 
als eine der wichtigsten Missionärstätigkeiten. Es gab auch einen Orden der 
Predigerbrüder (Ordo Fratrum Predicatorum), dessen Mitglieder nur zu predigen 

hatten. Sie predigten einfach, konkret und in der Sprache des Volkes. Von den 
Mitgliedern dieses Ordens erwähnen wir groβe Prediger, wie Bernarde Clairveaux, 
Berchtold von Regensburg, Girolamo Savonarola, Geiler aus Kaisesberg etc.

9
 

                                                 
5 http://www.oxfordreference.com/views/ENTRY.html?subview=Main&entry=t120.e0350-s0003 

(aufgerufen am 20. August 2015).  
6 Doru Radosav, Sentimentul religios la români. O perspectivă istorică (secolele XVII-XX), 

Editura Dacia, Cluj-Napoca, 1997, apud J. Toussaert, Le sentiment religieux en Flandre a la fin du 

Moyen-Age, Paris, 1963, p. 86.  
7 Constantin Cuciuc, Introducere în sociologia religiilor, Editura Gnosis, București, 1995, p. 63. 
8 Sehe pr. prof. dr. Nicolae Chifăr, Istoria creştinismului, vol. III, Editura Trinitas, Iaşi, 2002, p. 

203-207. 
9 http://documents.tips/documents/08-predica-textuala-sau-tematica.html (aufgerufen am 20. 

Oktober 2015).  

100

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.106 (2026-02-01 06:46:35 UTC)
BDD-A26421 © 2016 Editura Universităţii „Alexandru Ioan Cuza”



 

Die Dominikaner
10

 - und Franziskanerorden
11

, die „Bettlerbrüder‖, den die 
Armut, das strenge Leben und das Abschwören vom Weltlichen auferlegt war, 
schufen den Eindruck, dass diese die geeigneten „Instrumente‖ sind, um die 
Häresie auszurotten, sowohl durch ihre Lebensweise, als auch durch die in den 
Predigten enthaltenen Botschaft gegen die häretischen Doktrinen. 

Während die Franziskaner wichtige Missionären waren, waren die Dominikaner 

gelehrter und beriefen sich mehr auf die Vernunft. Die ersten Theologen wurden an 
der Universität von Paris ausgebildet: Roland von Cremona, Ioan von Gilles, 
Hugues von Saint-Chef, Peter von Tarentaise, der spätere Papst Inocenz V., und an 
der Universität von Oxford Robert Bacon, Richard Fishacre, Robert von 
Kilwardby, der im Jahre 1274 Erzbischof von Canterbuy und im Jahre 1278 
Kardinal in Rom wird. 

Die zwei Organisationen, die Franziskaner und die Dominikaner, führten ein 
reines Leben und hatten die Predigt des Evangelismus und der Erlösung der Seele 
und den Kampf gegen die Missbräuche und die Korruption zum Ziel

12
. 

Die Mehrheit der Bevölkerung im Mittelalter bestand aus Analphabeten oder 
Personen, die sehr wenig die Schule besucht hatten. Für diese verwendete die 
Kirche sehr viele Bilder, um die Mensch zu informieren und zu bilden

13
,
 
und 

gleichzeitig eine dabei angepasste Botschaft zu übermitteln. 
In Anbetracht der Tatsache, dass nur sehr Wenige lesen konnten, lernten die 

Christen die grundlegenden Wahrheiten des Glaubens aus dem Leben und der  
erlebten Erfahrungen, wie auch aus den religiösen Gebäuden und Zeremonien. Die 
heiligen Ikonen und Bilder an den Wänden der Kirchen, Fenstern und Altären 
waren die Bibel aller Menschen, die nicht schreiben und lesen konnten. Die 

liturgischen Feiern, die im Ostern und Weihnachten stattfanden, die dramatischen 
Modalitäten der leidenschaftlicher Beschreibung des  Erlösers hatten die Aufgabe, 
das Volk in das Geheimnis der Erlösung einzuführen und Anstand entstehen zu 

                                                 
10 Der spanische Pfarrer Dominic (1170-1221), adliger Herkunft, sah bei seinem Besuch in 

Südfrankreich die dortigen Albigenser (Katharer) und entschied, gegen deren Häresie mit den Waffen 

der Austerität des Lebens, der Einfachheit und des Argumentierens der übermittelten Botschaft zu 

kämpfen. Aus diesem Grund haben die Dominikaner das Predigen intensiviert. Der Orden wurde 1216 

vom Papst zugelassen, später entwickelte er sich als zentralisierte Organization. Cf. Vita Sanctus 
Dominicus, în Scriptores Ordinis Praedicatorum recensiti, notisque historicis et criticis ilustrati, 

tomus primus, apud J.B. Christophorum Ballard et Nicolaum Simart, Lutetiae Parisiorum, 

MDCCXIX, p. 1-52; William A. Hinnebusch, Brève histoire de l‘Ordre Dominicain, trad. Guy 

Bedoulle, O.P., Les Éditions du Cerf, Paris, 1990, p. 23-43. 
11 Giovanni Bernardone (1182-1226), bekannt unter dem Namen Der heilige Franziskus von 

Assisi, der Sohn eines Tuchhändlers, der während einer Krankheit konvertierte, verschrieb sich der 
Armut und dem Dienen Gottes.1208 gründete er den Orden der Franziskaner-Minoriten. 1209 

erkannten Papst Innozenz III, und danach 1208 Papst Honorius den Orden an. Cf. André Vauchez, 

Saint François d‘Assise, în Moines et religieux au Moyen Âge, Edition Seuil, Paris, 1994, p. 245-262.  
12 Cf. Regula major, cap. II, IV, VII, VIII. PP. Théophile Desbonnets et Damien Vorreux O.F.M., 

Saint François d‘Assise. Documents…, p. 54-62 und p. 68-72; http: //franciscani.Ix.ro/pagini/regula 

(aufgerufen am 25. September 2009).  
13 Sehe Michel Pastoureau, Figures et Couleurs. Études sur la symbolique et la sensibilité 

médiévales, Le Léopard d'or, Paris, 1986. 

101

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.106 (2026-02-01 06:46:35 UTC)
BDD-A26421 © 2016 Editura Universităţii „Alexandru Ioan Cuza”



 

lassen. Einer derartige geistlichen Bildungsweise des Volkes lag die 
Massensuggestion, Aberglauben und Krisen aus Mangel an doktrinären Kenntnisse 
zugrunde, auch wenn es für ein christliches Leben ausreichend schien.  

Wenn der Mensch im Mittelalter von der Sündenidee  Zwansgvorstellungen 
hatte, erreichten Predigt und Kathehismusüber dieses Thema das gesetzte Ziel. Die 
Erbsünde waren die künstlich in Form verschiedener Tiere vorgestellten Laster

14
. 

Der mitteralterliche Mensch war von „Erscheinungen‖ umgeben, die Sichtbarkeit 
war die Folge der Unsichtbarkeit, aber die Ewigkeit sehr nah

15
. Die Magie der 

Gottheit im Gesellschaftsleben wurde von den meisten anerkannt und gebilligt. 
Die Predigt von Vincentiu Ferrer (1350-1419) war voller betonter Begeisterung 

und apokalyptische Akzente. Die Lage, in der sich die Kirche befand, der Vorstoß 
der Häretiker, die Konfusion in Bezug auf den Papst, alles dies ließ sie über das 

Ende der Welt nachdenken. Aus dieser Perspektive forderte er dem Volk eine 
Reinigung der eigenen Gewohnheiten und eine Rückkehr zur Ausübung der 
evangelischen Tugenden, um den Niedergang in Häresie zu vermeiden und der 
Kirche zu helfen, die innere Einheit wiederzufinden. Mit diesem Geist predigte er 
in Spanien, Frankreich, in der Schweiz und wahrscheinlich auch in Belgien und 
Italien, wo er den jungen Bernardin von Siena traf, der dann in die Reihen der 

Franziskaner eintrat und dem Beispiel eines populären Predigers folgte. Um ihn, 
wie es im Mittelalter oft geschah, bildeten sich Gruppen, die manchmal eine große 
Anzahl von Personen erreichten. In seinen Predigten drohte er für Gewöhnlich mit 
Strafen und Unglück. Als gläubiger und unerschrockener Verkünder der 
christlichen Lehre fand Vincentiu auch im fortgeschrittenen Alter seine jugendliche 
Energie wieder,und stieg sofort auf die Kanzeln der Kirchen oder auf die 

improvisierten Tribünen der Märkte, wenn die Kirchen die Menge, die ihm 
zuhörte, nicht aufnehmen konnten. 

Die Themen, die Bernardin aus Siene behandelte (1380-1440) waren die 
Einheit, der Frieden, die Barmherzigkeit und die Gerechtigkeit. Er verurteilte die 
Laster der einfachen Menschen, fechtete aber auch die Ungerechtigkeiten 
derjenigen, die die Gewalt hatten und davon für die Ausbeutung des  schutzlosen 

Volkes Gebrauch machten, an. 
Bernardin (1380-1440) drückte sich mündlich und schriftlich sehr gut in Latein 

aus, wusste aber auch sich kunstvoll an das Volk zu wenden. Seine humanistische 
und theologische Vorbereitung und die Liebe gegenüber den anderen Menschen 
machten aus ihm einen Prediger der soliden und klaren Doktrin, und seine klaren 
und prägnanten Reden waren sowohl für Gelehrte als auch für Analphabeten 

zugänglich. 
Manche Prediger spekulierten über Wunder und verwandeten nicht gerade 

geeignete Beispielen während andere fanatische Mönche einfach sinnlose 
Legenden verbreiteten. 

Angesichts der zuvor genannten Legenden waren Hauptthemen der Predigt:  

                                                 
14 Ibidem, p. 28.  
15 Ibidem, p. 28-29.   

102

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.106 (2026-02-01 06:46:35 UTC)
BDD-A26421 © 2016 Editura Universităţii „Alexandru Ioan Cuza”



 

Die Reue, die Sünde, und die Strafen dafür, die Plagen der Hölle, die Armut, das 
Anhören etc. Die Todesangst, genauer die Angst vor den Plagen der Hölle 
verursachte wahre Psychosen, die auf das Höchstmaß ausgenutzt wurden. 

Zum Ende des Mittelalters wurden den Sonntagspredigten (de tempore) und 
Predigten zu Ehren der Heiligen (de sanctis), auch Predigten über das große Fasten 
und die katechetischen Predigten hinzugefügt, in denen man die privaten Aspekte 

der christlichen Doktrin erklärte, Aspekte, denen später der Katechismus folgen 
wird: Glaubensgrundsätze, die zehn Gebote und die sieben Sakramente, Tugenden 
und Kapitalsünden, andere Moralprobleme. Dank vieler begabter und vorbereiteter 
Prediger wuchs die Nummer der Predigt-Lehrbücher, Sammlungen über das Leben 
der Heilige und Werke über Moral und Doktrin, die allesamt wirksame Impulse für 
zukünftige Reformen des Konzils von Trient von 1545-1563 waren. 

 
Die Weitergabe der Häresien durch Predigt 
Angesichts der Rolle des ausgesprochene Wortes für den mittelalterlichen 

Mensch, nutzten die Häretiker und Verleumder des Katholizismus diese Macht, um 
die Ideen unter der Bevölkerung zu ersetzen. So entwickelte sich zu Beginn des 
XIII Jahrhunderts in Südfrankreich die  machtvolle Sekte der Albigenser und 

Katharer
16

,
 
 die sich sehr schnell in ganz Europa auszubreiten drohte.  

Die Mystik der katharischen Häresie ist wegen der zahlreichen Antinomien 
schwer zu verstehen. Aus dem Orient kommend predigten die Katharer ein 
dualistisches Weltkonzept, und setzten die Existenz zu einem ewigen Kampf 
zwischen diesen zwei gegensätzlichen Prinzipien herab: Das Gute und das Böse, 
Geist und Materie, Gott (Schöpfer der spirituellen Welt) und Satan (Begründer der 

materiellen Welt). Zu Beginn schien es eine  neomanichäistische Bewegung, die 
auch eine Bezugnahme auf den Bogomilismus hatte. Sie suchte die Einheit, die 
Idee der Rückkehr zum Originalstatus. Die Katharer akzeptierten eine 
pneumatische Kirche, nicht eine klerikale. Für die Katharer konnte der Mensch 
Erlösung finden, nur wenn er sich vom Körper befreit, der vom Teufel beherrscht, 
von allem, was das Materielle darstellt. Sie fechteten das menschliche Wesen des 

Schöpfers an, sie akzeptierten die Eucharistie nicht, lehnten den Kult des Heiligen 
Kreuzes und die Heiligenverehrung ab. Die Ehe galt als eine leibliche Sünde, 
Ausnahme war war die Ehe zwischen zwischen jungfräulichen Personen. Sie 
predigten die sexuelle Enthaltsamkeit, enthielten sich der des Milchkonsums und 
aller daraus entstandenen Lebensmittel. Sie segneten die Lebensmittel und 

                                                 
16 Das Wort „catar‖ kommt vom Griechischen „katharos‖ und bedeutet „pur‖. Einige versuchten 

den Stamm „cato‖ = mysteriöses Lebewesen als von teuflicher Herkunft auszulegen. Der Name 

„Albigenser‖ stammt vom Wort „albi‖ ab, das im Languedoc verwendet wird. Vom XI – XV 

Jahrhundert wurde er in Frankreich, Deutschland, Italien, Spanien und England erwähnt. Das erste 

Mal erschien er in Italien (1030 - 1040) und in Frankreich für die Stadt Albi (weshalb sie den Namen 

„albigenzi‖ erhielten). Dann stieß man in Köln in den Jahren 1143 – 1144 erneut darauf, als sich die 
Mitglieder einer häretischen Gemeinschaft als die wahre Kirche, „des arme Christus‖ definierten. Cf. 

Fernand Niel, Albigeois et cathares, Presses Universitaires de France, Paris, 1965, p. 59-75.  

103

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.106 (2026-02-01 06:46:35 UTC)
BDD-A26421 © 2016 Editura Universităţii „Alexandru Ioan Cuza”



 

Getränke während sie „Vater Unser‖
17  

beteten und lehnten die Idee des Fegefeuers 
ab. 

Die Bewegung gab den Vertretern der Kirche viel zu bedenken. Da die Katharer 
behaupteten, dass das System ihrer Lehren auf der Heiligen Schrift beruhe, verbot 
man ihnen, die Bibel zu besitzen. Jean Duvernoy beweist in seinem Werk 
„Geschichte der Katharer‖

18
, dass es zwei katharischen Schulen gab: Eine 

Partisanschule des absoluten Dualismus und eine andere dem Dualismus in Geist 
und esotherischen Tendenzen nahe. Die Tatsache, dass im Mittelalter  
Esotherismus praktiziert wurde, ist bekannt. Diese entwickelte sich in der 
Lombardei Anfang des XIII Jahrhunderts

19
. Eines der größten Probleme des 

europäischen Mittelalters besteht u. a. Aus dem s. g. „Teufelskult‖
20

. Satan wurde 
überall gehört und gesehen

21
, und das gab der Hexerei einen hervorragenden 

Aufschwung. Das war eines der wesentlichen Themen der mittelalterlichen Predigt, 
die auf die folgenden zwei Aspekte abzielte: Einerseits auf die Tatsache, dass der 
Teufel als eine Kreatur existierte, vor der sich der Mensch bewahren musste

22
, und 

andererseits die Modalitäten Satans mit denen er die Gläubigen in Beschlag nahm. 
Die Präsenz des Teufels im alltäglichen Leben wurde von zwei wesentlichen 
Quellen genährt: Für die Richter und die kultivierte Welt der Epoche, war die 

Quelle die theologische und juristische Literatur, aber für die Mehrheit der 
Bevölkerung, waren es die mündlichen Traditionen, die aus aus Traditionen, 
Bräuchen und Berichten des kollektiven Gedächtnisses der Dörfer und Städte 
bestehenden Lehren. Die Idee, dass der Teufel, dieser schwarze oder in schwarz 
gekleidete Mensch, der bei Dunkelheit erschien und auch seine Komplizen 
mitbrachte, zum Alltäglichen gehörte, war eine erste Wirklichkeit, die den Grund 

allen populären Glauben darstellte. Beispielsweise erschien der Teufel 1514 in 
Langres in Form eines schwarz gekleideten Menschen auf einem schwarzem 
Pferd

23
, aber als tragender Beweis gilt das Datum 2. Juni 1606, als in Riom  

Magdelaine des Aymrds, die 13jährige Tochter eines verwitweten Dienstmädchens, 
das oft den Arbeitsplatz änderte, erklärte, dass die Hausherrin ihrer Mutter, wo 

                                                 
17 Ch. Thouzellier, Catharisme et Valdéisme en Languedoc à la fin du XIe et au début du XIIIe 

siècle, 3 éd., Marseille, 1982,  p. 110-127.  
18 Sehe Jean Duvernoy, L‘histoire des cathares, Edition Privat, Toulouse, 1978.  
19 Hans Söderberg, La religion des cathares. Étude sur le gnosticisme de la basse antiquité et du 

Moyen Âge, UPPSALA, 1949, cap. V – VII, p. 44-123.   
20 Robert Muchembled, O istorie a diavolului. Civilizaţia occidentală în secolele XII - XX, trad. 

de Em. Galaicu-Păun, Editura Cartier, Bucureşti, 2002, p. 41-43.  
21 Robert Mandrou, Magistrats et sorciers en France au XVIIe  siècle, Civilisations et mentalités, 

Plon, Paris, 1968, p. 76 und p. 83-87.  
22 Malleus Maleficarum von J. Sprenger, ist europaweit in seiner lateinischen Version bekannt 

(Malleus maleficarum ex variis auctoribus concinnatus, et in tres tomus distinctis: quorum postremus 

qui fustis daemonum inscribitur, nunc primum reliquis adjectus est…, 1582) und war in 

verschiedenen Übersetzungen ein grundlegender Teil der Kenntnis über die diabolischen Aktivitäten. 

Das Werk wurde von Mihaela Andronic in die rumänische Sprache übersetzt und 2005 vom Verlag 
Esoteris, Jassy veröffentlicht.  

23 B.N. Mss, Clairambault, 1052, 207, apud R. Mandrou, op. cit., p. 77.  

104

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.106 (2026-02-01 06:46:35 UTC)
BDD-A26421 © 2016 Editura Universităţii „Alexandru Ioan Cuza”



 

diese zuletzt gearbeitet hatte, das Mädchen überzeugt als Zeugen vor Gericht 
auszusagen und den Richtern von  vollkommen teuflischen Abenteuern berichtete, 
die viele Jahre andauerten. Laut Zeugenaussage erschien der Teufel als „in ein 
schwarzes Tuch gekleideter Mensch mit schwarzen Schuhen.‖ Durch den Pakt mit 
dem Teufel gewannen „die Güter des Lebens‖ und „die Gewalt des Geldes‖, 
stattdessen verzichtete man auf das Sakrament der Taufe, die Anbetung Gottes, die 

Verehrung der seligen Jungfrau Maria und der Heiligen, die Kirche und eben auf 
die eigenen Eltern

24
. In Bezug auf das Sabbat-Ritual erzählte das Mädchen dass 

„der in Schwarz gekleidete Herr benutzte anstatt Wasser den eigenen Urin und 
zelebrierte die Messe mit schwarzem Kelch und schwarzer Hostie. Die Teilnehmer 
tranken ebenfalls schwarzes Wasser, in dem ein Anker versank, danach wurde 
Rücken an Rücken getanzt (dos a dos)‖. Der Teufel kam einmal im Monat, wenn 

der Onkel Pontgibaudf anrief
25

. 
Die Ideen und die religiösen Praktiken verbreiteten sehr schnell durch die 

Beschreibung dieser Mechanismen. Der um den Teufel, die Sünde, die Hexerei und 
den Aberglauben entstandene Volksmund verbreitete sich über den ganzen 
europäischen Kontinent. Der Aberglauben wurde mit der populären Medizin 
identifiziert: „Manche Frauen sagen, sie könnten alle Krankheiten heilen, die durch 

den bösen Blick entstehen, mit Ausräuchern heilen: Ein vom Patienten getragenes 
Gewand wird von der erwähnten Ärztin über den Rauch einer bestimmten 
Mischung aus Pflanzen, deren Zusammensetzung nur sie kannte, gehalten während 
sie einige Wörter über dem Gewand ausspricht. Das Gewand wird sofort dem 
Patient zurückgegeben, damit dieser es umgehend selbst anzieht. Der gewöhnliche 
Preis für die Ausräucherung einer Kindermütze ist ein Schiling. Die Hose einer 

Frau kostet zwei Schillinge, die Hose eines Mannes eine halbe Krone. N>B> Der 
spanische Jude bezahlt mehr, weil die Ausräucherungsfrauen Deutsche sind‖.

(26)
 

Trotz allen wissenschaftlichen und technischen Fortschritten verschwanden die 
Magie und Zaubertricks nicht, und manche erscheinen in verschiedenen weiter 
entwickelten Formen: Astrologie, Zaubereien, Beschwörungen, satanische 
Praktiken, Sektenritualien etc. Die Idee der Dämonologie übertrug sich bis in 

unsere Tage, und man begegnet zahlreichen Scharlatanen, die mit der 
Leichtgläubiger spekulierten. 

 
Eine andere Art von Predigt: Die Predigt des Inquisitoren 
Die ersten Etappen aller inquisitorischen Untersuchung waren die Predigt des 

Inquisitors und die Gnade, oder die Gnadezeit. Die inquisitorischen Kommissare 

verkündeten den Ort des Delegationssitzes und das Datum der allgemeinen 

                                                 
24 B.N. Mss., Cinq cents de Colbert, 218, fo 78, apud Étienne Delcambre, Le concept de la 

sorcellerie dans le duché de Lorraine au XVIe et au XVIIe siècle, Nancy, vol. I, p. 41.   
25 B.N., Mss Cinq Cents de Colbert, 218, fo 78 şi sv., apud R. Mandrou, op. cit., p. 84-87.  
26 Cecil Roth, Personalities and Events in Jewish History, Philadelphia, 1961, p. 78. 

105

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.106 (2026-02-01 06:46:35 UTC)
BDD-A26421 © 2016 Editura Universităţii „Alexandru Ioan Cuza”



 

Predigt
27

. In der Ortschaft angekommen liest der Inquisitor eine Predigt über 
Glaubensprobleme (gewöhnlich am Sonntag oder an einem Feiertag) vor der 
ganzen Bevölkerung der Region, oder die aus der Umgebung einberufen wurde. 
„In unserem Auftrag wird einer Person unter Morddrohung befohlen, an einem 
bestimmten Tag, Ort zugegen zu sein, um Rechenschaft über seinen Glauben oder 
über seine Schuld abzulegen, oder er Strafe oder Buße erhalten, für die Dinge die 

er begangen hat, oder wer sein totes Elternteil verteidigt, oder wer das Urteil über 
dieses, dessen Erbe er ist, hört‖

28
. Man zeigt den Zweck oder das Ziel des 

Auftrages des Abordnung in der jeweilige Zone. Die Mitteilung oder 
Kommunikation wurde in einer bekannten Sprache ausgeführt, die für alle 
zugänglich war, „exponendo maternal lingua‖

29
, um von allen Teilnehmern 

verstanden zu werden und um auch eventuelle Verwechslungen auszuschließen
30

. 

Inzwischen wurde das Tribunal, oder das Gericht der Inquisition bildet. 
Anlässlich der Predigt gab der Inquisitor ein Glaubensedikt heraus, in dem er 

den  Personen alle Fälle von Ketzerei denunzierte (Häresie, Verdacht auf Ketzerei, 
Personen, die falsch lernen, die Personen in Besitz von häretischen Büchern haben, 
Personen, die dem Dämonen anbeten, jede Person, die der Kirche fremde Ideen 
vermittelt)

31
. Die Verdächtigen wurden eingeladen, sich nach 15-30 Tage, der s.g. 

„Gnadenzeit― erneut vorzustellen
32

. In diesem Fall die Strafe einfach, oder leicht 
kann sein: ―Im Namen der mir von der Behörde  verliehenen Macht befehlen wir, 
dass die Einwohner der Gemeinde dieser Kirche oder Städte, Männer über 14, 
Frauen über 12 und jünger, wenn sie irgendetwas Falsches begangen haben, 
aufgerufen sind, vor uns zu erscheinen und auszusagen, an welchem Tag oder Ort 
sie gegen den Glauben verstoßen haben und um der Ketzerei abschwören. ... Wer 

auf eigene Initiative erscheint und, die volle und reine Wahrheit aussagt, Buße tut, 
auch für andere, wird der Gefängnisstrafe enthoben‖

33
. Manchmal betrug die 

Gnadenzeit 40 Tage
34

. Die Ketzer, die nach  30 bis 40 Tagen die Ketzerei ohne zu 
zögern gestanden,  wurden nur mit der kanonischen Buße bestraft. Sie berichteten 

                                                 
27 L. Tahon, Histoire des tribunaux de l‘inquisition en France, VLB éditeur, Paris, 1893, p. 423-

431.  
28 Ms 53 die Universitätsbibliothek in Madrid, gespielt von Elphège Vacandard, L‘Inquisition. 

Étude historique et critique sur le pouvoir coercitif de l‘Église, Librairie Bloud et Cie, Paris, 1907, 

Appendices,  p. 316-317.   
29 Serge Lisignan, Parler vulgairement. Les intellectuels et la langue française aux XIIIe et XIVe 

siècles, Librairie philosophique J. Vrin, Paris, 1986, p. 67.   
30 Sehe Bernard Gui, Le livre des sentences de l‘inquisiteur Bernard Gui (1308-1313), vol. II, 

texte édité, traduit et annoté par Annette Pales - Gobilliard, CNRS Éditions, Paris, 2002, p. 124-126.   
31 Nicolau Eymerich, Le manuel des Inquisiteurs, introduction, traduction et notes de Loius Salla-

Molins, Éditions Albin Michel, Paris, 2001, p. 148. 
32 Miguel Jiménez Monteserín, Introducción a la Inquisición Española. Documentos básicos para 

el estudio del Santo Oficio, Editora Nacional, Madrid, 1980, p. 87-88.  
33 Ms 53 die Universitätsbibliothek in Madrid, gespielt von Vacandard, op. cit., Appendices,  p. 

314-315..   
34 Nicolau Eymerich, op. cit., p. 150. 

106

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.106 (2026-02-01 06:46:35 UTC)
BDD-A26421 © 2016 Editura Universităţii „Alexandru Ioan Cuza”



 

und erhielten das heilige Abendmahl
35

. Die Anweisungen des Torquemada sagen in 
Artikel IV, dass Personen, die die Ketzerei freiwillig schriftlich gestanden, 
während der Zeit der Gnade in Gegenwart der Inquisitoren, Notare und zwei, drei 
Zeugen, Hofbeamte, keine Untersuchungen über sich ergehen lassen mussten

36
. 

Die Buße waren im „Edikt der Vergebung", das das Edikt „Über den Glauben‖ 
begleitete, aufgeführt

37
.
 

Wenn die Ketzer nicht anwesend waren, wurden sie 

mündlich oder schriftlich durch den Priester einmal vor Ort gerufen. Nach dem 
Ablauf des Gnadezeit führte Inquisition ihre eigenen Untersuchungen durch

38
. 

Von den Inquisitoren sind in der Geschichte dank ihrer Predigten heute noch 
folgende Inquisitoren berühmt: Etienne de Bourbon, Bernard Gui und Thomas de 
Torquemada. 

Etienne de Bourbon, geboren in Belleville -sur-Saône, irgendwann zwischen 

1190 und 1195 absolvierte sein erstes Studium an der episkopale Schule in Macon. 
Im Jahr 1215 studiert er an der Universität von Paris, und bald wird erklärt, dass 
das „mal des ardents" (eine schreckliche Krankheit, die Anfälle und Nekrose 
verursachen) bei Notre Dame

39
.
 

Weil die Mitglieder des Dominikanerordens 
überall predigen konnten, wurde Etienne de Bourbon allgemeine Prediger: der Abt 
seines Klosters erlaubte ihm, frei zu predigen und sich an allen Orten zu bewegen. 

Nachdem er mit den Regionen Lyon und Burgund abgeschlossen hatte, predigte er 
1226 über die Albigenser Ketzerei in Vézelay. Er machte Streifzüge nach 
Streifzüge im Norden und Nordosten von Besançon und nahm auch in 1223 in 
Reims oder an der Krönung des französischen Königs Louis VIII teil. Er beteiligte 
sich im Jahre 1239 am Ketzerprozess in Mont-Aimé und durchquerte die Diözese 
Toul in Lothringen. Er stellte verschiedene Ketzer auf Antrag des Bischofs von 

Clermont Hugues Tours. Im Süden in den Diözesen von Valence und Elne und im 
Südosten Parteien predigte er  und durchquerte Teile des Südostens von Savoien im 
Piemont. Er besaß bestimmte Schriften, wie die Legende vom Sturz des Mont 
Granier (1248), einer der größten Katastrophen des westlichen Mittelalters

40
. 

Er war ein unermüdlicher Prediger, sondern vor allem ein echter Inquisitor. 
Dieser Titel wurde im Jahre 1236 von apostolischen Auftrag an ihn vergeben. 

Fundamente des Glaubens wurde durch Gleichnisse übertragen (wie die Praxis des 
Erlösers ist), eine spezifische Methode der XIII Jahrhundert.  

Étienne kannte die Häresien der Epoche gut, Beweise dafür, dass eine Reihe 
von Fehlern und Glauben zusammengestellt und von Inquisitoren gut 
aufgenommen wurden. Diese Fehler wurden von Bernard Gui in seinem "Manuel 

                                                 
35 Ibidem, p. 149.  
36 Rafael Sabatini, Torquemada et l‘inquisition espagnole, trad. A. et H. Collin Delavaud, 

Éditions Payot, Paris, 1937, p. 129.  
37 Ibidem, p. 149-152.  
38 Ibidem, p. 152.  
39 Michel Balard (coord.), L‘Histoire médiévale en France. Bilan et perspectives, Édition du 

Seuil, Paris, 1991, p. 66, no 74. 
40 Idem, L‘effondrement du mont Granier en Savoie (fin 1248), in Le Monde alpin et rhodanien, 

nr. 1-2, 1987, p. 7-68.  

107

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.106 (2026-02-01 06:46:35 UTC)
BDD-A26421 © 2016 Editura Universităţii „Alexandru Ioan Cuza”



 

de l'inquisiteur" beschrieben
41

. 
Bernard Gui (1261-1331) „ein Vertreter der ehrwürdigen Brüder, ein kluger, 

bescheidener und kultivierter Mann, ein guter Redner und tief religiös‖
42

.
 
Geboren 

in Royer, 37 km südwestlich von Limoges 1261
43

 trat er dem Klosterleben vor dem 
Monat Juli 1275 im Dominikanerkloster von Limoges Tonsur mithilfe des Bischofs 
von Perigeux, Pierre de Saint-Astier. Bei Im Jahre 1280 wurde das Kloster 

Limoges gegründet, wo er lebte und sein wahre Leben stattfand. Anmerkungen 
zufolge verstarb er am Montag, dem 30. Dezember 1331. Zwischen 1280-1290 
studierte er in der Provence. Er besuchte die theologischen Studien mit einem 
Lehrer aus Paris, und die beiden Klosterschulen in Montpellier und Toulouse. 

Wenn wir seine Urteile als Inquisitor hinterfragen, können wir seine Mentalität 
beurteilen. Wenn Bernard Gui einen Verdächtigen vorlud, befand sich sich sein 

Büro in der Kirche. Wir müssen klarstellen, das dies im Mittelalter nicht üblich 
war. Wir können ihn al Mann mit  Gewissen beschreiben, der im Sinne der 
handelte, und als guten Theologen und Jurist, Rollen, die für die Ausübung des 
kirchlichen Amtes nötig waren.  Seine Urteile haben besitzen einen Wortschatz, 
der in der Beschreibung der vielen Strafen von den stereotypischen Formeln 
abweicht. Die zentrale Aufgabe seiner Rede war es, Ketzerei zu verhindern, Grund 

für die Sätze in einer Generalpredigt während einer feierlichen Zeremonie. 
Beispielsweise hielt er am zweiten Sonntag der Fastenzeit des Jahres 1310 in der 
Kathedrale von St. Stephen Toulouse eine allgemeine Predigt, die sich 
folgendermaßenereignete:  Nach Versprechungen und der angebotenen Nachsicht, 
gefolgt vom Aufzählung, befand er jeden für und erwähnte die Verurteilung zu 
einer Kollektivstrafe für jede verurteilte Person. An diesem Sonntag verurteilte 

Bernard Gui 20 Personen zur Kreuzigung und weitere 62 ließ er ins Gefängnis 
abführen

44
. Thomas de Torquemada (1420-1498) scheint ein wahrer Dominikaner, 

fanatisch und  intolerant gewesen zu sein, und kommt zu dem Schluss, dass alles 
Böse der Welt auf die  bestehende Toleranz zurückzuführen war. Er war davon 
überzeugt, dass die Kirche wegen der Mauren und Juden in Gefahr ist. 

Er war imstande, durch seine Predigten zu beeindrucken und erschien als die 

perfekte Verkörperung der menschlichen religiösen Glaubenslehre in der 
Verteidigung der katholischen Kirche. Er hatte keine Angst, dem Volk zu predigen, 
das von ihm beleidigt wurde und wies die Inquisition an, die Menschen und 
Behörden davon zu überzeugen, dass ihre Präsenz in den Städten keine Störungen 
verursachte, sondern, im Gegenteil, ein Element der Ordnung und der 
Neuformulierung des Gesetzes sei. Seine Inthronisierung fand, nachdem er vorher 

                                                 
41 Ibidem..   
42 *** Scriptores Ordinis Praedicatorum recensiti, notisque historicis et criticis ilustrati, tomus 

primus, apud J.B. Christophorum Ballard et Nicolaum Simart, Lutetiae Parisiorum, MDCCXIX, vol. 

I, p. 576.   
43 Sara Louis, Les relations de Bernard Gui avec le Limousin, în Bernard Gui et son monde 

(Cahiers de Fanjeaux – 16), Éditeur Privat, Toulouse, 1981, p. 41.   
44 Jacques Paul, La mentalité de l‘inquisiteur chez Bernard Gui, în Bernard Gui et son monde..., 

p. 293.   

108

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.106 (2026-02-01 06:46:35 UTC)
BDD-A26421 © 2016 Editura Universităţii „Alexandru Ioan Cuza”



 

von der Bevölkerung in Barcelona, Valencia und Aragon abgelehnt worden war, an 
neuen Standorten statt. Der Courage, die Rücksichtslosigkeit, auch „Frechheit‖, die 
er zuweilen an den Tag legte, ließen ihn das erreichen, was er erreicht hat. 
Allerdings waren seine humanitären Ideen  fortschrittlicher als die der Behörden 
der damiligen Zeit.  

Wenn die Verkündigung des Evangeliums ein selbstlos Akt der Überzeugung 

ist, wenn dieser mit Denunziationen von „Verdächtigen‖, Ermittlungen, 
Verhaftungen usw. einhergeht, handelt es sich Zwangsmaßnahmen, die die Würde 
und die Freiheit des Menschen verletzen. Es hat sich gezeigt, dass die 
Verwirklichung des Reiches Gottes durch Zwangsmittel nicht möglich ist. Die 
Handlungen der Inquisition haben uns gezeigt, wie Gerechtigkeit und Ordnung 
verzerrt, werden, wenn sie in die Hände solcher Menschen kommt und deren  

Werkzeug werden. 
 

Die Predigt in der Buchdruckepoche 

John Collet (1467-1519) war vielleicht der Erste, dessen Vorlesungen in Oxford  
nach 1496 auf die Tradition der traditionellen mittelalterlichen Kette gerichtet war. 
Er versuchte, den Sinn der Glaubensrichtung Paulus vor allem in ihrem 

historischen Zusammenhang zu beleuchteten. Auch wenn wir nicht von einen 
wissenschaftlichen Ansatz reden können, wird es während der Reformation zutage 
kommen

45
. 

Zu Beginn des XVI Jahrhunderts, in einer Epoche des Humanismus und vom 
Druck der Notwendigkeiten von Veränderungen in der institutionellen Kirche und 
ihrer Lehren gekennzeichnet, wurde ihm mehr als zuvor auferlegt. Die Erfindung 

des Buchdrucks war für den Druck der Bibel außerordentlich vorteilhaft. Bis zum 
Jahr 1500 gab es etwa hundert Ausgaben der Vulgatien und eine erste deutsche 
Übersetzung (1466). Die deutschen Edition des Neuen Testaments von Luther 
(1522) und 14 komplette Bibeln der deutschen Literatur und vier in einer beliebten, 
für die Mehrheit zugänglichen Ausgabe, abgesehen von anderen Ausgaben 
teilweise (Psalmen, Briefe des Neues Testaments) wurden gedruckt

46
. 

In seinem Werk De servo Arbitrio, bewies Martin Luther im Jahr 1525, dass die 
Schwierigkeiten des Menschen die Heilige Schrift zu verstehen, nicht im Text zu 
suchen sind, sondern aufgrund der Unkenntnis der verwendeten Worte und der 
Grammatik entstehen.  Daher zeigt er, dass wir auch die allegorische Interpretation 
(die völlig frei von Objektivität ist), nur auf der Ebene der Bedeutung der Worte zu 
beziehen haben und sie den Anforderungen der Grammatik nach beurteilen. Der 

Reforminitiator weist darauf hin, dass der Dolmetscher in seinem Ansatz als Ziel 
sein muss, denn sonst können Sie den Text zu wenig und zu viel von der 

                                                 
45 Bibbia e storia: Scrittura, interpretazione e azione nel tempo, contributi di Camille Focant  [et 

al.]; a cura di Michel Hermans, Pierre Sauvage, Bologna, EDB, 2004, p. 106. 
46http://www.oxfordbiblicalstudies.com/article/book/obso-9780198601180/obso-9780198601180-

div1-54 (aufgerufen am 24. OKtober 2015).  

109

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.106 (2026-02-01 06:46:35 UTC)
BDD-A26421 © 2016 Editura Universităţii „Alexandru Ioan Cuza”



 

authentischen Sinn seines eigenen Vorstellungen finden lernen
47

. 
Martin Luther hat über 2000 Predigten hinterlssen, die Postilla heiβen (postilla 

= nach dem Lesen des Wortes). Seinem Predigten zeichnen sich durch Logik 
Kohärenz, lebendige Sprache, biblische Argumente,  aus, und sie spiegeln 
Überzeugung, Spiegelung des wirklichen Leben usw.. wieder.  

 

Konklusionen 
Der Mangel der intellektuellen Ausbildung mit einem christlichen Geist und 

Bewusstsein sollte durch eine jährliche und gründliche Ausbildung zur Österlichen 
Beichte ergänzt werden.  Zu diesem Zweck wurden sie geschrieben und als Form 
für die Prüfung des Gewissens veröffentlicht. Im späteren Mittelalter entstand eine 
Art „Broschüren‖ in lateinischer Sprache  oder in der Volkssprache.  

Nach der Erfindung des Buchdrucks wurden sie immer zahlreicher. Zusammen 
mit solchen Schriften gab es Bücher und erbauliche Synthese über Glauben und 
Moral, die  Luther später Katechismen nannte. Diese waren eine synthetische 
Zusammenfassung „Opus tripartitum de praeceptis decalogi, de confessione et de 
arte moriendi‖ von John Gerson (1429), für Lehrer und Pastoren oder „Discipulus 
de eruditione Christifidelium‖ von Johann Heroltice (1468), die in drei Jahrzehnten 

in 12 Ausgaben veröffentlicht wurden. Für eine breitere Verbreitung wurde der 
Inhalt von Gerson Arbeiten in Tabellen geschrieben und an öffentlichen Orten 
aufgehängt: Kirchen, Schulen, Krankenhäuser. Sie wurden den Schülern in in den 
Schultexten gedruckt und verteilt. Die Schriften des sechzehnten Jahrhunderts 
hatten keine Form des Katechismus; Der Titel gibt bereits deren Inhalt wieder: 
„Stärkung der Seele‖, „Der Weg des Himmels‖, „die Laien‖ usw

48
. 

Innerhalb des westlichen Kirche erscheinen militärische und kirchliche, aber  
auch ritterliche Befehle und  groβe Befehle des Bettelmönches, die im Namen der 
evangelische Armut, sie auf vieles verzichten und sich der Lehre und auch der 
Predigt der  Botschaft oder Nachricht hingeben. Am Ende des Mittelalters tritt der 
Niedergang der Predigt ein. Wenn man darüber spricht, beschränken sich die 
Sprecher auf das Leben des Heiligen und der Jungfrau Maria. 

Der Stil und auch die Nachricht der  Predigt wurde einerseits aus Gründen der 
Sprache vorangetrieben, auf der anderen Seite von intellektuellen und religiösen 
Predigern und dem sozialen Kontext der Epoche. 
 

Bibliographie:  

Balard, Michel, L‘effondrement du mont Granier en Savoie (fin 1248), în Le Monde alpin et 

rhodanien, nr. 1-2, 1987, p. 7-68  

Idem (coord.), L‘Histoire médiévale en France. Bilan et perspectives, Édition du Seuil, 

Paris, 1991 

                                                 
47 Cf. Martin Luther, Martin Luther answers Your Questions about Grace & Predestination. The 

following answers were drawn from Martin Luther's book, De Servo. Arbitrio. 
http://www2.pitnet.net/Gardiner/theology.html. (aufgerufen am 30. September 2015). 

48 Alexandru Ofrim, Viciul lecturii, in Dilematica, anul II, nr.8, ianuarie, 2007, p. 23. 

110

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.106 (2026-02-01 06:46:35 UTC)
BDD-A26421 © 2016 Editura Universităţii „Alexandru Ioan Cuza”



 

*** Bibbia e storia: Scrittura, interpretazione e azione nel tempo, contributi di Camille 

Focant  [et al.]; a cura di Michel Hermans, Pierre Sauvage, Bologna, EDB, 2004 

Calugher, Viorica, Culturologie (Istoria și filosofia culturii), Editura Valinex, Chișinău, 

2010 

Cohn, Norman, Démonolâtrie et sorcellerie au Moyen Âge. Fantasmes et réalités, trad. 

Sylvie Laroche et Maurice Angeno, Éditions Payot, Paris, 1982 

Cuciuc, Constantin, Introducere în sociologia religiilor, Editura Gnosis, Bucureşti, 1995 

Bériac, Françoise (coord.), Les prélats, l‘église et la société (XIe – XVe siècles), Université 

Bordeaux III, Bordeaux, 1994 

Chifăr, pr. prof. dr., Nicolae, Istoria creștinismului, vol. III, Editura Trinitas, Iaşi, 2002 

Ciociu, Aurora-Mihaela, Lectura Bibliei şi a catehismelor în Evul Mediu (secolele XVI- 

XVII), în Bibliorev, Biblioteca centrală Universitară „Lucian Blaga‖ Cluj-Napoca, nr. 

20, aprilie 2015 

Delacroix, Henri, Les grands mystiques chrétiens, nouvelle édition, Librairie Félix Alcan, 

Paris, 1938 

Delcambre, Étienne, Le concept de la sorcellerie dans le duché de Lorraine au XVI
e
 et au 

XVII
e
 siècle, Nancy, vol. I, publication de la Société d'Archéologie lorraine, 1948   

Delumeanu, Jean, Păcatul şi frica. Culpabilitatea în Occident (secolele XIII – XVIII), vol. 

I-II, Editura Polirom, Iaşi, 1997 şi 1998  

Duvernoy, Jean, L‘histoire des cathares, Edition Privat, Toulouse, 1978  

Eymerich, Nicolau, Le manuel des Inquisiteurs, introduction, traduction et notes de Loius 

Salla-Molins, Éditions Albin Michel, Paris, 2001 

Floroaia, Mihai, Inchiziția între mit și realitate, Editura Presa Universitară Clujeană, Cluj-

Napoca, 2016 

Gobry, Yvan, Saint François d‘Assise et l‘esprit franciscain, Édition de Seuil, Paris, 1957 

Henriet, Patrick, La parole et la prière au Moyen Âge, (Collection Bibliothèque de Moyen 

Âge - 16), Éditions De Boeck Université, Bruxelles, 2000 

Gui, Bernard, Le livre des sentences de l‘inquisiteur Bernard Gui (1308 – 1313), vol. I-II, 

texte édité, traduit et annoté par Annette Pales - Gobilliard, CNRS Éditions, Paris, 2002 

Hermans, Michele, Sauvage, Pierre, Bibbia e storia: scrittura, interpretazione e azione nel 

tempo / contributi di Camille Focant ... [et al.];, Bologna, EDB, 2004 

Hinnebusch, William A., Brève histoire de l‘Ordre Dominicain, trad. Guy Bedoulle, O.P., 

Les Éditions du Cerf, Paris, 1990 

Huizinga, Johan, Amurgul evului mediu, Editura Univers, Bucureşti, 1970 

Lisignan, Serge, Parler vulgairement. Les intellectuels et la langue française aux XIII
e
 et 

XIV
e
 siècles, Librairie philosophique J. Vrin, Paris, 1986 

Louis, Sara, Les relations de Bernard Gui avec le Limousin, în Bernard Gui et son monde 

(Cahiers de Fanjeaux – 16), Éditeur Privat, Toulouse, 1981   

*** Malleus maleficarum ex variis auctoribus concinnatus, et in tres tomus distinctis: 

quorum postremus qui fustis daemonum inscribitur, nunc primum reliquis adjectus 

est…, Lugduni, 1582 

Mandrou, Robert, Magistrats et sorciers en France au XVII
e 

 siècle, Civilisations et 

mentalités, Plon, Paris, 1968  

111

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.106 (2026-02-01 06:46:35 UTC)
BDD-A26421 © 2016 Editura Universităţii „Alexandru Ioan Cuza”



 

McLuhan, Marshall, Galaxia Gutenberg. Omul şi era tiparului, Bucureşti, Editura Politică, 

1975 

Monteserín, Miguel Jiménez, Introducción a la Inquisición Española. Documentos básicos 

para el estudio del Santo Oficio, Editora Nacional, Madrid, 1980  

Muchembled, Robert, O istorie a diavolului. Civilizaţia occidentală în secolele XII-XX, 

trad. de Em. Galaicu-Păun, Editura Cartier, Bucureşti, 2002 

Niel, Fernand, Albigeois et cathares, Presses Universitaires de France, Paris, 1965  

Ofrim, Alexandru, Viciul lecturii, în, Dilematica, anul II, nr. 8, ianuarie, 2007, p. 17-24  

Pastoureau, Michel, Figures et Couleurs. Études sur la symbolique et la sensibilité 

médiévales, Le Léopard d'or, Paris, 1986 

Paul, Jacques, La mentalité de l‘inquisiteur chez Bernard Gui, în Bernard Gui et son 

monde, (Cahiers de Fanjeaux – 16), Éditeur Privat, Toulouse, 1981   

Pinter, Zeno Karl; Tiplic, Ioan Marian, Europa Şi Orientul Apropiat In Evul Mediu 

(secolele V-XIII), Editura Universităţii „Lucian Blaga‖ Sibiu, 2006  

Radosav , Doru, Sentimentul religios la romani. O perspectivă istorică (sec. XVII-XX), 

Editura Dacia, Cluj-Napoca, 1997 

Randell, Keith, Reforma catolică şi contrareforma, Editura All, Bucureşti, 2001 

Roth, Cecil, Personalities and Events in Jewish History, Philadelphia, 1961 

Sabatini, Rafael, Torquemada et l‘inquisition espagnole, trad. A. et H. Collin Delavaud, 

Éditions Payot, Paris, 1937 

*** Scriptores Ordinis Praedicatorum recensiti, notisque historicis et criticis ilustrati, 

tomus primus, apud J.B. Christophorum Ballard et Nicolaum Simart, Lutetiae 

Parisiorum, MDCCXIX 

*** Sources d‘histoire médiévale IXe milieu du XIVe siècle (Textes essentiels), sous la 

direction de Ghislain Brunel, Larousse, Paris, 1992 

Thouzellier, Ch., Catharisme et Valdéisme en Languedoc à la fin du XI
e
 et au début du 

XIII
e
 siècle, 3 éd., Marseille, 1982 

Söderberg, Hans, La religion des cathares. Étude sur le gnosticisme de la basse antiquité et 

du Moyen Âge, UPPSALA, 1949   

Tahon, L., Histoire des tribunaux de l‘inquisition en France, VLB éditeur, Paris, 1893  

Vacandard, Elphège, L‘Inquisition. Étude historique et critique sur le pouvoir coercitif de 

l‘Église, Librairie Bloud et C
ie
, Paris, 1907 

Vauchez, André, Saint François d‘Assise, în Moines et religieux au Moyen Âge, Edition 

Seuil, Paris, 1994 

http://arheologie.ulbsibiu.ro/publicatii/cursuri/tiplic/11.htm  

http://www.oxfordreference.com  

http://www.oxfordbiblicalstudies.com 

http://documents.tips/documents/08-predica-textuala-sau-tematica.html  

https://www.scribd.com/doc/299889546/Curs-Culturologia 

http://www.bcucluj.ro/bibliorev/arhiva/nr20/carte1.html 

http: //franciscani.Ix.ro/pagini/regula 

http://www.oxfordbiblicalstudies.com/article/book/obso-9780198601180/obso-

9780198601180-div1-54 

112

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.106 (2026-02-01 06:46:35 UTC)
BDD-A26421 © 2016 Editura Universităţii „Alexandru Ioan Cuza”



 

http://www2.pitnet.net/Gardiner/theology.html 

http://www.sfinticatolici.ro/bernardin-din-siena/ 

http://www.sfinticatolici.ro/vincentiu-ferrer/2/ 

http://ebooks.unibuc.ro/Teologie/omiletica/17.pdf 

http://www.sfinticatolici.ro/bernardin-din-siena/2/ 

 

113

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.106 (2026-02-01 06:46:35 UTC)
BDD-A26421 © 2016 Editura Universităţii „Alexandru Ioan Cuza”

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

http://www.tcpdf.org

