
 

 267

Arta dialogului în Prefeţele Mitropolitului  
Veniamin Costachi 

Sorin GUIA 

Unlike the writings of the his forerunners, the prefaces and pastorals of Veniamin 
Costachi, although written, give the impression of speeches delivered from the pulpit. 
Besides the occurences of some phenomena characteristic to the spoken language, we 
also encounter the fragmentary use of dialogue, the imagined dialogue with the reader 
and the polemic confrontation with the „opponent” by anticipating his possible 
objections. 

 
Mitropolitul Veniamin Costachi, „om de neam ales şi monah smerit, mare 

alcătuitor, tălmăcitor şi tipăritor de cărţi, întemeietorul celei dintăi şcoli sistematice 
pentru pregătimea preoţimei”1, îşi desfăşoară activitatea sub două ocupaţii străine, 
de cîte şase ani fiecare (1806-1812 şi 1828-1834), păstrînd nealterată credinţa 
strămoşească şi militînd pentru unitatea de neam şi de limbă românească. Ctitor de 
şcoală teologică2, al catedralei mitropolitane din Iaşi şi al multor biserici şi instituţii 
culturale şi de binefacere, pasionat de traducerea cărţilor de cult, pe care le şi 
tipăreşte cu cheltuiala sa3, mitropolitul moldovean redactează şi o serie de prefeţe 
cu caracter instructiv-religios. 

Veniamin Costachi nu are o operă originală, singurele texte proprii fiind 
numeroasele prefeţe la cărţile traduse sau tipărite prin grija sa. În scrierile sale, 
descoperă, păstrează şi transmite metodic ideea unităţii de limbă şi de neam a 
românilor de pretutindeni.  

În prefaţa la Scara Sf. Ioan Sinaitul, Neamţ, 1814, prezintă efortul depus de 
autori în vederea adaptării traducerii la limba neamului şi încercarea de a pune în 
faţa cititorilor o limbă accesibilă românilor din toate regiunile: „Iară acum din 
limba cea ellinească, întru carea au fost scrisă de însuşi făcătoriul eii, sau tălmăcit 

                              
1 Din cuvîntarea rostită de I. P. S. Nicodim Munteanu înaintea Congresului naţional bisericesc, cu 

ocazia alegerii sale ca Mitropolit al Moldovei, în ziua de 23 ianuarie 1935; apud I. Gheorghiţă, Un 
veac de la moartea mitropolitului Veniamin Costachi, Tipografia sfintei Mănăstiri Neamţu, 1946.  

2 În 1803 înfiinţează Seminarul de la Socola, cu un program didactic destul de cuprinzător. 
3 Mitropolitul Veniamin Costachi reface tipografia mitropoliei şi desfăşoară o susţinută activitate 

de traducere şi de tipărire a cărţilor necesare bisericilor şi şcolilor.  

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.19 (2026-02-16 23:32:56 UTC)
BDD-A25 © 2009 Editura Universităţii „Alexandru Ioan Cuza”



 268

cu limbă noao românească.(...) Pentru aceasta (p. 130) (...) neam silit în tot chipul, 
cât sau putut aşa tălmăci mai luminat şi mai descoperit, uneltind limba potrivită 
vremii şi neamului românesc, şi ziceri de Obşte uneltite şi cunoscute întru 
amândoao ţările”4 (p. 133). Autorul ţine cont de faptul că scrierile trebuie adaptate 
în funcţie de auditoriu. Conştient că se adresează unui public larg, Veniamin 
susţine nevoia de accesibilitate a textelor traduse, propunînd o traducere limpede, 
deschisă înţelegerii tuturor, în limba contemporană a românilor din ambele 
Principate.  

În prefaţa la Dumnezeieştele Liturghii, Iaşi, 1834, autorul se lansează într-o 
adevărată discuţie academică despre limbă: afirmă descendenţa limbii române din 
limba latină, susţine faptul că „ne numim Români, pentru că ne tragim din Romanii 
aciia” (p. 185). Discuţiile din prefaţa – pastorală a cărţii amintite mai sus, sînt 
importante pentru dezvoltarea limbii literare; după un scurt istoric al limbii române, 
se plînge de abuzul de cuvinte străine din vechile traduceri. Pledînd pentru înlocuirea 
lor cu echivalentele existente în cronici sau în limba poporului, Veniamin oferă şi o 
listă de cuvinte pe care le-a înlocuit în traducerile sale. De asemenea, are în vedere 
eliminarea arhaismelor şi a fonetismelor regionale, manifestînd preocuparea pentru 
un stil literar, cu fraze curate şi armonioase. Cu toate acestea, nu propune 
inventarea de cuvinte noi, potrivite după cele latine, ci trimite la cărţile şi 
documentele vechi şi la cele păstrate în gura poporului5: „Limba noastră începînd 
acum asă pre lucra după Analogul întocmirei şi îndeplinirei graiului, urmează asă 
întocmi şi ase îndeplini toate ceale din lipsa cuvintelor seau a neînţelegirei rău 
tălmăcite” (p. 188). 

Prefeţele sau pastoralele lui Veniamin Costachi încep, în general, cu o dedicaţie 
sau o invocaţie verbală, unele incluzînd şi formula de adresare către cititori, menită 
să instituie relaţia de apropiere, să introducă interlocutorii în discurs: „Cătră iubiţii 
mei cititori” (p. 139, prefaţa la Îndeletnicire iubitoare de Dumnezeu, Iaşi, 1815); 
„iubiţilor cititori” (p. 159, prefaţa la Învăţături hristianeşti folositoare de suflet, 
Iaşi, 1823). Aşezată în fruntea volumului Teologia lui Platon, Iaşi, 1839, prefaţa, 
intitulată Scrisoarea mitropolitului Veniamin către Egumenul Mânăstirii Râşca, 
căpătă caracter de epistolă: „Prea Cuvioasă Arhimandrite şi Igumene Sf. Monastiri 
Râşca D. Isaia! Iubite al nostru în Hs. fiiule!” (p. 203)6. 

Chiar şi după retragerea sa din scaunul mitropolitan, Veniamin Costachi  îşi 
continuă activitatea învăţătorească, prin preceptele morale pe care le oferă atît 

                              
4 Toate referinţele la prefeţele lui Veniamin Costachi se dau după lucrarea lui Ilie Gheorghiţă, Un 

veac de la moartea mitropolitului Veniamin Costachi, Tipografia sfintei Mănăstiri Neamţu, 1946, 
care le publică ca anexă. Precizăm faptul că am respectat întocmai opţiunea editorului şi am păstrat 
transcrierea şi grafia din ediţia folosită. 

5 Multe dintre recomandările lui Veniamin Costachi au intrat în limbă şi datorită eforturilor 
conştiente depuse de mitropolitul moldovean. 

6 Dedicaţia este înlocuită cu formula de adresare, realizată într-o manieră directă dînd impresia 
unui discurs rostit de la amvon în faţa auditoriului. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.19 (2026-02-16 23:32:56 UTC)
BDD-A25 © 2009 Editura Universităţii „Alexandru Ioan Cuza”



 

 269

credincioşilor, cît şi mitropolitului, episcopilor şi clericilor din Moldova, în prefaţa 
la Pidalionul, Neamţ, 18447: „Presfínţiţilor Arhierei ai Patriei, Cucernicilor 
Ierurgoşi, împodobiţi prin lucrarea Sfântului Dh. Cu Vesmântul Preoţiei Dmnului, 
fraţi şi fii iubiţi întru Hs. Iis.” (p. 214). 

Unele prefeţe debutează în stilul cîntărilor de laudă, autorul apelînd la o serie de 
propoziţii exclamative8, asemănătoare celor din acatiste, creaţii panegirice, care 
aduc în prim plan fapte şi comportamente din viaţa personalităţilor religioase 
evocate: „Penticostariu, o Carte veselitoare! Şi de cât toate cărţile mai poftită. O 
Carte nepreţuită! Şi de cât aurul cel lămurit9 mai strălucită. (...) O Carte aurită! Tu 
ivindute râsipeşti toată întristarea sufletelor, şi Bisearica lui Dmnezeu să împle de 
lumină, şi de strălucire!(...) O Carte cu multe nume împodobită!(...) O Nume 
mângâitoriu!(...) O Nume putearnic şi biruitoriu! (...) O nepreţuită Carte!” (p. 191-
192).  

Deşi sînt texte scrise, formula de adresare10 apare în majoritatea prefeţelor şi 
pastoralelor, la începutul discursurilor, urmărind captarea atenţiei şi apropierea 
auditoriului, dar se repetă şi pe parcursul acestora, cînd se face trecerea la o altă 
idee. Modul în care se adresează cititorilor are rolul de a introduce auditoriul într-o 
atmosferă prielnică cuvîntării religioase. Faţă de prefeţele şi epilogurile coresiene11, 
prefeţele lui Veniamin Costachi dau impresia unor discursuri rostite de la amvon în 
faţa auditoriului, formulele de adresare contribuind şi ele la aceasta: „iubitorilor de 
Hs. Cetitori” (p. 105); „o prea iubite cetitoriule” (p. 107); „o prea iubiţi şi prea 
blagocestivi cetitori” (p. 114)12; „o prea iubite cetitoriu” (p. 116); „iubiţilor 

                              
7 Deşi renunţase la funcţia de mitropolit şi se retrăsese la mănăstirea Slatina, Veniamin avea încă 

trează conştiinţa încredinţării clerului spre păstorire, motiv pentru care traduce în continuare pentru 
ridicarea morală a acestuia şi oferă sfaturi privitoare la cerinţele de moment ale ierarhilor şi 
credincioşilor moldoveni. 

8 Aceeaşi strategie de captare a auditoriului este întîlnită şi la Antim Ivireanul, în Predoslovie la 
cuvîntul de învăţătură în Dumineca Florilor, care debutează printr-o rostire exclamativă: „O, cît de minunate 
sémnele bucuriei, ce arată astăzi Ierusalimului, la întrarea Domnului Hristos!” (p. 124); cf. Antim Ivireanul, 
Opere, vol I., ediţie critică şi studiu introductiv de Gabriel Ştrempel, Editura Minerva, Bucureşti, 1997. 

9 Încă se mai folosea adjectivul lămurit cu sensul „verificat, de calitate”. 
10 Formula de adresare este importantă în alcătuirea unui discurs religios întrucît arată apropierea 

faţă de cititori, egalitatea în faţa divinităţii, dar şi calitatea de învăţător care revine prelatului.  
11 Acestea relatează unele elemente legate de realizarea lucrărilor respective, furnizînd informaţii 

despre persoanele care au subvenţionat lucrările, despre tipografi, despre locul şi timpul tipăririi, 
despre cauzele şi scopul tipăririi. 

12 În aceeaşi prefaţă la Vieţile sfinţilor pe luna septembrie, Neamţ, 1807, în finalul discursului, 
după ce prezintă modalităţi necreştineşti de gîndire şi de comportamentale auditoriului, se adresează 
acestuia, folosindu-se de elementul negator, îndemnîndu-l la evitarea faptele prezentate mai sus. 
Formula de adresare se interpune acestei prezentări antitetice, din dorinţa de a-şi apropia cititorii: „Nu 
iubiţilor, nu ziceţi aşa, că această zicere iaste a sufletului celui necredincios”(p. 115). 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.19 (2026-02-16 23:32:56 UTC)
BDD-A25 © 2009 Editura Universităţii „Alexandru Ioan Cuza”



 270

cetitori” (p. 159)13; „o iubitorilor de Hs.” (p. 195); „fii şi fraţi, iubiţi întru Hs. Is.” 
(p. 211); „iubiţilor mei fii şi fraţi în Hristos!” (p. 216)14.  

Veniamin Costachi insistă pe necesitatea traducerii şi tipăririi cărţilor de cult 
(liturgice, catehetice, morale sau de tîlc) în limba română: „Văzând noi sărăciia 
despre cuvântul lui Dumnezeu: Şi prostimea întru care iaste cufundat neamul 
acesta Rumânesc, de unde isă pricinuiaşte cea mai multă împiedecare cătră 
cunoştinţa de Dumnezeu, cătră lucrarea poruncilor lui Dumnezeu (...) neam sirguit 
spre a înmulţi cuvântul lui Dmnezeu în limba rumânească” (p. 142, prefaţa 
pastorală la Tipiconul, Iaşi, 1816). Întreruperea frazei în vederea intercalării unor 
subordonate este un fenomen specific sintaxei limbii vorbite; fraza amplă are 
propoziţia principală întreruptă de multe subordonate. 

În prefaţa la Pidalionul, Neamţ, 1844, Veniamin, retras din funcţia de 
mitropolit, îşi prezintă sistematic, în faţa masei clericale moldovene, cauzele care 
au stat la traducerea şi tipărirea cărţilor de cult în limba română: „sprijinit de daruri 
am lucrat în via sa, cu ţintire: parte a lumina clerul şi al ridica în faţa poporului, 
dorind săse învrednicească a zice cu conştiinţa nejignită: «Aşa să lumineze lumina 
voastră înaintea oamenilor!»15 Parte a zidi şi a curăţi casa Dmnului, pentru ca norul 
luminos al darului său, să nu apuce dela Altariul tămâierei (...). Parte mam 
îndeletnicit cu organizaţia şi reforma dicasteriilor Bisericeşti, spre care scop dorin 
ca din Sion să iasă leagea şi Cuvântul Domnului din Ierusalim, am tradus în sfârşit 
şi Cartea aceasta canonică: Ca să nuse zică lipsiţi de ia, ca şi despre judecătorii 
legei evangheliceşti: «Povăţuitori orbi»” (p. 215).           

Cu scopul de a întări afirmaţiile anterioare, Veniamin Costachi apelează la texte 
scripturistice16: „Că după ce sfinţii Apostoli ca nişte cai, dupre Prorocul Avvacum: 
«Şi ai suit la mare caii tăi, ape multe turburând». Deci după ce ca nişte cai au 
alergat şi au străbătut prin lume(...) credinţa o au propoveduit, şi pre neamuri leau 
luminat...” (p. 107-108, prefaţa la Vieţile Sfinţilor pe luna septembrie, Neamţ, 
1807); „Pre acesta care iaste făcut de prea sfinţitul dascal şi luminătoriul creştinesc 
din hrană vârtoasă înlapte pentru prunciia sau ne dintirea ascultătorilor, sau ca o 
hrană mestecată în gura maicii pentru pruncul eii cel sugătoriu, dupre cum şi Pavel 
zicea17 că au hrănit pre Corinteani ca pre nişte prunci întru Hs: «Eu cu lapte vam 

                              
13 Aşezată la începutul prefeţei (ţinînd loc şi de dedicaţie), formula de adresare se repetă („iubite 

cetitoriule”), deşi textul este destul de scurt. 
14 În prefaţa la Buna murire de Evghenie Vulgaris, Iaşi, 1845, formula de adresare ţine şi locul 

dedicaţiei.  
15 Autorul recurge la un pasaj scripturistic, pentru a justifica acţiunea de luminare a clerului prin 

traducerea şi tipărirea cărţilor de cult în limba română.   
16 Textele scripturistice, invocate pe parcursul prefeţelor sale, reprezintă argumentul de autoritate 

spirituală (fiind texte revelate), care vine în susţinerea propriilor afirmaţii.  
17 Parafrazarea textului biblic este urmată de redarea cu exactitate a acestuia; citatul scripturistic 

joacă rolul de model, necontestat de către cititori. Sursa este o componentă importantă în strategia 
argumentativă, întrucît exercită un rol puternic în procesul de persuadare. Cînd este citată o sursă, în 
esenţă, este furnizat un argument bazat pe autoritatea expertului, pe autoritatea religioasă (cum susţine 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.19 (2026-02-16 23:32:56 UTC)
BDD-A25 © 2009 Editura Universităţii „Alexandru Ioan Cuza”



 

 271

hrănit nu cu bucate», dobândindul, şi văzindul atâta bogăţie de folosul sufletesc 
cuprinzând întru sineşi, şi prea potrivit şi vremii şi minţilorşi înţeleagerilor 
oamenilor vremii de acum...” (p. 118-119, prefaţa la Chyriacodromionul, Neamţ, 
1810). În aceeaşi prefaţă, pornind de la un pasaj din Epistola către Corinteni, 
autorul conchide asupra respectării cuvintelor rostite de Apostolul Pavel: „Sfântul 
Apostol Pavel roagă pre Corinteni, zicând: «Şi vă rog pre voi fraţilor, ştiţi casa lui 
Stefana, că întru slujba sf-nţilor sau rânduit pre sineşi. Ca şi voi să vă supuneţi 
unora ca acestora, şi să cunoaşteţi pre unii ca aceştea»18. Deci dacă pre Corinteni îi 
îndatorea să cinstească şi să se cucernicească de cei ce le slujiia lor întru ceale cătră 
mântuire, (...) apoi cu dreptate sântem şi noi datori ane cucernici, şi a cinsti, şi 
evlavie a avea...” (p. 122). Autorul urmăreşte să transforme textul sacru într-un 
model comportamental. Există, în strategia citării textelor scripturistice, intenţia 
autorului de a realiza un transfer al sacrului către realităţile cotidiene, către oamenii 
simpli. 

În prefaţa la Triodul, Neamţ, 1833, vorbind despre perioada apostolică, în care 
era nevoie de minuni pentru întărirea credinţei, citează din Evanghelia după Marcu: 
„Că atuncea, pentru întărirea sfintei Credinţe, trebuinţă era de acest fealiu de faceri 
de minuni, precum şi Evanghelistul arată zicând: «Şi cuvântul adeverindul prin 
seamnele ce să făcea» Marco, Cap. 16. Stih, 20”(p. 175). În textul şi discursul 
religios, funcţia persuasivă este dependentă de modelul textului biblic. 

În prefaţa la traducerea Buna murire de Evghenie Vulgaris, Iaşi, 1845, autorul 
instituie un dialog imaginat între auditoriu şi divinitate, dialog constituit din citate 
scripturistice: „şi alţii în altfel, începând de la cel din faşe, şi până la cel ce se 
tăreşte pe băţul adâncelor cărunteţe, cu o gură ceru viaţa, strigând precum Iezechie: 
«Dumnezeule, adu-ţi aminte de mine!» Şi dacă ar avea de adaos în rugămintea 
cugetului seu, şi următoarele graiuri a le lui Iezechiil: «Că am umblat înaintea ta 
întru adevăr şi cu inimă plină, am făcut ce este bine întru ochii tăi», în cât şi 
Domnul vieţei să’i poată răspunde: «Am auzit rugăciunea ta şi te voiu însănătoşa, 
ca să te sui în casa lui Dumnezeu...»; prelungirea traiului unui astfel de bărbat, de 
la care atârnă mântuirea Statului, ar fi o necesitate” (p. 217-218)19. 

Vorbind despre Taina Sfîntului Maslu, în Carte pastorală dată în eparhia 
Romanului, 1796, autorul parafrazează un citat din Epistola Sobornicească a 
Sfîntului Apostol Iacov (cap. 5, versetul 15), fără a indica cui îi aparţin cuvintele, 

                              
biserica, sfîntul…, biblia), pe autoritatea masei (este bine ştiut faptul că…, cum ştie fiecare); vezi Lo 
Cascio, 2002: 121-122. 

18 Nu de fiecare dată cînd apelează la strategia citării din texte scripturistice, acestea conţin şi 
indicaţiile exacte, privind numărul epistolei, capitolul sau versetul. Probabil că autorul are în vedere 
faptul că ceea ce contează este conţinutul mesajului, conştient fiind de faptul că se adresează unui 
public neiniţiat în textul biblic.   

19 Strategia folosirii textelor scripturistice, într-un dialog imaginat cu cititorii, urmăreşte să 
asigure o mai puternică forţă persuasivă ideii dezvoltată anterior. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.19 (2026-02-16 23:32:56 UTC)
BDD-A25 © 2009 Editura Universităţii „Alexandru Ioan Cuza”



 272

cu atît mai puţin capitolul şi versetul20: „Ci de va fi bolnav cineva dintre poporăni, 
să cheme preoţii săsă roage pentru dânsul, După învăţătura Apostolului ce zice: Că 
rugăciunea credinţii, va mântui pre cel bolnav” (p. 226). Adresîndu-se preoţilor din 
eparhia Romanului, preocuparea pentru obţinerea persuasiunii lipseşte, în această 
pastorală. Oratorul religios nu vine cu idei noi, ci le aplică şi le resusţine în funcţie 
de contextul situaţional, de cerinţele de moment ale auditoriului. 

Faţă de prefeţele lui Coresi, scrierile lui Veniamin Costachi sînt redactate într-o 
formă dialogată, autorul instituind dialogul cu cititorul, o polemică cu „adversarul”. 
Întrebările stau la baza procesului de cunoaştere, reprezentînd o funcţie cognitivă 
universală, care dispune de mecanisme gramaticale specifice de codificare. Orice 
problemă se reduce la o judecată interogativă, o judecată incompletă bazată pe o 
relaţie între doi termeni, din care lipseşte unul, urmînd ca lacuna să fie completată 
de răspuns (Grecu, 1982: 75). Scopul ilocuţionar al întrebării este de a semnala 
existenţa unei lacune cognitive a emiţătorului şi dorinţa lui de a obţine de la 
receptor o informaţie necesară  completării acestui gol informaţional. De cele mai 
multe ori însă, întrebările nu sînt puse pentru a primi un răspuns, ci pentru a 
schimba o anumită poziţie sau pentru a obţine asentimentul, confirmarea sau ade-
ziunea din partea interlocutorului21. Chemarea la adeziune lansată interlocutorului 
poate fi explicit exprimată prin întrebările apel de adeziune care reprezintă, din 
punct de vedere lingvistic, modul manifest de a chema interlocutorul să valideze 
spusele locutorului22. 

În prefaţa la Învăţături Hristianeşti folositoare de suflet, Iaşi, 1823, autorul 
foloseşte un text biblic, într-o formă interogativă, pentru a răspunde unei eventuale 
îndoieli a auditoriului, cu privire la cele relatate: „La îndoită alcătuirea omului dea 
din trup şi suflet, nimenea vreodată, întreagă minte având, să poate îndoi că partea 
cea mai de căpetenie şi mai de cinste iaste sufletul. Pentru carele noi atât de puţin 
grijim, cât dimpotrivă ceale mai mari şi groaznice evangheliceşti hotărâri pentru el 
ne poruncesc zicându-ne: Că ce va dobândi omul de va câştiga lumea toată, şi-şi va 
piarde sufletul său? Sau ce va dobândi omul schimb pentru sufletul său? Marc. cap. 
8 stih, 36-37” (p. 159). Textul biblic cu nuanţă interogativă retorică, cu formulă 
adresată, are scopul de a invita auditoriul la meditaţie, aceasta venind chiar din 
cuvintele evanghelistului Marcu. Autorul încearcă să obţină, din partea 

                              
20 Fiind vorba despre o pastorală adresată exclusiv preoţilor (autorul adresîndu-se unui public deja 

convins şi iniţiat în textul biblic), iar textul din Iacov fiind rostit la Taina Sfîntului Maslu,  episcopul 
moldovean nu a considerat ca necesară indicarea sursei pentru pasajul scripturistic parafrazat. 

21 Ca urmare a relaţiilor pe care le contractează cu celelalte secvenţe discursive, întrebarea se 
înscrie în mecanismul argumentaţiei, îndeplinind diferite funcţii argumentative; vezi Şerbănescu, 
2002: 153-164. 

22 Un apel de adeziune vizează recunoaşterea de către interlocutor a devărului conţinutului 
propoziţional al întrebării dar şi a justeţii actului de enunţare însuşi, „să recunoască temeiul atitudinii 
sale sau deciziei sale”; cf. Cristea / Cuniţă, 1986: 156.  

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.19 (2026-02-16 23:32:56 UTC)
BDD-A25 © 2009 Editura Universităţii „Alexandru Ioan Cuza”



 

 273

interlocutorului, confirmarea ideii enunţate anterior, folosindu-se de dimensiunea 
sacrului. 

În prefaţa la traducerea Buna murire de Evghenie Vulgaris, Iaşi, 1845, se 
apelează la o serie de interogative retorice, prin intermediul cărora locutorul speră 
să obţină adeziunea interlocutorului la spusele sale, ca acesta să aprobe mişcarea sa 
argumentativă. După ce face un comentariu apreciativ la adresa unui personaj din 
istoria biblică, Veniamin Costachi conchide prin intermediul unor întrebări 
retorice, scopul fiind de a susţine veridicitatea afirmaţiei sale sugerate prin p?: 
„Câţi oare ca Iezechie apropiinduse de apusul vieţei, varsă lacrimi ca să scape de 
curmătorul de cruzime ascuţit al morţei?”; „Deci pentru ce oare vieaţa şi lumea 
sânt atât de dorite muritorilor? Pentru ce unul, stând ferecat în întunericul temniţei, 
se roagă cu lacrimi, cătră osinditoriul seu?” (p. 217). Întrebările retorice stabilesc 
un tip special de relaţie cu răspunsul vizat, întrucît fiecare constituie pentru ea 
însăşi un răspuns. Răspunsul care se cere, totuşi, este recunoaşterea de către 
receptor a punctului de vedere formulat de emiţătorul întrebării retorice. Deşi 
întrebările nu sînt aserţiune (nu ar trebui să aducă informaţii în faţa auditoriului), 
întrebările retorice fac acest lucru prin intermediul supoziţiilor, care sînt „anumite 
aserţiuni, de adevărul cărora depinde validitatea întrebării” (cf. Sălăvăstru, 1996b: 
182). Prin relaţia specială întrebare - răspuns în care se află, întrebările retorice 
maschează intenţia emiţătorului de a impune un răspuns, mimînd un răspuns dat de 
receptor. De asemenea, interogaţia retorică dezvoltă o strategie de adeziune 
interesantă: locutorul este enunţiator şi, de asemenea, destinatar23. Locutorul poate 
prezenta în p? interlocutorul care se întreabă într-un moment anterior dacă p sau ~ 
p este adevărat. Interogativa retorică orientează spre un răspuns coorientat 
argumentativ cu enunţurile anterioare, locutorul marcîndu-şi astfel adeziunea la 
concluzia spre care conduce intervenţia interlocutorului.  

De asemenea, autorul se angajează în discuţii polemice imaginate cu cititorii 
săi. Întrebarea nu este utilizată în textele prefeţelor numai cu nuanţă retorică. 
Întîlnim frecvent întrebări care au rolul de a antrena auditoriul în discuţiile avansate 
de oratorul religios. De multe ori, autorul apelează la întrebări care nu doresc să 
afirme o anumită poziţie, nu sînt puse doar pentru a trezi conştiinţa auditoriului sau 
pentru a obţine adeziunea acestuia, ci sînt parte componentă dintr-o tendinţă 
generală de explicitare, de parcurgere cu atenţie a etapelor care conduc la 
persuadarea auditoriului. Apelînd la aceste dialoguri, ridicînd problemele care ar 
putea trezi controverse, mitropolitul moldovean îşi educă auditoriul la un mod de 
gîndire mai dinamic. Sistemul acesta întrebare-răspuns, cu ordonarea cursivă a 
argumentaţiilor are rolul de a oferi dinamism, cutezanţă în abordarea cu succes a 
unei cuvîntări religioase. Să luăm cîteva exemple de  acest gen.  

În prefaţa la Vieţile Sfinţilor pe luna septembrie, Neamţ, 1807, vorbind despre 
necesitatea „hrănirii” sufletului cu lecturi duhovniceşti, autorul se angajează într-o 
                              

23 Vezi M. Tuţescu, 1986: 102. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.19 (2026-02-16 23:32:56 UTC)
BDD-A25 © 2009 Editura Universităţii „Alexandru Ioan Cuza”



 274

discuţie polemică imaginată cu cititorul, anticipînd unele obiecţii ale acestuia la 
ideile enunţate, folosind tehnica luării înainte a adversarului, şi răspunzînd 
sistematic24: „Dară poate va zice cineva aicea înprotivindu-să: Eu văz că numai 
cetesc nici un cuvânt al lui Dumnezeu, şi trăesc, văz că numai moriu, deci 
neadevărate sânt acelea care le zici, şi mincinoase. Cătră carele răspundem: O 
omule aceaia ce viezi iaste viaţă trupească şi trupul nu foloseaşte nimic: Căci când 
tu nu pofteşti nici îţi iaste drag să citeşti cuvintele ceale învăţătoare de fapte bune, 
sufletul tău iaste mort de cătră fapta bună aceasta. Când sufletul tău nu să 
smereaşte, nu să umileaşte, nu să căiaşte de păcatele ceale făcute de tine, (...) când 
nu iubeşti pre aproapele ca pe sineţi, (...) atuncea sufletul tău iaste mort cu totul 
despre faptele bune acestea, care prin citirea Dumnezeeştilor scripturi să lucrează” 
(p. 114). Întrebările imaginate primesc răspunsuri clare, sistematice, urmate de 
concluzii şi sfaturi adresate cititorilor. Ne aflăm în etapa numită anerisire, în care 
oratorul are în vedere răsturnarea şi distrugerea sistematică a argumentelor 
„adversarului” şi impunerea tezelor proprii. Încercarea de a demonstra 
corectitudinea afirmaţiilor sale, are un caracter obiectiv şi ţine de latura 
demonstraţiei. De cealaltă parte, se observă şi utilizarea laturii argumentaţiei, care 
ţine de eficienţa interacţiunii discursive şi are un caracter subiectiv. Se urmăreşte 
ca auditoriul să-şi dea adeziunea la teza care i se propune spre accepţie şi să 
acţioneze în sensul dorit de orator25.   

Adresată preoţilor din eparhia Moldovei şi prefaţa la Liturghiile Sfinţilor: Ioan 
Hrisostom, Vasile cel Mare şi Grigore Dialogul (Iaşi, 1818) uzează de astfel de 
dialoguri imaginate cu cititorii, în scop pedagogic. Întrebarea urmată de răspuns dă 
impresia unui fragment de text decupat dintr-o cateheză: „Şi fiind că îndestul sau 
arătat acolo pricina pentru ce sau zis, Cu înţelepciune, drepţi, socotim afi de prisos 
a arăta şi noi aicea tot aceaiaş pricină: ci vom zice mai înscurt, cătră cei ce ne vor 
întreba, pentru ce, Cu înţelepciune, drepţi, şi nu, Înţelepciune dreaptă; le vom 
răspunde şi noi cu întrebare26, pentru ce înţelepciune dreaptă; au doară mai iaste şi 
altă înţelepciune carea aceaia să fie strâmbă; dar poate vor zice vreunii cu cuvânt că 
iaste, zicând aşa: Înţelepciune alui Dumnezeu iaste dreaptă şi adevărată, iar a 
oamenilor înţelepciune, iaste strâmbă şi ne adevărată, dupre cuvântul Apostolului 
ce zice: că nebunie sau socotit înaintea lui Dumnezeu înţelepciunea  lumii aceştia: 
cărora le răspundem iarăş cu întrebare: cred ei că sfinţii şi purtătorii de Dumnezeu 

                              
24 Oratorul trebuie să anticipeze atmosfera în care intră, să prevadă starea de spirit a auditoriului în raport 

cu tema propusă, să evite anticiparea greşită a atmosferei în care se încadrează. Mai mult, atmosfera trebuie 
creată şi în funcţie de ceea ce aşteaptă auditoriul de la respectiva intervenţie. 

25 Veniamin foloseşte de o serie de tehnici discursive, menite să provoace adeziunea 
interlocutorului la o teză problematică, renunţînd la scopul de seducere a auditoriului. 

26 Răspunsul la întrebarea pusă interlocutorilor se realizează prin intermediul unei alte 
interogative, care invită auditoriul la meditaţie. Acest tip de răspuns într-o formă interogativă, invită 
cititorul la continuarea dialogului, deşi nu se aşteaptă un răspuns propriu-zis, ci doar adeziunea la 
tezele prezentate de către locutor.  

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.19 (2026-02-16 23:32:56 UTC)
BDD-A25 © 2009 Editura Universităţii „Alexandru Ioan Cuza”



 

 275

părinţi, dela Duhul sfânt fiind înţelepţiţi şi luminaţi au alcătuit această sfinţită 
slujbă, iar nu dela oameni; şi vor răspunde că fără de îndoială aşa iaste” (p. 154-
155). Răspunsurile la întrebările imaginate ale preoţilor joacă rolul de prezentare şi 
de impunere a altei interpretări. Reacţia diferită la întrebarea interlocutorului, 
modalitatea de a răspunde printr-o altă întrebare, nu se situează în afara dialogului, 
ci doar refuză bazele pe care acesta se desfăşoară27.               

În prefaţa la Istoria Scripturii Vechiului Testament, Iaşi, 1824, dialogul instituit 
cu auditoriul se constituie într-o strategie de realizare a funcţiei argumentative, 
exprimînd un fel de critică, de reproş la adresa cititorilor; se porneşte de la ideea că 
lectura Scripturii nu reprezintă o preocupare a păstoriţilor săi: „Pentru că cine în 
zioa de astăzi să îndeletniceaşte în cetirea sfntelor Scripturi ca să poatî cunoaşte ce 
iaste Dmnezeu, ce iaste lumea, şi ce iaste omul? Care părinte să sârguieşte a 
înfiinţa în inima fiilor săi cunoştinţa de Dmnezeu, învăţăturile dogmelor credinţii şi 
poruncile legii? cu adevărat foarte puţini sînt unii ca aceştia, şi adevărul grăind: 
mai tot tineretul veacului acestuia, lipsit de toată ştiinţa hristianiceştilor învăţături, 
sau abătut la netrebnice zăbăvi, la basnile romanţilor şi a fealiuri de zădărnicii...”28 
(p. 168).  

Şi în prefaţa la traducerea Buna murire de Evghenie Vulgaris (Iaşi, 1845), 
autorul foloseşte dialogul imaginat cu auditoriul, anticipînd eventualele răspunsuri 
ale cititorilor: „Oare cu ce scop, iubiţilor mei cetitori, au compus autorul cartea 
aceasta? Şi din ce motiv m’am îndemnatu eu, din atâtea cărţi, ami alege să traduc 
pe aceasta? Poate mi s’ar zice: că temândumă de împlinirea datoriei comune, să mă 
mângâi, cetindo; înse, aceasta o putem face în original. Au voind să fac pre 
simpatrioţi, împreună cu mine, să nu ne temem de moarte? (...) Nu pentru a vă 
putea scuti de moarte, nu pentru a îndelunga vieaţa mea sau a voastră care este 
trecătoare ca un vis şi ca o umbră şi scurtă ca o clipeală (...). Nu cu asemenea scop 
am tradus’o, dară cu acela, cu care a compuso şi fericitul ei autor, adecă: a se 
învăţa fiii şi fraţii împreună cu mine: «nu cât, dară cum să vieţuim!»” (p. 220-221); 
„Nu înfruntânduvă scriu vouă aceste, nici ca cel ce judecă pre fratele său ca şi când 
maş socoti rămas singur în Israil, căci îndată misar zice: Lăsatu-mi-am încă 
şaptezeci mii, cari nu au plecat genunchele înaintea lui Vaal (...). Iubindu-vă dară, 
spre folosul vostru şi al meu, întru a ne apropia de Dumnezeu, scriu voă aceste...” 
(p. 223-224). Întrebările de faţă au forţă persuasivă. În acest context, ele atrag 
atenţia asupra negaţiilor din răspuns, provoacă o anumită îndoială referitoare la 
eventualele teze greşite formulate de către interlocutor. 

                              
27 Mai mult, în interiorul răspunsului, apar elemente de dialog, care ramifică structura discursului 

luat în discuţie. Răspunsul mitropolitului cuprinde, la rîndul său, altă întrebare, care introduce, într-o 
manieră didactică, răspunsuri explicative; este vorba de un pseudodialog retoric, folosit în scop 
instructiv-educativ. 

28 Răspunsul pe care Veniamin Costachi îl oferă cititorilor acelaşi cu cel pe care îl aşteaptă de la 
aceştia; autorul răspunde la întrebările retorice din dorinţa de a accentua reproşul la adresa 
interlocutorilor. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.19 (2026-02-16 23:32:56 UTC)
BDD-A25 © 2009 Editura Universităţii „Alexandru Ioan Cuza”



 276

Mitropolitul Veniamin Costachi are în vedere şi aspectul estetic în elaborarea 
prefeţelor sale, folosindu-se de o serie de figuri de stil. Intenţia de a captiva, de a 
convinge auditoriul, îl determină pe mitropolitul moldovean să manifeste interes 
pentru alegerea procedeelor şi mijloacelor de persuasiune. Printre acestea se 
numără repetiţia anaforică, comparaţia, antiteza etc. 

Repetiţia anaforică, procedeu retoric care constă în reluarea unui cuvînt sau a 
unei sintagme la începutul unei propoziţii, apare frecvent în scrierile lui Veniamin 
Costachi. Amintim cîteva exemple de astfel de repetiţii: „Veţi vedea iubiţilor 
cetitori în tomul acesta din tâi, începutul lumii şi al vostru, sfntele şi adevăratele 
dintru el Istorii (...). Veţi videa întomul al doilea sârguinţa, osârdie şi strălucirea 
sfinţilor apostoli carii au propoveduit întoată lumea”29 (p. 171, prefaţa la Învăţături 
Hristianeşti folositoare de suflet, Iaşi, 1823). Aceeaşi figură de stil se regăseşte şi 
în prefaţa la Penticostarul, Neamţ, 1834: „Priimiţi dar osârdiia mea o iubiţilor, 
priimiţi această Carte folositoare şi trebuitoare Penticostariului cu suflet voios, şi 
din preună cu Prorocul bucuraţivă zicând: Veniţi să ne bucurăm de Dmnul. Veniţi 
să ne bucurăm de D-mnul, carele pentru multă iubirea lui de oameni, pentru ca să 
ne scoaţă pre noi din robia cea amară a diavolului şi să ne mântuiască, pentru noi 
oamenii sau făcut om, şi au pătimit şi sau îngropat, şi atreia zi au înviiat. Veniţi dar 
să ne bucurăm de Dmnul30, carele ne ţine, şi ne hrăneşte şi ne dă toate bunătăţile, şi 
rabdă toate păcatele şi fărădelegile noastre, ci ca un bun şi iubitoriu de oameni nu 
ne pedepseaşte, ci întotdeauna îndelung rabdă aşteptând pocăinţa noastră”31 (p. 
193). Repetiţia anaforică este un mijloc de subliniere, de întărire a unei însuşiri sau 
a unei idei; aşa stau lucrurile şi în prefaţa la Pidalionul, Neamţ, 1844: „Presfnţiţilor 
Arhierei şi Cucernicilor Ierei! Priimiţim această umilă jărtvă cu braţele bunei 
voinţe deschise, supt ochiul privighetoriu al Mântuitorului, conoscătoriul inimilor 
şi preţuitorul lucrurilor, dupre adevăr (...). Deci priimiţi aciastă Cârmă canonică, şi 
povăţuinduvă de legile ei, mergeţi spre lumina ce vine dinaintea strălucirii sale, ca 
se vă luminaţi mintea cu cunoştinţele vecinice” (p. 215-216). Repetiţia generează 
figurile de stil prin crearea unor combinaţii cu caracter stereotip, prezentînd o 
structură în care efectul insistenţei este amplificat de cel al simetriei.  

Comparaţia, o altă modalitate de a pune în vedere forţa verbală a mitropolitului 
Veniamin Costachi, este folosită, cu scopul de a contribui la accesibilizarea 
noţiunilor teologice enunţate: „Mintea iaste întocma ca şi stomahul” (p. 172, 
prefaţa la Învăţături Hristianeşti folositoare de suflet, Iaşi, 1823); „Trebuinţa unei 
aseminea cărţi, pentru fieşte care Preot Ierurgos, adică Săvârşitoriu de cele sfinte, 

                              
29 Aceste forme verbale de viitor, repetate, accentuează invitaţia la lectură adresată credincioşilor. 
30 Invitaţia de a participa la bucuria cunoaşterii lui Dumnezeu este repetată, asemenea invitaţiilor 

la bucurie întîlnite în imnurile panegirice adresate divinităţii sau sfinţilor, în acatiste.  
31 Repetiţiei anaforice „Veniţi să ne bucurăm de Dmnul”, îi corespunde, de fiecare dată, în 

subordonată, pronumele relativ „carele”, subliniind acţiunea proniatoare a divinităţii; aceste 
construcţii sintactice au scopul de a reţine şi a atrage atenţia auditoriului.   

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.19 (2026-02-16 23:32:56 UTC)
BDD-A25 © 2009 Editura Universităţii „Alexandru Ioan Cuza”



 

 277

este atît de mare, cum pentru un Oştean Arma”32 (p. 190, prefaţa la Evhologhiu sau 
Molitvelnicul, Iaşi, 1834); „Această Carte carea iaste mai trebuitoare Bisericilor 
pentru sfintele slujbe, pre cum lumii lumina Soarelui: De obşte să numeaşte 
Octoih” (p. 197, prefaţa la Octoihul, Neamţ, 1836). 

Multe dintre tezele susţinute par a întîmpina dificultatea unei antiteze, aşa cum 
se poate observa din rîndurile care urmează: „Pentru aceaia dară iubiţilor, să nu fin 
nerecunoscători, ci din cât vom putea să fim îngrijaţi pentru mântuirea noastră, să 
ne pocăim să ne nevoim că scurte sânt zilele ceaste de aici, şi veacinice ceale de 
acolo” (p. 193, prefaţa la Penticostarul, Neamţ, 1834); „să ne înălţăm cătră munţii 
cereşti a vieţuirei sufleteşti, să fim morţi păcatului şi vii lui Dumnezeu (p. 210, 
prefaţa la Besericeasca Istorie a lui Meletie Mitropolitul Atenei, Iaşi, 1841); „că 
traiul cel adevărat nu stă în lunga vieţuire, dară în cea virtuoasă, folositoare 
omenirei, de ar fi chiar şi numaide o zi, care iaste aceia: când murim păcatului şi 
viem lui Dumnezeu...” (p. 221, prefaţa la Buna murire de Evghenie Vulgaris, Iaşi, 
1845).  

În general, încheierea discursurilor către cititori şi a pastoralelor emise de către 
mitropolitul Veniamin Costachi are loc în registrul clasic al discursurilor religioase: 
se face apel la respectarea divinităţii, la aducerea laudei lui Dumnezeu, la 
lecturarea cărţilor de cult traduse. Finalul prefeţelor reprezintă, de fapt, o sinteză a 
celor expuse anterior, cu punctarea elementelor pe care autorul le consideră 
necesare interlocutorilor. În marea majoritate a prefeţelor, partea finală33 cuprinde 
urările de bine adresate cititorului, binecuvîntarea arhierească şi formula de 
încheiere: „Fiţi sănătoşi şi Blagosloviţi. Al pravoslaviei voastre de tot binele 
fierbinte poftitori. Veniamin Mitropolit atoată Moldavia” (p. 105, prefaţa la 
Tâlcuirea celor şapte Taine ale Bisericii, Iaşi, 1807); „Al pravoslaviei voastre, De 
amândoao fericirile doritoriu, şi cătră Dumnezeu ferbinte rugătoriu. Veniamin 
Arhiepiscop şi Mitropolit Atoată Moldaviia” (p. 115, prefaţa la Vieţile Sfinţilor pe 
luna septembrie, Neamţ, 1807); „Fiţi sănătoşi întru Domnul: Amin. Al dragostei 
voastre fierbinte cătră Dmnezeu Rugătoriu. Smeritul Veniamin Mitropolitul 
Moldaviei”34 (p. 137, prefaţa la Scara Sf. Ioan Sinaitul, Neamţ, 1814). 

Alteori, finalul este marcat de o invocaţie către divinitate, în numele cititorilor 
săi35: „Pentru rugăciunile pre Curatei, prea Blagoslovitei Stăpânei noastre, 
Născătoarei de Dmnezeu, şi pururea fecioarei Maria, şi ale tuturor sfinţilor, carii 
din veac bine iau plăcut lui, Amin. Al dragostei voastre, de amândoaă fericirile  
doritoriu. Smeritul Veniamin Mitropolit Moldaviei” (p. 152, prefaţa la Ceaslovul, 
                              

32 În retorică, comparaţia este deosebită de figura de stil obişnuită; ea mai mult argumentează, 
dovedeşte obiectele sau faptele supuse aprobării. 

33 Finalul prefeţelor şi pastoralelor lui Veniamin sînt precedate, de obicei, de sfaturile către 
cititori. 

34 Mitropolitul moldovean foloseşte des, în finalul discursurilor sale, clişeul retoric al modestiei, 
intitulîndu-se „smeritul Veniamin”, uneori utilizînd pentru formula de încheiere doar iniţialele 
„SVMM”. 

35 Dacă în tratare ameninţa cu atributul dreptăţii divine, în încheiere, după prezentarea sfaturilor 
oferite cititorilor, se invocă milostivirea şi bunătatea lui Hristos, a Fecioarei Maria sau a sfinţilor. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.19 (2026-02-16 23:32:56 UTC)
BDD-A25 © 2009 Editura Universităţii „Alexandru Ioan Cuza”



 278

Iaşi, 1817; „Binevoiască Darul pre sfntului Dh. a înfiinţa aciastă Sfntă cugetare şi 
folositoare cunoştinţă în sufletul vostru, şi să vă întărească ale aduce aduce toate 
însăvârşire, după bună plăcerea sa, prin carea voi săvă învredniciţi adobândi 
amândoaă fericirile, iar patriia slavă, şi laudă dela neamuri, şi dela Dumnezeu daru, 
şi milă, Amin. Al pravoslaviei voastre cătră Dumnezeu smerit rugătoriu Veniamin 
Mitropolit Moldaviei 1824” (p. 172-173, prefaţa la Istoria Scripturii Vechiului 
Testament, Iaşi, 1824); „rugând pre dătătoriul adevăratei înţălepciuni, ca să vă 
lumineze mintea, şi să vă îndrepteză întru cunoştinţa adevărului. Fiţi sănătoşi. S: V: 
K: M: M:” (p. 174, Prefaţa –Pastorală a mitropolitului Veniamin, la Cartea 
Iubitoriul de înţelepciune, Iaşi, 1831); 

În unele scrieri, Veniamin îşi încheie discursul cu un citat scripturistic: „«Bine 
slugă bună şi credincioasă preste puţin ai fost credincios, preste multe te voiu pune, 
întră întru nesfârşită bucuria Domnului tău». Al Preacuvioşiei Tale Părinte. 1839, 
Ianuar 16. Veniamin Mitropolit al Sucevii şi Moldaviei” (p. 203, Scrisoarea 
mitropolitului Veniamin către Egumenul Mânăstirii Râşca, Iaşi, 1839); „Fiemi 
acum ertat iubiţilor a închee cuvântarea aceasta cu graiurile lui Pavel: «De sânt alţi 
fraţi ai mei slugi a lui Hristos, sânt şi eu mai micul lor...»” (p. 224, prefaţa la Buna 
murire de Evghenie Vulgaris, Iaşi, 1845).  

În funcţie de interlocutori sau de contextul apariţiei cărţii respective, 
mitropolitul moldovean are în vedere prezentarea cauzelor şi a scopului care au 
condus la apariţia acestor traduceri. Autorul susţine nevoia de accesibilizare a 
textelor traduse, propunînd o traducere limpede, deschisă înţelegerii tuturor, în 
limba contemporană a românilor din ambele Principate. 

În prefeţele sale, se întrevede conştiinţa răspunderii prelatului de a traduce şi de 
a publica cărţile religioase necesare cultului divin, de a contribui la creşterea 
culturală şi spirituală a preoţilor şi a credincioşilor. Datoria de păstor nu o limitează 
doar la credincioşii simpli, ci o extinde şi la clasa politică, la boieri, la masa 
clericală, amintindu-ne de Didahiile lui Antim Ivireanul. Veniamin recurge la 
reproşuri (din dorinţa de a sesiza auditoriul, de a-l apropia, de a imprima acestuia 
tendinţa de remodelare sufletească), defineşte sau clasifică probleme de natură 
dogmatică sau morală, lansează polemica cu „adversarul” prin dialoguri inventate, 
impregnate de o suită de întrebări şi răspunsuri, invită la reflecţie şi atenţie. 
Veniamin Costachi nu ezită să apeleze la citate scripturistice, unele chiar cu 
formulă adresată. 

Faţă de prefeţele lui Coresi, remarcăm folosirea fragmentară a dialogului, apelul 
la  tehnica luării înainte a adversarului. Veniamin Costachi are imaginaţia necesară 
realizării unui discurs, anticipînd stările sufleteşti ale auditoriului, răspunsurile şi 
argumentele acestuia; de asemenea, anticipează şi nevoia de explicitare, pe fapte 
concrete, a afirmaţiilor din aşa zisele conversaţii polemice.  

Un alt aspect care individualizează prefeţele lui Veniamin Costachi de scrierile 
înaintaşilor, este oralitatea scrierii. Deşi scrise, prefeţele lui Veniamin Costachi 
conţin elemente specifice limbii vorbite. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.19 (2026-02-16 23:32:56 UTC)
BDD-A25 © 2009 Editura Universităţii „Alexandru Ioan Cuza”



 

 279

Mitropolitul moldovean scrie în funcţie de cerinţele de moment ale cititorilor 
săi, ţine cont de nivelul cultural al acestora, răspunde problemelor care frămîntau 
societatea vremii, susţine ideea unităţii de limbă şi de neam, vorbind despre 
unitatea românilor din cele două Principate cu jumătate de secol înainte ca aceasta 
să se înfăptuiască. 

 
Bibliografie  
 
Călugăr, Dumitru, 1984, Catehetica, Editura Institutului biblic şi de misiune al Bisericii Ortodoxe 

Române, Bucureşti 
Chilea, Sebastian, 1954, Predica de succes, în „Mitropolia Olteniei”, VI, nr. 1-3 
Cristea, T., Cuniţă, A., 1986, Modalités d’énonciation et contrastivité. Les énoncés 

exclamatifs et interrogatifs en roumain et français, TUB, Bucureşti 
Florescu, Vasile, 1973, Retorica şi neoretorica, Editura Academiei, Bucureşti 
Gheorghiţă, I., 1946, Un veac de la moartea mitropolitului Veniamin Costachi, Tipografia 

sfintei Mănăstiri Neamţu  
Grecu, C., 1982, Logica interogativă şi aplicaţiile ei, Bucureşti, Editura Ştiinţifică şi 

Enciclopedică, Bubureşti 
Grigoraş, Costachi, 2000, „...Mergând, învăţaţi toate neamurile!...”, Editura Trinitas, Iaşi  
Grigoraş, Costachi, 2000, „...Propovăduiţi Evanghelia la toată făptura!…”, Editura Trinitas, Iaşi 
Guia, Sorin, 2005, Discursul religios – argumentaţie şi structură, în „Filologos”, Anul I, nr. 

1-2 (1), iunie p. 113-120 
Guia, Sorin, 2007, Schiţă privind dinamica discursului religios românesc, în „Analele 

Universităţii Ştefan cel Mare din Suceava”, Seria Filologie, A. Lingvistică, p. 9-16 
Lo Cascio, Vincenzo, 2002, Gramatica argumentării. Strategii şi structuri, traducere de 

Doina Condrea-Derer şi Alina-Gabriela Sauciuc, Meteora Press, Bucureşti  
Moeschler, Jacques, 1985, Argumentation et Conversation. Eléments pour une analyse 

pragmatique du discours, Paris, Hatier 
Reboul, Anne, Moeschler, Jacques, 1998, Pragmatique du discours. De l’interprétation de 

l’énoncé à l’ interprétation du discours, Armand Colin, Paris 
Rovenţa-Frumuşani, Daniela, 2000, Argumentarea. Modele şi strategii, Editura Bic All, 

Bucureşti 
Sălăvăstru, Constantin, 1996a, Modele argumentative în discursul educaţional, Editura 

Academiei Române, Bucureşti 
Sălăvăstru, Constantin, 1996b, Raţionalitate şi discurs, Editura didactică şi pedagogică, 

R.A., Bucureşti 
Sălăvăstru, Constantin, 2003, Teoria şi practica argumentării, Polirom, Iaşi 
Şerbănescu, Andra, 2002, Întrebarea. Teorie şi practică, Editura Polirom, Iaşi 
Tuţescu, M., 1986, L’argumentation, TUB, Bucureşti 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.19 (2026-02-16 23:32:56 UTC)
BDD-A25 © 2009 Editura Universităţii „Alexandru Ioan Cuza”

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

http://www.tcpdf.org

