
 

Aspetti della synkrisis nell’«Encomio di Origene» 
attribuito a Gregorio il Taumaturgo 

Constantin-Ionuţ MIHAI 

Dans cet article, nous nous proposons d’analyser quelques passages du Discours de 
remerciement à Origène, attribué à Grégoire le Thaumaturge, dans lesquels l’auteur emploie le 
procédé rhétorique de la synkrisis, qui consiste à mettre en parallèle deux situations ou deux 
personnages en vue de les comparer et d’attester la supériorité de l’un sur l’autre. À notre avis, 
un tel procédé rhétorique, qui se retrouve souvent dans les écrits encomiastiques de l’Antiquité 
gréco-romaine, est utilisé dans ce texte pour lui conférer une fonction protreptique, par laquelle 
l’auteur cherche à convertir les élites intellectuelles païennes à un mode de vie chrétien, décrit 
d’une manière exemplaire par la vie et par l’enseignement d’Origène. 

 
Mots-clés: rhétorique, synkrisis, écrits encomiastiques, Origène. 

 
La synkrisis – cioè lo schema di confronto – era un procedimento retorico utilizzato 

spesso negli scritti antichi di carattere encomiastico. Attraverso una tale forma di 
argomentazione, l’autore cercava di magnificare l’oggetto del suo discorso, 
evidenziandone la bellezza, l’importanza o la nobiltà1. Paragonato con un altro, il 
personaggio laudandus doveva risultarne superiore, grazie all’esemplarità della sua 
dottrina e della sua vita. Non a caso, nella precettistica retorica antica, l’uso della 
synkrisis veniva raccomandato come strumento di auxesis, necessario nelle 
composizioni celebrative, sia pagane che cristiane2. 

In questo breve contributo vorrei analizzare alcuni aspetti dell’uso della synkrisis 
nell’Encomio di Origene attribuito a Gregorio il Taumaturgo, con l’intento di stabilire 
la finalità che l’autore persegue usando assai frequente nel suo discorso un tale 
procedimento retorico. Anche se gli studiosi non sono stati ancora interessati a rilevare 
tali aspetti della prassi retorica presenti in questo testo, tuttavia, ad una lettura più 

                                                 
1 Laurent Pernot, La rhétorique de l’éloge dans le monde gréco-romain, vol. II, Institut d’Études 

Augustiniennes, Paris, 1993, p. 676-678. Cfr. Isabella Gualandri, „Aspetti della synkrisis nella poesia latina 
tardoantica: Claudiano”, nel volume Munus quaesitum meritis: homenaje a Carmen Codoñer, Gregorio 
Hinojo Andrés & José Carlos Fernández Corte (eds), Ediciones Universidad de Salamanca, 2007, p. 445; 
George A. Kennedy, New Testament Interpretation through Rhetorical Criticism, The University of North 
Carolina Press, Chapel Hill and London, 1984, p. 89. 

2 Laurent Pernot, op. cit. p. 690 ss. 

237

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.106 (2026-02-01 14:55:30 UTC)
BDD-A221 © 2013 Editura Universităţii „Alexandru Ioan Cuza”



 

attenta, i brani in cui l’autore ricorre alla synkrisis risultano essere non pochi, avendo 
una loro certa funzione. Infatti, nel suo discorso, l’autore propone, in una maniera 
sistematica, un confronto tra le varie technai, tra i diversi generi di vita e, sopprattuto, 
tra la vita e la dottrina di Origene e l’insegnamento dei filosofi pagani dell’epoca. 
Attraverso un tale procedimento retorico, l’autore mira a mettere in confronto il modus 
vivendi pagano con quello cristiano, non soltanto per sottolineare la superiorità di 
quest’ultimo, ma anche per esortare gli intellettuali pagani a convertirsi al 
cristianesimo. In questo modo, la synkrisis diventa un artificio retorico la cui funzione 
può essere quella di promuovere un discorso con finalità propagandistica e protrettica. 

L’uso della synkrisis può essere identificato già nei paragrafi 75-77 in cui l’autore 
parla dei generi di vita che gli uomini scelgono più spesso. Attraverso un tale 
procedimento retorico, l’autore mira a realizzare una forte antitesi tra gli uomini che 
vivono rettamente, in una maniera filosofica, e gli uomini che trascorrono la loro vita in 
maniera non degna di un essere razionale. Alcuni brani, di maggior interesse per questa 
indagine, meritano di essere citati per esteso: „[Origene] lodava la filosofia e tutti gli 
amanti della filosofia, con i grandi e frequenti elogi loro dovuti, affermando che 
conducono effettivamente la vita che si addice agli esseri dotati di ragione solo quanti 
si impegnano a vivere rettamente, dato che hanno conoscenza, in primo luogo, di ciò 
che realmente sono, e poi dei beni autentici, che l’uomo deve perseguire, e dei veri 
mali, che deve fuggire. Disprezzava l’ignoranza e tutti gli ignoranti: sono molti infatti 
quanti, accecati nella mente come delle bestioline, non hanno conoscenza di ciò che 
sono, vagando confusamente come esseri privi di ragione; non sapendo, né volendo 
apprendere cosa sia veramente bene e cosa male, quasi si trattasse del bene assoluto si 
avventano e si gettano sulle ricchezze, sulla fama, sugli onori decretati dal popolo, sulla 
bellezza fisica, tenendo tutte queste cose in grande considerazione, anzi, avendo in 
vista solo esse e, tra le professioni, solo quelle che le possono procurare, e tra gli stili di 
vita solo quelli che vi si accompagnano: la carriera militare, quella giudiziaria, lo studio 
delle leggi” (§§ 75-77, in Gregorio il Taumaturgo (?), Encomio di Origene, 
introduzione, traduzione e note di Marco Rizzi, Paoline Editoriale Libri, Milano, 2002, 
p. 137-138).  

I vari generi di vita praticati dagli uomini risultano essere detterminati dalla scelta di 
una certa professione. Senza dubbio, per il discepolo di Origene, la scelta migliore che 
l’uomo potrebbe fare è quella di vivere in maniera filosofica, cioè razionale, per non 
diventare lo schiavo del suo corpo e dei falsi beni esteriori. Non a caso, la vita 
filosofica, a cui Origene esortava i suoi discepoli con tanto calore (§ 78), viene dipinta 
come un modo di vivere superiore a tutti gli altri. Forse non fortuitamente, prima di 
esporre tale considerazioni, l’autore, parlando delle vicende della sua gioventù, fa un 
riferimento anche alle varie technai, in cui avesse dovuto iniziarsi per aver 
ulteriormente acceso ad una carriera politico-amministrativa (§§ 56-60). Secondo le 
sue stesse parole, l’autore ha frequentato, inseme a suo fratello, un maestro di retorica, 
per diventare anche lui un retore, dopo di che cominciò a studiare il latino e il diritto 
romano. Però, tanto la professione di retore, quanto quella di uomo politico furono 
abbandonate dopo l’incontro con Origene, in favore dello studio della filosofia. 

238

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.106 (2026-02-01 14:55:30 UTC)
BDD-A221 © 2013 Editura Universităţii „Alexandru Ioan Cuza”



 

Dal punto di vista di colui che ha ormai conosciuto l’insegnamento professato da 
Origene, la retorica e lo studio delle leggi risultano essere due discipline inferiori, 
incapabili di condurre ad un vero compimento della natura umana. I retori non si 
preocupano della salvezza delle anime dei loro allievi, cosi come lo faceva invece 
Origene (§§ 70; 81). In più – e questo è un particolare che il discepolo dell’esegeta 
alessandrino potrà riconoscere verso la fine del suo discorso – gli esercizi praticati dai 
retori risultano essere spesse volte puerili se non del tutto inutili (§ 107). Proprio per 
ciò, l’autore non esita a enumerare tra i generi di vita che vengono criticati anche la 
carriera giudiziaria, accanto allo studio delle leggi (§ 77). 

La forte antitesi tra quelli che vivono secondo la ragione (i. e. in maniera filosofica) 
e quelli che sono „accecati nella mente come delle bestioline, non avendo conoscenza 
di ciò che sono, vagando confusamente come esseri privi di ragione”, si fonda su 
un’ampia synkrisis, attraverso la quale l’autore mira a sottolineare la superiorità della 
scuola di Origene e del suo insegnamento nei confronti con altri modelli paideutici 
dell’epoca. Un tale procedimento retorico viene usato in questi brani con una finalità 
innanzitutto protrettica, se si vuole ammettere che l’autore di questo testo mira a 
convertire al cristianesimo un pubblico ancora pagano3. I vari motivi protrettici che si 
riscontrano nei paragrafi sopra citati potrebbero fornire un appoggio a questa ipotesi. È 
cosa ben nota che l’elogio della filosofia e di coloro che scelgono di vivere secondo le 
regole della ragione costituiva spesse volte il nucleo centrale dei protrettici, come 
accade, per esempio, anche nel Protrettico aristotelico4.  

Ma anche i termini di confronto proposti dall’autore - vita filosofica / vita non 
filosofica, esseri dotati di ragione / esseri privi di ragione, beni autentici / veri mali, 
verità / menzogna, libertà / schiavitù – possono essere interpretati alla luce dell’antica 

                                                 
3 Si veda Anders-Christian Jacobsen, „Conversion to Christian Philosophy – the case of Origen’s 

School in Caesarea”, Zeitschrift für Antikes Christentum, vol. 16 (2012), p. 145–157; Joseph W. Trigg, 
„God’s Marvelous Oikonomia. Reflections of Origen’s Understanding of Divine and Human Pedagogy in 
the “Address” Ascribed to Gregory Thaumaturgus”, Journal of Early Christian Studies, 9 (2001), p. 27-52. 

4 Nel frg. 85 dell’edizione di Ingemar Düring, Aristotle’s Protrepticus. An Attempt at Reconstruction, 
Göteborg, 1961, vivere nella filosofia, cioè nell’ambito della ragione e del desiderio di ricerca della verità, 
era visto come la condizione che l’uomo deve adempiere per raggiungere il vero compimento del suo 
essere: „L’attività dell’anima consta o esclusivamente o in modo preminente del pensiero e della riflessione. 
È dunque facile indurre, ed è una conclusione che ognuno può trarre facilmente, che vive in più alto grado 
chi pensa rettamente, e vive nel grado più alto chi si occupa al grado massimo della verità; e questo fa 
l’uomo che pensa e professa la filosofia sulla base della conoscenza più esatta. E la vita perfetta esiste per 
coloro che posseggono la conoscenza filosofica, quando svolgono attività filosofica” (trad. it. di P. L. 
Donini, Milano, 1976). Vedasi anche il frg. 70: „La conoscenza e il pensiero filosofico costituiscono 
dunque il compito proprio dell'anima. Questa è la cosa più desiderabile per noi, paragonabile, io credo 
alla vista, che certamente si apprezzerebbe anche nel caso in cui grazie ad essa non si ottenesse altro 
risultato se non appunto e soltanto il vedere” (trad. cit.). Cfr. inoltre i frgg. 67, 87 e 91 della stessa edizione 
realizzata da I. Düring. Un atteggiamento molto simile si ritrova anche nell’Hortensius di Cicerone – uno 
scritto che si richiama dalla stessa tradizione protrettica. Si veda in particolare il frg. 108 Grilli: „Hominis 
autem finis est perfecte quaerere veritatem. ... Potest autem homo beate vivere, siquidem potest secundum 
eam partem animi vivere, quam dominari in homine fas est. ... hoc enim est pervenire ad finem, ultra quem 
non potest progredi”, in Marco Tullio Cicerone, Ortensio. Testo critico, introduzione, versione e commento 
a cura di Alberto Grilli, Pàtron Editore, Bologna, 2010. Cfr. i frgg. 109 e 115 della stessa edizione. 

239

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.106 (2026-02-01 14:55:30 UTC)
BDD-A221 © 2013 Editura Universităţii „Alexandru Ioan Cuza”



 

tradizione protrettica. Com’è noto, spesse volte, l’autore di un discorso protrettico 
svolgeva la sua argomentazione creando due piani distinti, usando una retorica dualista, 
basata sull’opposizione dei vari generi di vita. Il discorso conteneva dunque una pars 
destruens, dedicata alla critica delle altre technai o dei generi di vita opposti, seguita da 
una pars construens, positiva, in cui l’autore pronunciava la sua esortazione, il suo vero 
e proprio discorso protrettico5. Una tecnica compositiva molto simile si ritrova anche 
nei paragrafi 75-77 citati più sopra, in cui abbiamo, da una parte, il modello di vita 
filosofica, i cui adepti hanno la conoscenza di ciò che realmente sono, dei beni autentici 
e dei veri mali, mentre da un’altra parte abbiamo l’immagine degli ignoranti, degli 
uomini „accecati nella mente, come delle bestioline o come esseri privi di ragione”. 
Questa opposizione, che viene descritta in un’ampia synkrisis, mira a delimitare 
nettamente la vita di coloro che vivono nell’ignoranza dalla vita di coloro che si 
dedicano alla filosofia, sottolineando allo stesso tempo la superiorità di quest’ultima. 
Non a caso, ritroviamo nei §§ 75-77 anche il confronto fra uomini e bestie, che 
costituiva un altro locus classicus dei protrettici6. C’è proprio questa polarità forte che 
può spingere l’individuo a fare una scelta tra i diversi generi di vita. In questo modo, il 
destinatario di un discorso protrettico diventa costretto a mettere in atto la sua 
possibilità di scegliere. 

Alcuni altri paragrafi in cui l’autore ricorre alla synkrisis sono quelli in cui realizza 
un confronto tra Origene e i filosofi dell’epoca, a proposito dell’insegnamento delle 
virtù. All’interno di questo confronto, per criticare i rappresentanti delle varie scuole 
filosofiche, l’autore riprende una gran parte delle accuse formulate in alcuni scritti 
degli autori pagani: i filosofi appaiono brillanti a parole, ma incapaci di indure alla 
pratica delle virtù (§ 124); nell’insegnamento dei filosofi esiste un’incongruenza tra 
verba e res, perché i filosofi non mettono in pratica quello che predicano (§ 134); le 
dottrine delle varie scuole filosofiche sono tra loro inconciliabili (§ 158) e, infine, 
nessun filosofo è riuscito a convincere qualcun altro a volgersi verso di lui (§ 160). 
Come si sa, tutte queste accuse costituivano un elemento necessario negli scritti 

                                                 
5 Già Paul Hartlich, „De exhortationum a Graecis Romanisque scriptarum historia et indole”, Leipziger 

Studien zur classischen Philologie, 11 (1889), p. 302, aveva identificato nei vari discorsi potrettici un logos 
endeiktikos e un logos apelegktikos. Si veda inoltre Mark D. Jordan, „Ancient Philosophic Protreptic and 
the Problem of Persuasive Genres”, Rhetorica, 4 (1986), p. 317; David E. Aune, Westminster Dictionary of 
New Testament and Early Christian Literature and Rhetoric, Westminster John Knox Press, Louisville, 
2003, p. 384. Si deve però precisare che pochi sono gli scritti protrettici in cui si possano delimitare con 
esattezza queste due parti distinte, dato che, come osserva anche Sophie Van der Meeren, „Le protreptique 
en philosophie: essai de définition d’un genre”, Revue des études grecques, 115 (2002), p. 601, „la 
bipartition peut aussi régir l’argumentation à l’échelle plus petite de chapitres ou de paragraphes”. 

6 Ne abbiamo la conferma, tra l’altro, dal frg. 28 Düring dello stesso Protrettico di Aristotele: „Privato 
della percezione e dell’intelligenza, l’uomo diventa simile ad una pianta; se gli si sottrae l’intelligenza 
soltanto, si trasforma in un animale; se è liberato, invece, dall’irrazionale, e persiste nell’intelletto, diventa 
simile a dio” (trad. cit.). Un’immagine molto simile si riscontra in Boezio, Phil. cons. II, 5: „Humanae 
quippe naturae ista condicio est ut tum tantum ceteris rebus cum se cognoscit excellat, eadem tamen infra 
bestias redigatur si se nosse desierit”. 

240

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.106 (2026-02-01 14:55:30 UTC)
BDD-A221 © 2013 Editura Universităţii „Alexandru Ioan Cuza”



 

protrettici, i cui autori miravano proprio a confutare le accuse formulate da un fittizio 
avversario alla dottrina e al comportamento dei filosofi7.  

A tutti questi falsi filosofi l’autore contrappone l’esempio di Origene, il quale, in 
quanto interprete del logos divino (§ 181), diventa capace di sottrarsi alle 
contraddizioni delle diverse sette filosofiche. L’esemplarità etica del maestro si fonda 
su una concreta attuazione della sua dottrina, perché, come dichiara l’autore stesso, 
„egli non discorreva con noi in tema di virtù in questo modo, a parole, piuttosto ci 
esortava alle azioni: ed esortava più con le azioni che con le cose che diceva” (§ 126). 
Non tanto la dottrina di Origene, quanto la sua vita costituisce l’elemento più forte che 
può spingere il discepolo a convertirsi attraverso l’esercizio della filosofia: „Costui, 
primo e unico, mi esortò a dedicarmi alla filosofia greca, convincendomi con la sua 
propria condotta a dare ascolto e ad accogliere anche il discorso sull’etica. (§ 133) ... 
[Origene] per primo mi esortò con i discorsi a filosofare, avendo però preceduto con i 
fatti l’esortazione a parole: quindi, non soltanto proclamando parole accuratamente 
meditate, ma non ritenendo opportuno neppure prendere la parola, se non lo avesse 
fatto con intenzione sincera e tesa a mettere in pratica le cose dette, o cercando di 
mostrare se stesso come uno che vuole condurre la retta vita descritta a parole, e 
offrendo, vorrei dire, il paradigma del sapiente” (§ 135).  

Con tutte queste testimonianze l’autore cerca di proporre Origene come un esempio 
degno di essere seguito, prendendo come termini di confronto i filosofi pagani 
dell’epoca. In questo modo, nel complesso dell’Encomio di Origene, l’uso della 
synkrisis risulta aver una sua funzione ben definita, che consiste nel promuovere un 
discorso la cui finalità è una protrettica. Si deve, infatti, tener sempre presente che un 
tale discorso protrettico è fondamentalmente un’opera di comparazione8. In questo 
modo, la synkrisis diventa un procedimento retorico mediante il quale l’autore di 
questo discorso mira ad evidenziare l’eccellenza dell’insegnamento di Origene e la 
superiorità della sua scuola nei confronti con gli altri modelli paideutici dell’epoca, con 
l’intento di convertire al cristianesimo un pubblico ancora pagano.  
 

                                                 
7 Fra i tanti passi simili nella letteratura antica, possiamo richiamare Aristotele, Protrettico, i frgg. 52 e 

53 Düring, e l’Hortensius, i frgg. 37-39 Grilli. Gli stessi motivi si riscontrano anche nelle Exhortationes di 
Seneca, frg. 77 Vottero: „Item Seneca in Exhortationibus: «Plerique inquit – philosophorum tales sunt: 
diserti in convicium suum; quos si audias in avaritiam, in libidinem, in ambitionem perorantes, indicium 
professos putes: adeo redundant ad ipsos maledicta in publicum missa. Quos non aliter intueri decet quam 
medicos, quorum tituli remedia habent, pyxides venena. Quosdam vero nec pudor vitiorum tenet, sed 
patrocinia turpitudini suae fingunt, ut etiam honeste peccare videantur»”, in Lucio Anneo Seneca, I 
frammenti, a cura di Dionigi Vottero, Pàtron Editore, Bologna, 1998. Contro le accuse fondate sulla 
differenza ideologica delle varie scuole filosofiche antiche si parla, tra l’altro, in un frammento del 
Protrettico di Posidonio di Apamea, conservato nelle Vite e dottrine dei più celebri filosofi, VII, 129 di 
Diogene Laerzio: „... non ci si deve allontanare dalla filosofia solo a motivo della discordanza dei filosofi, 
poiché, in base a questo criterio, bisognerebbe abbandonare addirittura la vita, come sostiene Posidonio 
nelle sue Esortazioni”, in Diogene Laerzio, Vite e dottrine dei più celebri filosofi, a cura di Giovanni Reale, 
con la collaborazione di Giuseppe Girgenti e Ilaria Ramelli, Bompiani, Milano, 2006, p. 847. 

8 Cfr. Michel Ruch, L’Hortensius de Cicéron. Histoire et reconstitution, Les Belles Lettres, Paris, 
1958, p. 38. 

241

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.106 (2026-02-01 14:55:30 UTC)
BDD-A221 © 2013 Editura Universităţii „Alexandru Ioan Cuza”



 

Bibliografia 
 
Edizioni dei testi antichi 
[Aristotele] – Ingemar Düring, 1961, Aristotle’s Protrepticus. An Attempt at Reconstruction, 

Göteborg 
[Boezio] – Anicio Manlio Severino Boezio, 1968, La consolazione della Filosofia, introduzione, 

testo, traduzione e note a cura di Raffaello Del Re, Edizioni dell’Ateneo, Roma 
[Cicerone] – Marco Tullio Cicerone, 2010, Ortensio. Testo critico, introduzione, versione e 

commento a cura di Alberto Grilli, Pàtron Editore, Bologna 
[Diogene Laerzio] – Diogene Laerzio, 2006, Vite e dottrine dei più celebri filosofi, a cura di 

Giovanni Reale, con la collaborazione di Giuseppe Girgenti e Ilaria Ramelli, Bompiani, 
Milano, 

[Gregorio il Taumaturgo] – Gregorio il Taumaturgo (?), 2002, Encomio di Origene, 
introduzione, traduzione e note di Marco Rizzi (Letture cristiane del primo millennio, 33), 
Paoline Editoriale Libri, Milano 

[Seneca] – Lucio Anneo Seneca, 1998, I frammenti, a cura di Dionigi Vottero, Pàtron Editore, 
Bologna 

 
Studi 
Aune, David A., 2003, Westminster Dictionary of New Testament and Early Christian 

Literature and Rhetoric, Westminster John Knox Press, Louisville 
Gualandri, Isabella, 2007, „Aspetti della synkrisis nella poesia latina tardoantica: Claudiano”, in 

Munus quaesitum meritis: homenaje a Carmen Codoñer, Gregorio Hinojo Andrés & José 
Carlos Fernández Corte (eds), Ediciones Universidad de Salamanca, p. 445-453 

Hartlich, Paul, 1889, „De exhortationum a Graecis Romanisque scriptarum historia et indole”, 
Leipziger Studien zur classischen Philologie, 11 (1889), p. 207-336 

Jacobsen, Anders-Christian, 2012, „Conversion to Christian Philosophy – the case of Origen’s 
School in Caesarea”, Zeitschrift für Antikes Christentum, 16 (2012), p. 145–157 

Jordan, Mark D., 1986, „Ancient Philosophic Protreptic and the Problem of Persuasive Genres”, 
Rhetorica, 4 (1986), p. 309-333 

Pernot, Laurent, 1993, La rhétorique de l’éloge dans le monde gréco-romain, I: Histoire et 
technique; II: Les valeurs, Institut d’Études Augustiniennes, Paris 

Ruch, Michel, 1958, L’Hortensius de Cicéron. Histoire et reconstitution, Les Belles Lettres, 
Paris 

Trigg, Joseph W., 2001, „God’s Marvelous Oikonomia. Reflections of Origen’s Understanding 
of Divine and Human Pedagogy in the “Address” Ascribed to Gregory Thaumaturgus”, 
Journal of Early Christian Studies, 9 (2001), p. 27-52 

Van der Meeren, Sophie, 2002, „Le protreptique en philosophie: essai de définition d’un genre”, 
Revue des études grecques, 115 (2002), p. 591-621 

242

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.106 (2026-02-01 14:55:30 UTC)
BDD-A221 © 2013 Editura Universităţii „Alexandru Ioan Cuza”

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

http://www.tcpdf.org

