
 19

Contribuţia catolicilor români  
la traducerea textelor sacre 

 
P.S. PETRE GHERGHEL 

Episcopul Diecezei Romano-Catolice de Iaşi 
 

Înalt Preasfinţiile voastre, 
Mult stimate domnule rector, 
Cucernici şi venerabili părinţi, 
Stimaţi profesori şi cercetători, 
Doamnelor şi domnilor, dragi studenţi, 
Vai mie dacă nu vestesc evanghelia (1Cor 9,16), le scria marele apostol şi 

cărturar sfîntul Paul din Tars credincioşilor din Corint. Cred că fiecare dintre noi 
trebuie să-şi însuşească aceeaşi preocupare şi acelaşi interes, aşa cum a ştiut să o 
facă marele apostol al neamurilor, expert în prezentarea şi tălmăcirea cuvintelor 
Domnului şi a evangheliei sale. 

A te îndrepta spre textul sacru, a te preocupa de discursul religios şi a face acest 
lucru chiar în cea mai înaltă instituţie de învăţămînt a Iaşi-lor, Universitatea 
„Alexandru Ioan Cuza”, reprezintă un gest de mare nobleţe faţă de Dumnezeu şi 
faţă de Cuvîntul său veşnic, şi o cinstită preţuire faţă de om, căruia i-a fost 
destinată această învăţătură dumnezeiască. Este o abordare a valorii omului, care 
nu este numai trup, ci şi suflet, o considerare realistă a omului întreg, cum avea să 
ne cheme să o facem marele Karol Wojtyla, filozof şi antropolog recunoscut de 
toţi, eminent păstor de suflete, care a concretizat şi concentrat aceste calităţi ale 
omului într-un chip magistral în „Fides et ratio”, document de o mare ţinută 
ştiinţifică şi spirituală, cunoscut şi preţuit de întreaga lume intelectuală. 

Apreciem şi felicităm iniţiativa Facultăţii de Litere din cadrul Universităţii 
„Alexandru Ioan Cuza” Iaşi de a organiza o astfel de conferinţă naţională, aici în 
Iaşi, oraşul cu cea mai veche universitate, oraşul capitală a culturii şi a 
spiritualităţii poporului român, la care sînt invitaţi nu numai personalităţi de mare 
ţinută culturală şi spirituală din Biserica Ortodoxă Română, ÎPS mitropolitul 
Bartolomeu Anania, ci şi reprezentanţi ai Bisericii Catolice, precum şi mari 
specialişti în istorie şi antropologie creştină, diferiţi cercetători din marile centre 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.19 (2026-02-16 23:32:52 UTC)
BDD-A2 © 2009 Editura Universităţii „Alexandru Ioan Cuza”



 20

universitare şi, desigur, profesori şi dascăli, experţi în studiul Sfintei Scripturi şi în 
discursul religios.  

Mă bucur să vă exprim personal, şi în numele participanţilor la această 
conferinţă din partea Bisericii Catolice, gratitudinea şi respectul nostru şi al lor. 

Cuvîntul lui Dumnezeu este adresat tuturor şi pentru înţelegerea şi răspîndirea 
lui avem toţi aceeaşi responsabilitate. 

Mă bucur, de asemenea, să vă spun că, potrivit cu normele generale ale Bisericii 
şi, ţinînd cont de realitatea în care trăim şi de limba pe care o vorbim, alături de 
Biserica Ortodoxă Română, care, prin marile personalităţi ale timpului, a tradus şi a 
popularizat textul sacru, Biserica Catolică din România s-a străduit în diferite feluri 
şi locuri să pună în variantă românească acelaşi text sacru şi să-l prezinte poporului 
creştin cu mijloacele şi posibilităţile de care a dispus, neuitînd şi ţinînd cont că în 
România credincioşii catolici au fost şi sînt în minoritate, dornici însă să cunoască 
şi să înţeleagă mesajul pe care acest text îl îndreaptă spre toţi. 

În acest cuvînt al meu aş dori să amintesc doar cîteva iniţiative mai 
semnificative, la care cred că vor face referinţă mai pe larg specialiştii comunităţii 
catolice atunci cînd vor interveni. 

 
1. Alături de Biserica Ortodoxă, şi Biserica Catolică a fost interesată de a avea 

textul sacru în limba română, pentru a fi accesibil tuturor celor care gîndesc şi se 
exprimă româneşte. 

Amintind doar în trecere de lucrarea Bisericii Greco-Catolice şi de corifeii Şcolii de 
la Blaj în prezentarea cuvîntului divin, mă opresc la Biserica Catolică şi la credincioşii 
romano-catolici din Moldova, pe care-i reprezint şi în numele cărora vorbesc, unde 
există deja peste 15 traduceri a textelor sacre, în special a Noului Testament sau a unor 
cărţi din acesta. 

A apărut mai întîi traducerea Evangheliilor făcută de părinţii franciscani în anul 
1916 (tradusă de Benvenut Rudolf Wiener (Părintele Vineri), editată de „Serafica” şi 
apărută la Hălăuceşti), pentru ca tot ei să publice întreg Noul Testament în limba 
română (Benvenut Rudolf Wiener şi Gheorghe Anton) în anul 1935 la Editura 
„Serafica” de la Săbăoani. Această traducere a fost revizuită după război şi retipărită în 
anul 1959, în străinătate. 

O largă răspîndire o are traducerea Noului Testament realizată de părintele Emil 
Pascal în anul 1975, care a ajuns la a patra ediţie.  

O altă traducere a fost coordonată de Arhiepiscopia Romano-Catolică de Bucureşti, 
care în perioada 1996-2001 a publicat textele Evangheliilor, material necesar pentru 
aplicarea normelor liturgice cerute de Conciliul Vatican II. 

În anul 2002 a fost publicată la Iaşi traducerea Noului Testament realizată de pr. 
Alois Bulai şi regretatul pr. Anton Budău. Este prima parte a proiectului care vizează o 
traducere integrală a cărţilor Vechiului şi Noului Testament din textele originale, o 
traducere de tip exegetic, cu note explicative de natură filologică, teologică sau de 
critică textuală, acolo unde există diferenţe în transmiterea manuscriselor care au ajuns 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.19 (2026-02-16 23:32:52 UTC)
BDD-A2 © 2009 Editura Universităţii „Alexandru Ioan Cuza”



 21

pînă la noi, într-o limbă română simplă şi accesibilă unei categorii cît mai largi de 
cititori. 

Toate acestea se înscriu în eforturile pe care Biserica le-a făcut şi le face ca să 
citească, să înţeleagă şi să proclame cuvîntul lui Dumnezeu, ca răspuns la apelul făcut 
de Conciliul Vatican II în constituţia dogmatică despre revelaţia divină (Dei Verbum, 
nr. 22): „Creştinii trebuie să aibă acces larg la Sfînta Scriptură... Cuvîntul lui 
Dumnezeu trebuie să stea în toate timpurile la îndemîna tuturor...”.  

Aşa cum este cunoscut, în luna octombrie 2008, la Roma, s-a desfăşurat Sinodul 
Episcopilor, care a avut ca obiect de analiză tocmai textul sacru, cuvîntul lui 
Dumnezeu, la care ştim cu satisfacţie, că a luat cuvîntul chiar patriarhul ecumenic al 
Constantinopolului, Bartolomeu I. 

Cei peste 250 de episcopi au adus nenumărate propuneri şi sugestii cu privire la 
receptarea şi cunoaşterea Sfintei Scripturi în zilele noastre. La final au transmis un 
mesaj, ca o chemare de suflet spre o mai mare apropiere de cuvîntul lui Dumnezeu şi 
de transpunerea lui în viaţă, căci „a ignora Scripturile, înseamnă a-l ignora pe Cristos” 
(Sfîntul Ieronim). 

Mă bucur că această conferinţă este ca o continuare a ceea ce s-a analizat în cadrul 
Sinodului Episcopilor. 

 
2. În ceea ce priveşte importanţa scrierilor bisericeşti pentru dezvoltarea limbii 

române, aş dori să amintesc cîteva lucrări din spaţiul catolic menţionate deja de Nicolae 
Iorga sau de lucrarea „Diplomatarium Italicum”, unele dintre acestea aflîndu-se în 
depozitul de manuscrise al Academiei Române. 

Astfel, „Catehismul” realizat de misionarul Bartolomeo Bassetti în anul 1641 este 
una dintre primele traduceri în româneşte a unui catehism, urmat în anul 1643 de 
catehismul misionarului Gaspare Da Noto, care a tradus de asemenea în româneşte 
Catehismul cardinalului Bellarmin. 

Vito Piluzzio este celebru la rîndul său pentru lucrarea „Catehismul”, una dintre 
primele cărţi româneşti tipărită cu litere latine, lucrare de o inegalabilă valoare 
filologică, importantă şi prin faptul că reflectă în general condiţiile limbii române 
vorbită în Moldova acelei epoci. Aşa cum se cunoaşte, în anul 1677, aflîndu-se la 
Roma, Vito Piluzzio a obţinut aprobarea din partea Congregaţiei „De Propaganda 
Fide” pentru a tipări un catehism în limba română, cu titlul: Katekismo Kriistinesko. 

Silvestro Amelio este unul dintre cei mai cunoscuţi misionari italieni care au activat 
în România, acesta redactînd în limba română lucrări remarcabile, conservate pînă 
astăzi în manuscris. Astfel, în anul 1719 a publicat lucrarea Katekismu krestinesku, pe 
care a trimis-o în manuscris la Roma, la 20 aprilie 1737, ca să poată fi utilizată şi de alţi 
misionari care urmau a fi trimişi în Ţările Române. Lucrarea respectivă cuprinde 82 de 
foi, fiind scrisă în formă bilingvă: textul italian e urmat de traducerea românească. 
Desigur, lista acestor lucrări este mult mai lungă şi ea continuă şi în secolul al XIX-lea. 

 
3. Nu vreau să închei această succintă prezentare, fără a aduce omagiul nostru unor 

iluştri universitari ieşeni, care timp de un secol s-au aplecat cu interes asupra activităţii 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.19 (2026-02-16 23:32:52 UTC)
BDD-A2 © 2009 Editura Universităţii „Alexandru Ioan Cuza”



 22

misionarilor catolici, evidenţiind importanţa lucrărilor acestora din urmă în istoria 
culturii româneşti. Îi amintim aici pe savantul Ilie Bărbulescu, profesor de slavistică şi 
decan al Facultăţii de Litere de la Universitatea „Cuza Vodă”, cel care în anul 1900 a 
lansat ipoteza lingvistică şi literară conform căreia misionarii catolici se află la originea 
primelor scrieri în limba română apărute în secolul al XV-lea. Este vorba de traducerea 
din slavă în româneşte, în cadrul unei mişcări culturale în limba naţională, promovată 
de Biserica Catolică a aşa-numitelor texte „rotacizante”, teorie susţinută în totalitate şi 
de un alt ilustru universitar ieşean, Giorge Pascu, victimă a regimului comunist; îl 
amintim apoi pe filologul Dumitru Găzdaru, cel care în anul 1975 publica o valoroasă 
lucrare în care trata importanţa şi rolul unor catehisme traduse în româneşte şi chiar 
tipărite în opinia sa, aşa cum este cazul lucrării lui Bartolomeo Bassetti (1641), precum 
şi pe profesorul Traian Diaconescu, cunoscut pentru contribuţia avută în reeditarea 
lucrării „Codex Bandinus”, şi care s-a aplecat cu deosebit interes asupra operei literare 
a misionarului Silvestro Amelio, reliefînd valoarea multiplă, istorică, filologică şi 
teologică a lucrării Conciones Latinae Muldavo. 

Ne bucură să constatăm existenţa acestor variate preocupări pentru cuvîntul divin şi 
pentru discursul religios din partea unor reprezentanţi iluştri ai universităţii ieşene, a 
căror operă reprezintă un act de cultură major, dar şi un omagiu adus înaintaşilor noştri, 
evidenţiind rolul acestora în istoria spiritualităţii româneşti şi a sincronizării acesteia cu 
marile culturi europene.  

Cu gîndul că prin lucrările acestei conferinţe ne apropiem de Acela care este calea, 
adevărul şi viaţa, felicităm pe organizatorii acestei manifestări ştiinţifice şi implorăm, 
împreună cu Înalţii prelaţi şi preoţi ai Bisericii Ortodoxe Române, o generoasă 
binecuvîntare cerească şi mult succes.  

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.19 (2026-02-16 23:32:52 UTC)
BDD-A2 © 2009 Editura Universităţii „Alexandru Ioan Cuza”

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

http://www.tcpdf.org

