
 125

Relaţia dintre sursele traducerilor biblice  
şi concepţia de la baza acestora 

Alexandru GAFTON 

The Old Romanian translations of the biblical text are, at least for the 16th and 
the 17th centuries, the result of isolated activities, that could hardly be considered 
a systematic process. The translators act under the impulse of concrete and 
relatively stringent cultural and religious needs. 

 
1.1. Vechile traduceri româneşti ale textului biblic reprezintă, cel puţin în ceea 

ce priveşte secolele al XVI-lea şi al XVII-lea, rezultate ale unor activităţi iniţial 
izolate, prea puţin închegate apoi în cadrele unei activităţi unitare. Traducătorii 
acţionează sub impulsul unor nevoi concrete şi relativ stringente, precum şi sub cel 
al unor iniţiative de tip cultural-religios1. 

Din mărturisirile directe pe care le avem referitor la procesul traducerii – ca act 
cultural şi lingvistic –, precum şi pe baza conjecturilor pe care le putem face, 
înţelegem că în secolele al XVI-lea şi al XVII-lea traducerea era o activitate care se 
organiza treptat. Avînd diferite dinamici la nivelul zonelor culturale româneşti, 
procesul acesta dobîndea seturi de principii şi practici, îşi pierdea caracterul primar, 
neorganizat, traducătorii căpătînd cunoştinţe despre tehnicile de lucru nu doar pe 
cale empirică, dar şi altcumva, aflînd despre acestea de la alţi traducători. Trecerea 
procesului din starea primordială empiricǎ în cea elaboratǎ era însoţită de 
dobîndirea conştiinţei că rezultatele nu depind doar de limbile în contact şi de 
cerinţa transferului de conţinut, ci şi de acurateţea instrumentelor utilizate, de 
existenţa unor tehnici şi de adecvarea acestora la datele şi la cerinţele unei realităţi 
complexe, cultural-lingvistice. 

Neformat încă, aspectul literar al vechii române se contura treptat, săpîndu-şi 
matca în care propunerile venite din limba vie, trăsăturile locale şi regionale se 

                              
1 Articolul de faţă, preponderent teoretic, rezumă concluziile autorului, care decurg din studierea 

amănunţită a mai multor traduceri de texte religioase româneşti din perioada secolelor al XVI-lea – al 
XVII-lea. Analiza lingvistică a situaţiilor concrete se află în: Al. Gafton, Evoluţia limbii române prin 
traduceri biblice din secolul al XVI-lea, Iaşi, 2001; idem, Relaţia dintre Noul Testament de la 
Bălgrad (1684) şi textul corespunzător din Biblia de la Bucureşti (1688), în Biblia 1688, II, Iaşi, 
2002, p. LV-LXXXVI; idem, După Luther, Traducerea vechilor texte biblice, Iaşi, 2005; Al. Gafton, 
V. Arvinte, Palia de la Orăştie (1582), II Studii, Iaşi, 2007, p. 7-257. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.19 (2026-02-16 23:32:57 UTC)
BDD-A11 © 2009 Editura Universităţii „Alexandru Ioan Cuza”



 126

ciocneau ca într-un plan sintagmatic în care coborîseră toate elementele axei 
paradigmatice. La acestea se adăugau soluţiile surselor străine, şi ele cu 
particularităţile lor, îmbînzite sau promovate de ştiinţa şi concepţiile traducătorilor. 
Fără principii de selecţie elaborate pe baze culte, lipsiţi de eventuale modele ale 
predecesorilor, conduşi de valorile şi afinităţile propriului univers local şi 
reacţionînd idiosincretic la particularităţile altor asemenea norme locale, presaţi de 
ceea ce se afla în textele-sursă, traducătorii se vor orienta în conformitate cu 
influenţele culturale suferite de ariile lor de apartenenţă şi de activitate. 

1.2. Alegerea surselor unei traduceri este condiţionată cultural. Astfel, este greu 
de crezut că un traducător moldovean sau muntean din secolul al XVI-lea putea să 
nu aibă în faţa sa un text slavon sau unul grecesc. Prezenţa, pe masa de lucru a 
aceluia, a Vulgatei sau a Bibliei lui Luther ar fi echivalat cu o mică erezie. Invers, 
chiar dacă aceste două texte s-ar fi aflat la îndemîna unui traducător transilvan, 
lipsa, din partea acestuia, măcar a referirii la un text slavon sau grecesc ar fi minat 
grav autoritatea traducerii. 

Această condiţionare culturală a surselor arată că alegerile pe care traducătorii 
le aveau de făcut erau limitate, de unde – date fiind diferenţele traductologice 
dintre surse – rezultă că traducătorii nu îşi puteau selecta sursele în funcţie de 
anumit concepţii pe care le-ar fi avut despre modalităţile în care trebuie să se 
edifice o traducere şi despre chipul în care aceasta trebuie să arate2, în funcţie de 
criterii filologico-textologice. În cazul în care ar fi avut astfel de cunoştinţe ar fi 
existat, avînd capacitatea de a influenţa actul traducătorilor aceştia le orientau în 
funcţie de caracteristicile de acest fel ale sursei. Existenţa unui astfel de nivel, însă, 
implică un anumit grad de cunoaştere a caracteristicilor textuale ale respectivelor 
surse, precum şi existenţa, în mintea traducătroilor, a unei teorii a traducerii destul 
de conturată, ceea ce, pe cît se poate şti în urma analizei vechilor traduceri, credem 
că nu este cazul decît sporadic şi în mǎsurǎ nesemnificativǎ3. 

Traducătorul, aşadar, alege în limitele permise cultural. Se poate spune că 
dificultăţile pe care actul traducerii le-ar ridica datorită limbii din care se traduce 
sînt ignorate în sensul că există mize ce copleşesc un eventual calcul de acest tip. În 
felul acesta, dificultăţile date de incompatibilităţile dintre sisteme nu apar în 
calculele traducătorului, în momentul alegerii sursei. Cauza acestei situaţii stă în 
caracterul copleşitor al constrîngerilor de ordin confesional-religios. Cu toate 
acestea, însă, în mod aparent paradoxal, nu acest factor este cel mai puternic, ci 
acela pe care l-am numi cultural. În fapt, este vorba despre nişte texte avînd calităţi 
                              

2 În plus, deşi nu priveşte discuţia de faţă, dar pentru a duce lucrurile pînă la capăt, nu trebuie 
neglijată situaţia în care iniţiatorul sau/şi finanţatorul traducerii era cel care – din motivele sale – 
alegea textul sursă. 

3 Aparţine unor epoci ulterioare cazul în care traducătorul alege în cunoştinţă de cauză, adică 
avînd o teorie a traducerii bine elaborată, verificată şi eficientă, precum şi avînd cunoaşterea 
trăsăturilor traductologice ale mai multor posibile surse. Chiar aşa, însă, pentru textele religioase, în 
special pentru Biblie, acest tip de alegere rămîne limitată, în mare parte, confesiunea fiind cea care 
determină alegerea. Pe măsura trecerii timpului, importanţa factorului lingvistic scade, factorul 
confesional pierde din însemnǎtate, pe seama acestora întărindu-se ponderea factorului cultural. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.19 (2026-02-16 23:32:57 UTC)
BDD-A11 © 2009 Editura Universităţii „Alexandru Ioan Cuza”



 127

care, deşi pot fi cîntărite şi judecate, neputînd fi cuantificate, nu pot genera, în urma 
unui proces de analiză şi evaluare, decît opinii, iar nu demonstraţii matematice. 
Întrucît lucrurile stau astfel, certitudinea unei anumite confesiuni este uşor de 
învins de către opinia formată într-o anumită sferă cultural-spirituală. Deşi încă 
slab reprezentat, acest tip de situaţie începe să se întrevadă, pe teritoriul românesc, 
încă din secolul al XVI-lea. 

2. Analiza detaliatǎ a caracteristicilor generale ale cîtorva traduceri româneşti, 
reprezentative prin felul în care acţionează traducătorii, poate furniza unele indicii 
relevante în ceea ce priveşte felul în care se raporta traducătorul la sursa traducerii.  

2.1. Un prim text din această categorie este Codicele Bratul4. Deşi nu conţine 
mărturii directe ale autorului (traducător sau revizor)5, analiza textului românesc ce 
rezultă din traducerea celui slavon intercalat probează cu tărie relaţia dintre texte şi 
indică tipul de comportament pe care traducătorul l-a avut în acest caz.  

Fie că este traducere, fie că este revizie, Codicele Bratul este rezultatul lucrului 
unui autor care a urmat textul slavon şi, pe cît putem presupune, nu a avut decît 
această sursă. Bun cunoscător de slavonă (greşelile de traducere se încadrează în 
limitele fireşti ale epocii), autorul pare a fi avut contacte şi cu alte traduceri, dar 
fără a le studia amănunţit din punct de vedere traductologic (îşi însuşise destule 
procedee şi tehnici de traducere, dar nu ca deprinderi funcţionale şi capabile să-i 
deschidă noi orizonturi). Ceea ce îl face remarcat, însă, probînd că avea un oarecare 
studiu şi exerciţiu, este faptul că, în destul de multe situaţii, traducătorul CB se 
manifestă liber, neconstrîns de formele textului slavon. 

Prin comparaţie, Codicele Voroneţean şi Praxiul coresian – texte care se referă 
la acelaşi segment al textului biblic (Faptele Apostolilor şi Epistolele) şi care 
prezintă o unitate lingvistică internă accentuată –, se dovedesc a fi mult mai fidele 
textului slavon.  

Din perspectiva studiului de faţă, Codicele Bratul reprezintă rezultatul traducerii 
unui text slavon, care a constituit atît o sursă, cît şi un model. Traducerea aceasta 
are la bază un singur text, ceea ce-i reduce, în mod implicit, posibilităţile de a 
obţine şi alte sugestii, de variaţie şi de a observa alte posibile modele6. Pe de altă 
parte, chiar acest tip de a lucra la o traducere implică o condiţionare de tip cultural. 
În fapt, textul românesc se edifică nu atît plecînd de la cel slavon, cît conform 
aceluia. 

2.2. Psaltirea slavo-română a lui Coresi7 este un text din aceeaşi categorie. 
Analiza comparată a textului românesc şi a versiunii slavone intercalate arată că cel 
dintîi se edifică pe baza celui de-al doilea, urmîndu-l nu atît cu religiozitate, cît cu 

                              
4 Vezi Codicele Bratul, Iaşi, 2003, Al. Gafton, Evoluţia. 
5 Pentru relaţia dintre rezultatul unei traduceri şi cel al unei revizii, vezi Biblia 1688, II, p. LVI-

LVII, şi Al. Gafton, După Luther, p. 8-9. 
6 Pentru diferenţa dintre o traducere edificată pe baza unei surse şi una care urmează sau doar 

consultă mai multe surse, vezi Palia de la Orăştie (1582), II, p. 26-27. 
7 Pentru care vezi Coresi, Psaltirea slavo-română (1577) în comparaţie cu Psaltirile coresiene 

din 1570 şi din 1589, ediţie de Stela Toma, Bucureşti, 1976. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.19 (2026-02-16 23:32:57 UTC)
BDD-A11 © 2009 Editura Universităţii „Alexandru Ioan Cuza”



 128

rigoarea cu care un model cult poate fi urmat. Soluţiile de traducere, tiparele 
sintactice şi lexicale, aspectul general al textului românesc se arată edificate nu 
neapărat prin observarea cu fidelitate a textului de tradus, dar reproducînd modelul 
cultural şi lingvistic pe care acesta îl oferă. 

2.3. În secolul următor, Biblia de la 1688 apare ca rezultat al unei revizii asupra 
traducerii milesciene, din limba greacă, a Vechiului Testament8 şi asupra Noului 
Testament de la Bălgrad9. Datorită unor cauze oarecum obiective, această revizie 
nu a putut beneficia de timpul necesar pentru a avea rigoarea impusǎ de un 
asemenea act. Chiar şi aşa, însă, revizia celor două texte constitutive ale Bibliei de 
la Bucureşti s-a făcut conform cu anumite principii conştient asumate şi pînă la 
capăt urmărite.  

În cazul majorităţii textelor româneşti ale secolelor al XVI-lea şi al XVII-lea, 
provenite din Moldova, din Muntenia şi din zona sud-est transilvană (precum şi 
cele mai sus amintite), amprentele factorului religios care le determină 
(ortodoxismul) şi cea a sferei de influenţă culturală (greco-slavonă) sînt coincidente 
şi conduc pe traducători şi revizori către aceeaşi concepţie şi la rezultate similare. 

Biblia de la 1688 apare ca rezultat al reviziei unor texte, în funcţie de un model 
grecesc. Privind nu doar la destinul acestei lucrări, ci şi la felul în care este ea 
construită, putem spune că revizorii Bibliei de la Bucureşti încearcă, în primul rînd, 
să ofere culturii şi spiritualităţii româneşti un text care, sub aspect teologic, să fie în 
conformitate cu o versiune de mare prestigiu a textului sacru, iar, din punct de 
vedere cultural, să fie creat pe modelul existent într-una dintre cele mai 
prestigioase limbi. Eliminările, nesistematice, ale elementelor regionale 
moldoveneşti şi ardeleneşti, precum şi torsiunile pe care limba română le suferă în 
încercarea de a i se impune tiparele modelului grecesc, ne arată că cititorul a fost 
avut în vedere prea puţin. Biblia de la 1688 nu este o vulgată (destin pe care, mai 
întîi, însăşi Septuaginta şi-l asumase), ci o carte adresată uzului celor culţi şi, mai 
ales, un model şi o cale de edificare a aspectului literar al limbii române10.  

Căile pe care este construită Biblia de la 1688 şi caracteristicile produsului finit 
reflectă din plin felul în care limba română de la sfîrşitul secolului al XVII-lea 
muntenesc şi respectivii cărturari, fiecare cu antecedentele sale, au reuşit să 
cuprindă şi să reproducă modelul pe care şi-l asumaseră. Prin îmbinarea unei 
multitudini de elemente – aparent minore sau doar reflectînd neputinţele limbii şi 
ale revizorilor –, cum ar fi prezenţa masivă a formelor verbale perifrastice, 
numeroasele calcuri din limba greacă, alături de încetăţenitele slavonisme ori de 
frecvenţa elementul latin moştenit, revizorii care produc acest text ne arată că 
marea lor dorinţă nu era aceea de a transla doar conţinutul, ci şi de a transpune – în 

                              
8 Vezi N.A. Ursu, Noi informaţii privitoare la manuscrisul autograf şi la textul revizuit al 

Vechiului Testament tradus de Nicolae Spătarul (Milescu), în Biblia 1688, II, p. I-LIV. 
9 Vezi Al. Gafton, Relaţia dintre Noul Testament de la Bălgrad (1684) şi textul corespunzător 

din Biblia de la Bucureşti (1688), în Biblia 1688, II, p. LV-LXXXVI. 
10 Chiar dacă, în ambele direcţii, proiectul a fost un eşec, important, în discuţia noastră, este ceea 

ce decurge din analiza scrierii, ca fiind în intenţia autorilor. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.19 (2026-02-16 23:32:57 UTC)
BDD-A11 © 2009 Editura Universităţii „Alexandru Ioan Cuza”



 129

limitele maxime posibile – tiparul structural şi funcţional al aspectului cult al limbii 
greceşti. După cîteva secole de slavonism cultural şi religios, acei cărturari caută un 
nou destin pentru cultura română, orientîndu-se către o spiritualitate majoră, către 
modelul cultural de prestigiu şi familiar lor. 

2.4. Termenul obedienţă, des utilizat în astfel de contexte, este nu doar excesiv, 
ci şi nepotrivit. Analiza comparată a unor astfel de traduceri, în vederea înţelegerii 
modului de acţiune al traducătorilor, alături de cuprinderea contextului general în 
care astfel de acte culturale s-au produs, ne arată că traducătorii şi revizorii erau 
chemaţi să genereze un text românesc inteligibil, avînd în faţă un text complex sub 
aspectul conţinutului, edificat în limbi care, sub aspectul dezvoltării ca limbi de 
cultură, erau mult avansate în comparaţie cu limba în care se traducea sau se 
revizuia – limba română. Dincolo de dificultăţile de conţinut şi de încercarea de a 
produce un text dotat cu sens, în faţa traducătorului ori a revizorului stătea 
problema limbilor în contact, mult decalate ca exerciţiu şi posibilităţi de redare cu 
mijloace şi în modalităţi caracteristice unei limbi cultivate. Prima problemă nu era 
aceea a dobîndirii de către cultura română a unui bogat conţinut ideatic şi a 
insertului de mentalitate astfel provocat, ci aceea a achiziţiei şi creării de către 
cultura şi de către limba română a unor mijloace productive şi capabile de a reda 
astfel de forme şi de conţinuturi11. 

Spre deosebire de textele ale căror caracteristici esenţiale au fost mai sus 
schiţate, cultura română cunoaşte cîteva texte care îşi asumă alte modalităţi de 
edificare, compilaţia şi traducerea liberă, în scopul adecvării textului la realitatea 
constituită de nivelul de înţelegere al cititorului, devenind primordiale. 

2.5. Un text relevant sub acest aspect este Palia de la Orăştie. Deşi, în Prefaţă, 
se declară cu totul alte surse, pe care, apoi, traducătorii încearcă să le sugereze prin 
diferite tipuri de comportamente12, PO rezultă din consultarea paralelă şi continuă a 
două texte străine: Vulgata şi Pentateuhul lui Heltai. Această alegere indică sfera 
culturală către care cărturarii zonei erau orientaţi, dar şi o anumită influenţă 
neortodoxă. Aceasta din urmă, însă, se încearcă a fi ascunsă prin aserţiunile 
Prefeţei, dar, mai ales, prin unele opţiuni lingvistice – nelalocul lor într-un text ce 
are la bază textul catolic şi pe cel protestant. Astfel, numele cărţilor biblice, pentru 
cele două cărţi ale Paliei, precum şi cele la care se face referire în prefaţă şi 
marginal, sînt cele slavone: Bitiia, Ishodul, Cisla, Torozacon etc. Grafia unor nume 
proprii şi apariţia unor elemente lexicale de origine slavă (unele rarissime chiar pe 
teritoriul de influenţă slavă, moldovenesc şi muntenesc13) indică aceeaşi încercare 
de a introduce în texte elemente vizibile care să se constituie în mărci ale utilizării 
sursei slavone. Toate acestea, însă, nu fac altceva decît să devină elemente ale unui 
coerent proces persuasiv care încerca să ascundă sursele. Acest comportament 

                              
11 Vezi Al. Gafton, După Luther, p. 13-64. 
12 Pentru această chestiune vezi lucr. cit., p. 9-17, 123 şi urm., passim. 
13 Aceste elemente sînt aproape imposibil de admis nu doar dacă le corelăm cu teritoriul cultural 

pe care apar, dar, mai ales, dacă avem în vedere faptul că textul, adresat „tuturor românilor”, este 
construit printr-un efort orientat spre cititor, cît se poate de conform cu principiile protestantismului. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.19 (2026-02-16 23:32:57 UTC)
BDD-A11 © 2009 Editura Universităţii „Alexandru Ioan Cuza”



 130

complex, determinat cultural şi avînd o anumită miză, indică strădania legitimării 
textului românesc, în relaţie cu spaţiul religios translivan şi cu cel cultural-religios 
de peste munţi. 

Spre deosebire de alte texte româneşti ale secolului al XVI-lea, Palia de la 
Orăştie se constituie ca rezultat al acţiunii paralele, dar şi al interacţiunii a două 
surse. Asumarea celor două modele duce la urmarea lor succesivă sau combinată, 
în final nefiind vorba despre ponderile în care cele două participă la construcţia 
textului românesc, ci doar de colaborarea acestora în producerea PO. Avînd în 
vedere destinatarul textului (cititor sau ascultător), această traducere are un grad 
ridicat de inteligibilitate, efortul traducătorului nefiind acela de a urma cu fidelitate 
o sursă, ori de a edifica o normă literară. Traducătorul Paliei de la Orăştie încearcă 
să ofere unui public românesc cît mai larg un text accesibil, o veritabilă vulgată. 
Fireşte, construirea unui astfel de text şi atingerea unui astfel de deziderat 
presupune acţiuni complexe, dar toate indică o anumită atitudine care, pentru a fi 
urmată în mod eficient, presupune adoptarea anumitor concepţii. Acestea, precum 
şi toate micile comportamente, împreună cu căile concrete de a efectua traducerea, 
cu modalităţile de căutare şi de structurare a soluţiilor, la care se adaugă 
gestionarea efectivă a elementelor textului, arată că autorii PO învaţă şi adoptă 
tiparele oferite de cele două surse care devin modele. 

2.6. Pentru secolul următor, în aceeaşi direcţie, este relevant Noul Testament de 
la Bălgrad (1648). Textul românesc rezultă din traducerea Vulgatei, cu contribuţia 
unui text grecesc, poate şi prin consultarea altor texte (maghiar şi german)14. 
Precum Palia de la Orăştie, NTB se doreşte în mod explicit o vulgată, un text 
adresat tuturor românilor, inteligibil pentru toate categoriile de public. În acest 
sens, prefaţatorul reia, în stil propriu, teoria pe care s-a întemeiat gestul protestant 
al traducerii şi care începe (într-un mod implicit legitim) cu actul septuaginţilor, se 
continuă cu Sfîntul Pavel [„Sed in Ecclesia volo quinque verba sensu meo loqui, ut 
et alios instruam, quam decem millia verborum in lingua” (1Cor., 14, 19) – dar este 
de reţinut diferenţa totală de context, faţă de cel în care protestanţii au introdus 
învăţătura lui Pavel], Augustin („Melius est reprehendant nos grammatici, quam 
                              

14 Argumentele care pledează pentru primordialitatea sursei greceşti, precum şi pentru existenţa 
unei surse slavone, nu pot fi susţinute din perspectiva unei teorii a traducerii. Deşi, în mod aparent şi 
privind lucrurile izolat, ele par a proba ceva, în fapt, ele sînt nerelevante. Analiza izolată a unor 
sintagme, elemente lexicale sau comportamente nu poate furniza concluzii valide, căci procură mereu 
concluzii contradictorii ce nu pot fi depăşite prin chiar tipul de analiză care le scoate la iveală pe ele 
însele şi, pe această bază, încearcă să le analizeze şi să extragă concluzii întemeiate pe 
comportamentul lor pe care tocmai pretinde a-l explica (vezi „precizările” Floricăi Dimitrescu într-
unul din studiile introductive la ediţia Noului Testament, Alba Iulia, 1998, p. 71-86, unde se acordă o 
încredere nejustificată declaraţiilor Prefeţei şi unde prezenţa anumitor elemente în text capătă o 
pondere şi interpretări pe care acestea nu le au şi nu le permit). Numai o analiză complexă, efectuată 
dintr-o perspectivă amplă, care să aibă în vedere comportamentele traducătorilor români din secolele 
al XVI-lea şi al XVII-lea, sub aspectele cultural-religios şi traductologic, faţă de surse şi faţă de 
finalităţile traducerii (textul şi publicul), poate oferi înţelegerea mobilurilor care pun traducătorul în 
mişcare. Abia după înţelegerea acestor mecanisme poate cercetătorul să încerce – pe baza unor 
reinterpretări ale datelor concrete – aflarea răspunsurilor la problema sursei şi a modelului. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.19 (2026-02-16 23:32:57 UTC)
BDD-A11 © 2009 Editura Universităţii „Alexandru Ioan Cuza”



 131

non intelligant populi”), Hieronym („Venerationem mihi semper fuit non verbosa 
rusticitas, sed sancta simplicitas”), trece prin reinterpretarea protestantă şi se 
continuă în majoritatea prefeţelor de traduceri biblice în care, sub diferite forme, se 
solicită deschiderea cititorului la ideea de traducere şi se afirmă maxima bună-
credinţă a traducătorului. 

Spre deosebire de Palia de la Orăştie, traducerea Noului Testament de la 1648, 
din cauze pe care doar le putem presupune, dar nu şi demonstra, are tăria15 de a-şi 
declara sursa latină. Ceea ce, însă, caracterizează, iarăşi, această traducere cu PO 
este concertul – relativ subtil, dar încă mai puternic – persuasiv, care induce ideea 
că sursa grecească (dincolo se accentua cea slavonească) a contribuit din plin la 
producerea textului românesc. Astfel, felurite glose16 marginale explică termeni 
greceşti din text sau, invers, oferă echivalente greceşti ale unor termeni curenţi în 
aria translivană şi prezenţi în text. Alături de acestea, apar glose marginale prin 
care felurite segmente ale textului beneficiază de interpretări (care ar ajuta cititorul 
în înţelegerea textului biblic), dar care provin din literatura religioasă în limba 
greacă. În sfîrşit, unele glose sugerează – aparent direct, dar cu subtilitate şi forţă 
persuasivă – că autorii traducerii au consultat textul grecesc, au confruntat 
versiunile luate ca sursă şi au hotărît asupra soluţiei optime. Prin toate acestea, se 
ajunge la toate categoriile de cititori, de la aceia cu mai puţină ştiinţă, pînă la cei de 
talia traducătorilor şi care ar fi avut nu doar ştiinţă, ci şi concepţii proprii asupra 
felului în care trebuia efectuată o traducere. Asupra tuturor, însă, se exercită un 
proces persuasiv, uneori evident, alteori de domeniul decelabilului, prin care se 
induce ideea echilibrului surselor şi, mai cu seamă, a dominării acestora de către 
limba română. 

3. Constatǎrile de mai sus impun cîteva concluzii privitoare la modul în care se 
edifică o parte a culturii şi a limbii române vechi, în cadrul procesului de traducere 
a textelor religioase. Deşi unitar din punct de vedere etnic, lingvistic, mental, 
cultural-spiritual şi religios, în secolele al XVI-lea şi al XVII-lea, spaţiul românesc 
cunoaşte ambele influenţe culturale europene: cea orientală (greco-slavă şi cea 
occidentală (romano-germanică). Acestea se manifestă conform distribuţiei lor în 
raport cu influenţele politice şi administrative, astfel încît Moldova şi Ţara 
Românească se află sub influenţa slavă şi grecească, iar Transilvania sub influenţa 
pe care o numim17 romano-germanică. 

3.1. Sub aspect cultural, secolul al XVI-lea, slav şi ortodox, a orientat pe 
traducătorii români către texte scrise în slavonă şi în limbile slave. Sub aspect strict 
                              

15 Curajul asumării este autentic, deoarece ne aflăm în epoca în care, peste aproape patruzeci de 
ani, Dosoftei, în Viaţa şi petriacerea svinţilor, încă îi înfiera pe Calvin şi pe Luther (chiar dacă, în 
acel loc, în chestiunea cultului icoanelor şi al relicvelor sfinte). 

16 Pentru situaţia, construcţia şi funcţiunile gloselor în vechile texte româneşti, vezi Al. Gafton, 
După Luther, p. 196-268. 

17 Chiar dacă mediatorul acestei influenţe este mai degrabă maghiar, acesta nu reprezintă decît un 
vehicul. Forţa acestuia nu stă în capacitatea de a împrumuta elemente proprii, ori străine filtrate 
(precum în cazul unei bune părţi a influenţei greceşti mediate de către slavi), ci, mai ales, de a 
vehicula acele elemente. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.19 (2026-02-16 23:32:57 UTC)
BDD-A11 © 2009 Editura Universităţii „Alexandru Ioan Cuza”



 132

religios, în Moldova şi în Ţara Românească, textul slav era singurul dătător de 
garanţii, mai cu seamă într-o perioadă în care asupra actului de traducere însuşi 
planau destule suspiciuni. Caracterul ortodox, nu doar al textului, ci şi al gestului 
traducerii, trebuia demonstrat printr-o astfel de sursă. La fel de ortodocşi, dar aflaţi 
sub influenţa altei sfere cultural-spirituale, românii din Transilvania au resimţit un 
nivel de cu totul alte dimensiuni al presiunii protestante. După încercările de 
convertire la catolicism, au urmat cele ale diverselor secte ale protestanismului, 
domolite apoi sub forma iniţiativelor de a traduce textul biblic. Oarecum reorientaţi 
sub aspect cultural, românii din Transilvania vor ieşi întăriţi din această încercare şi 
vor dobîndi detaşarea necesară de a se hrăni din cultura romano-germanică. În 
acest context, îndepărtîndu-se de cultura orientală, dar fără a o nega, nu doar că vor 
accepta să traducă şi să citească texte de sorginte occidentală, dar vor adopta astfel 
de modele. 

În secolul al XVI-lea românesc, valul tendinţelor cultural-religioase generează o 
activitate de traducere ale cărei cerinţe se lovesc de o limbă neexersată în această 
direcţie, prea puţin dotată pentru solicitări majore de acest fel. Din perspectiva 
discuţiei de faţă şi în acest context, acestui secol îi este caracteristic faptul că, avînd 
a rezolva problema producţiei de traduceri, traducătorii se orientează către sursele 
aflate în spaţiile culturale dominante în zonă. Dacă cei din estul şi sudul teritoriului 
românesc nu au probleme de incompatiblitate între zona culturală şi cea de 
provenienţă a confesiunii (la intersecţia cărora se creează şi convingerile intime ale 
indivizilor), traducătorii din vest vor dovedi că sfera de influenţă culturală a avut o 
forţă de atracţie mai mare decît cea confesională. Chiar lucrînd la iniţiativa şi sub 
finanţarea unor neortodocşi, ei vor fi în situaţia de a inventa felurite artificii spre a 
da impresia de neabatere de la căile acceptate în spaţiul românesc. 

Aflaţi în situaţia complexă mai sus descrisă, la interferenţa atîtor constrîngeri, 
aceşti traducători, indiferent de aria românescă de apartenenţă şi de acţiune, de 
convingerile şi de implusurile acţiunilor lor, prezintă, totuşi, o trăsătură comună. 
Încercînd să edifice un text de un oarecare nivel şi supus anumitor cerinţe, după ce 
îşi vor fi ales una sau mai multe surse, deşi vor urma acea sursă cu grade diferite de 
fidelitate, cu toţii vor transforma acea sursă în model. Altfel spus, pătrunzînd 
caracteristicile şi tiparele intime ale sursei, traducătorii vor încerca nu doar să le 
utilizeze sau să le redea la nivelul textului românesc, dar vor acţiona în spiritul 
acelui model. Textele care vor rezulta, cu circulaţie şi caracteristici lingvistice 
regionale sau mai largi, adresate (sau nu) tuturor românilor, îşi vor oglindi 
modelele. 

3.2. Secolul al XVII-lea rămîne ortodox, dar, în toate cele trei ţări române, tinde 
să capete o orientare grecească. Şi de această dată, în Moldova şi în Ţara 
Românească orientarea către această spiritualitate este totală, în vreme ce 
Transilvania, deschizîndu-se tot mai mult spre Occident, preferă mai degrabă să 
recunoască o cultură superioară, cum este cea grecească, şi mai puţin să împrumute 
elemente ale acesteia. Astfel, BB este edificată aproape în totalitate prin urmarea 
celor mai intime tipare ale textului grecesc, aproape ca un text care transpune cu 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.19 (2026-02-16 23:32:57 UTC)
BDD-A11 © 2009 Editura Universităţii „Alexandru Ioan Cuza”



 133

fidelitate în română o entitate grecească, încercînd să reconstruiască cultura română 
şi aspectul literar al limbii române pe modelul celor greceşti. Deşi conţine elemente 
care se revendică de acolo, de cele mai multe ori, textul NTB preferă soluţiile, 
modalităţile de exprimare şi tiparele Vulgatei. Alături de aceasta, însă, Noul 
Testament de la Bălgrad induce o idee, care nu poate fi demonstrată pentru 
traducerile româneşti de pînă acum, şi anume aceea a acţiunii asupra surselor unui 
tipar cultural propriu, românesc, de natură să contopească izvoarele pînă la limitele 
permise de limba română, cu producerea unui text autentic românesc. Textul 
transilvan îşi asumă sursa latină, dar nu se vrea construit pe calapodul acesteia; el 
încearcă să o mistuie avînd credinţa că limba română este capabilă de recreaţie, că 
cultura română îşi poate genera prin contact şi înţelegere şi nu prin reproducere 
propriile tipare culturale. Sub acest aspect, NTB este unic în perioada celor două 
secole. 

Dacă în secolul precedent cultura şi limba română s-au aflat, pe neaşteptate, în 
faţa unor cerinţe complexe, pe care au încercat să le îndeplinească prin 
reproducerea unor modele, în secolul al XVII-lea toată această activitate laborioasă 
oferise prilejul unui exerciţiu care generase bazele unor tipare proprii18. Chiar dacă 
continuă să urmeze drumuri diferite, cele două mari zone româneşti se îndreptă, de 
data aceasta, pe alte căi. Deşi avea modelul NTB, care apǎruse cu patruzeci de ani 
mai devreme şi a cărui traducere o înglobează, Biblia de la 1688 va alege 
reorientarea culturală către un model superior celui ce, în respectivul spaţiu, 
avusese curs în secolul precedent. Autorii acestei revizii vor încerca o regenerare 
culturală pe alte baze, îşi vor fixa un ţel înalt, îndemnînd pe toţi ceilalţi să atingă 
acel nivel ridicat. 

Şi în acest secol superiori, cărturarii ardeleni aleg să facă efortul de depăşire a 
pragului de oglindire ori reproducere a unui model. Ei vor tinde să producă o 
lucrare accesibilă publicului românesc, inspirată din modelele culte asumate, fixînd 
pragul într-o poziţie rezonabilă şi realistă, care îndeamnă la cucerirea sa, dar care, 
totodată, oferă sprijin în acest scop. Modelele pe care şi le asumă şi pe care le 
urmează aceştia, în special Vulgata, îi învaţă că principala ţină a textului nu este 
limba ori cultura, nici măcar textul ca un construct în sine, ci destinatarul acestuia – 
cititorul. Pentru a ajunge la acesta, orice compromis rezonabil este de acceptat, 
căci, în ultimă instanţă, textul, ca formă şi conţinut, se adresează publicului care 
trebuie orientat în spiritul textului. Surprinderea, prin traducere, a acestui spirit, 
spre a fi redat întocmai destinatatului, era marea sarcină cu care se împovărase 
acest tip de traducător. 

Chiar dacă multe dintre textele acestea nu au produs prea mari efecte, la nivelul 
textelor ce le-au urmat, ori la nivelul publicului, în ansamblu, ele au constituit etape 
prin care limba, cultura şi cărturarii s-au exersat, toate acestea constituind medii de 
contact spiritual, de adoptare şi de re-creaţie a unor tipare culturale şi lingvistice, 
premise ale devenirii spirituale. 
                              

18 Este semnificativ faptul că şi în cazul lucrărilor de compilaţie, cum sînt cazaniile şi predicile, 
procedeele acestea se regăsesc, de la Varlaam la Antim Ivireanul. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.19 (2026-02-16 23:32:57 UTC)
BDD-A11 © 2009 Editura Universităţii „Alexandru Ioan Cuza”



 134

Bibliografie 
 
Arvinte, Vasile, Gafton, Alexandru, 2007, Palia de la Orăştie (1582), vol. II, Studii, 

Editura Universităţii „Alexandru Ioan Cuza”, Iaşi, p. 7-257 
Codicele Bratul, 2003, ediţie de Alexandru Gafton, Editura Universităţii „Alexandru Ioan 

Cuza”, Iaşi 
Coresi, Psaltirea slavo-română (1577) în comparaţie cu Psaltirile coresiene din 1570 şi din 

1589, ediţie de Stela Toma, Editura Academiei, Bucureşti, 1976 
Gafton, Alexandru, 2001, Evoluţia limbii române prin traduceri biblice din secolul al XVI-

lea, Editura Universităţii „Alexandru Ioan Cuza”, Iaşi 
Gafton, Alexandru, 2002, Relaţia dintre Noul Testament de la Bălgrad (1684) şi textul 

corespunzător din Biblia de la Bucureşti (1688), în Biblia 1688, ediţie de Vasile 
Arvinte, Ioan Caproşu şi Alexandru Gafton, vol. II, Editura Universităţii „Alexandru 
Ioan Cuza”, Iaşi, p. LV-LXXXVI 

Gafton, Alexandru, 2007, După Luther, Traducerea vechilor texte biblice, Editura 
Universităţii „Alexandru Ioan Cuza”, Iaşi 

Ursu, N. A., Noi informaţii privitoare la manuscrisul autograf şi la textul revizuit al 
Vechiului Testament tradus de Nicolae Spătarul (Milescu), în Biblia 1688, ediţie de 
Vasile Arvinte, Ioan Caproşu şi Alexandru Gafton, vol. II, Editura Universităţii 
„Alexandru Ioan Cuza”, Iaşi, p. I-LIV 
 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.19 (2026-02-16 23:32:57 UTC)
BDD-A11 © 2009 Editura Universităţii „Alexandru Ioan Cuza”

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

http://www.tcpdf.org

