Retorica judecatii divine in Scriptura ebraica

Catalin VATAMANU

The metaphor of God as supreme judge of humanity always referred in the Hebrew
Scriptures to the crisis of man and creation. The disquiet of humanity face of the crisis-
judgment is not determined by an impersonal action, hidden in the immutable mechanic of
the world, but by the presence of the Creator in the history as her judge.

The Hebrew term for judgment, mishpat, and the verb shaphat bring in close relationship
the political idea of justice with the righteousness as divine attribute. God's judgment does
not mean the balancing of good and evil, but the punishment of sin as suffering of the
society.

The texts Psalm 7, Isaiah 2:2-4 and Joel 4:9-14 (3:9-14 in Hebrew text), written at different
times of the history of Israel, are rhetorical reactions to contemporary political situations.
In this context, the metaphor of God's judgment, represented by symbolic terms of weapons,
of natural cataclysms, of human emotions, is hermeneutical defined by the attributes of
divine mercy, grace and justness.

Intipariti ontologic omului cizut, constiinta propriului eshaton si a judecitii
actiunilor sale dupa moarte aduce in istorie tulburare si zbucium interior, stare
anaturala creatiei lui Dumnezeu. Oricit de ignorant ar fi fost cineva sau,
dimpotriva, cu capacitati intelectuale deosebite, ideea mortii 1-a speriat intotdeauna
pe om, care si-a creat mintal propriile scenarii in ceea ce priveste infatisarea
sufletului la judecata divina.

Omul antic i omul evului mediu, neputinciosi in fata cataclismelor naturale
(cutremure, inundatii, incendii etc) le considera pe acestea mijloace divine de
judecata, inca de aici de pe pamint. De altfel, practica procesuala a ordaliilor, de
stabilire a dreptatii sau a vinovitiei partilor in litigiu, prin diferite incercari (a
focului, a apei clocotite, a fierului incins etc) care trebuiau sa probeze nevinovatia
sau vinovatia celui acuzat, era consideratd o judecata divina.

Omul modern intruchipeaza scenariile apocaliptice in acelasi tipar. Literatura,
arta si cultura moderna reflecta acelasi zbucium interior, marcat insa de o mai mare
deznadejde, de convingerea iminentei epuizari a umanitatii, cauzatd de evolutia
propriului intelect antropoidoidolatrizant si ateu spre descoperiri stiintifice
necontrolabile. Pe fondul acestor experiente si dezvaluiri, care de cele mai multe
ori nu au nimic de a face cu revelatia lui Dumnezeu, omul speriat de
incognoscibilul viitorului — pe care, crede el, singur il cladeste — traieste visul

BDD-A107 © 2011 Editura Universitatii ,,Alexandru Ioan Cuza”
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.106 (2026-02-01 07:26:52 UTC)



,»vietii vesnice” pe pamint, a carei sfirgit harazit de Dumnezeu nu poate veni decit
ca o imensa surprizd, ca o crizd si un soc al umanitatii si al creatiei. Venirea
judecitii lui Dumnezeu, reintilnirea fata catre fatd a lui Dumnezeu cu omul pe care
I-a creat, dar nu in cadrul minunat al gradinii paradisului, ci al ,,paradisului”
terestru transformat de om dupa propriile necesitati, este precedatd de aceleasi
semne telurice.

Orice scenariu de film stiintifico-fantastic, cu tematica apocalipticd, dupd ce
face referire la nebunia omului modern de fortare a propriei invesniciri aici pe
pamint si, desigur, la esecul ineluctabil al acestei incercari, prezintd eshatonul prin
cele mai terestre mijloace: oprirea miscarii de rotatie a pamintului, inversarea
polilor sdi magnetici, eclipse solare, impacturi ale unor asteroizi cu scoarta terestra
— toate acestea pe fondul aceluiasi tablou al cutremurelor, inundatiilor, incendiilor,
epidemiilor etc. Prin urmare, finalul inexorabilului destin uman este acelasi, doar
parcursul pina la el s-a schimbat.

Apocalipticul este ,,revelare”. lar, daca ne raportam la ,,revelare”, atunci, pentru
a gasi ,taina apocalipticului” trebuie sd ne intoarcem la Revelatie. Sfinta Scriptura
descopera in paginile sale pronia plina de iubire a lui Dumnezeu fata de umanitatea
pe care a creat-o, semnificatia sfirsitului omului, ca Inceput al unei noi vieti, si
dreptatea, pacea, linistea sufletului celui credincios in fata judecatii lui Dumnezeu,
firescul asteptatei intilniri cu El.

Scriitorii sfinti ai Vechiului Testament, inspirati fiind de Dumnezeu, au
avertizat intotdeauna poporul ales, si prin el intreaga umanitate, de faptul ca omul
este creatie divina datoare de dragoste sincera, fidelitate nefatarnica si slujire
liturgica. Pacatul idolatriei, sub diversele sale forme, il duce pe om spre deruta,
spre indepartarea si pierderea axului drumului celui conducitor spre Dumnezeu,
spre instrdinare de Dumnezeu si de sine. Scrise la diferite virste ale istoriei lucrarii
de mintuire, cuvintele Scripturii ebraice fac referire la judecata lui Dumnezeu ca la
un eveniment plin de pace sau, dimpotriva, unul violent, conform pedagogiei
divine.

Textele alese pentru a evidentia retorica judecatii divine in Scriptura ebraica sint
dintre cele mai reprezentative pentru perioadele in care ele au fost scrise. Asa cum
vom ardta atunci cind ne vom referi la fiecare Tn parte, Psalm 7:7-18 a fost scris cel
mai sigur in perioada monarhica a istoriei lui Israel, Isaia 2:2-4 apartine redactarii
preexilice a cartii marelui profet biblic, iar loel 4:9-12 a fost scris in perioada
postexilica sau chiar elenisticd. Prin urmare, textele alese fac parte din trei perioade
distincte ale istoriei poporului ales, perioade marcate de un specific al redactarii
literare si, implicit, al evocarii judecatii lui Dumnezeu.

1. Psalm 7:7-18. Pronia ca judecata a lui Dumnezeu inci din viata aceasta

Psalm 7:7-18: Scoald-Te, Doamne, in minia Ta! Fii indltat impotriva furiei
rivalilor mei! Ridica Dumnezeul Meu judecata pe care ai poruncit-o! Si adunare
de popoare Te va inconjura si peste ea, in indltime, intoarce-Te. Domnul va judeca
popoarele. Fa-mi dreptate Doamne dupd dreptatea mea §i dupa nevinovdtia mea
ce este peste mine. Pune capat rautatii celor pdcatosi si intareste pe cel drept Cel

BDD-A107 © 2011 Editura Universitatii ,,Alexandru Ioan Cuza”
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.106 (2026-02-01 07:26:52 UTC)



ce cercetezi inimile si rarunchii, Dumnezeule drepte! Scutul meu este de la
Dumnezeu, Care mintuieste pe cei cu inima dreaptd. Dumnezeu este judecdtor
drept, Dumnezeu care se minie in toatd ziua. Daca (cel rau) nu se intoarce, sabia
Lui o va ascuti, arcul Lui il va incorda si-l va ochi.. Si asupra lui va indrepta
uneltele mortii, va face sagetile Lui arzatoare. latd, el (cel pacatos) lucreaza raul,
concepe farddelegea si nagste inseldciunea. Sapa groapa, o adinceste §i el va cadea
in groapa pe care a facut-o. Faradelegea lui se va intoarce asupra capului lui i
peste crestetul lui va cobori violenta lui. Eu voi lauda pe Domnul pentru dreptatea
Lui si voi cinta numele Domnului Celui-Preainalt.

Critica biblica a adus adeseori in discutie problematica autoritatii Psalmilor, a
identificarii autorului/autorilor lor. Datarea acestora pare deseori Inlesnitd de
mentionarea, Incd din titlu, a celui ce 1-a compus. Saptezeci si trei de Psalmi au in
titlu sintagma =175, a carei traducere a dat mare bataie de cap interpretilor.
Prepozitia 5, specific al dativului, conduce la urmatoarele interpretari:

1. Regele David este autorul psalmului;

2. Psalmul este dedicat lui David,

3. Psalmul este despre David.

Prin urmare, sintagma 113> poate fi un indiciu, dar nu clarificd originea davidica
a textului.

in cazul Psalmului 7 avem insd argumente lingvistice care sa ajute la datarea sa.
Titlul psalmului, ,,O cintare de jale a lui David, pe care el a cintat-o Domnului, din
pricina cuvintelor lui Cus, beniamitul”, face referire la evenimente din viata lui
David, care nu se regdsesc nicdieri in Scripturd. Ceea ce demonstreaza insa
vechimea textului este, neindoielnic, folosirea numelui lui Dumnezeu 15y (Elion)
si faptul ca, specific perioadei monarhice, Dumnezeu este prezentat ca luptator
pentru poporul Sau (precum si in Exod 14:14.25, Numeri 21:14, Deut. 1:30, 3:22,
20:4, 11 Cronici 32:8, Josua 10:42, 23:3, Ps. 24:8). Categoric, datarea textului nu
poate fi decit preexilica, cel mai posibil textul apartinind perioadei monarhice’.

In ceea ce priveste autorul acestui text, poate fi sesizat un aspect colectiv
recapitulativ, in sensul ca psalmistul poate fi reprezentantul intregului Israel, care a
acumulat timp de generatii suferinte din partea popoarelor strdine. Lienhard
Delekat sustine’ ca Psalmul 7 a fost un text liturgic ebraic, iar referirea in acest
context la judecata lui Jahwe este absolut fireasca, fiind cunoscut faptul ca apelul la
judecata divind face parte din ritualul de rugiciune in multe culturi ale Orientului
Apropiat Antic. O alta parte a criticii (Hans Schmidt, 1934), (E. A Leslie, 1949),
(Walter Beyerlin 1970: 96) ia in calcul un aspect individual al autorului: psalmistul
ar putea fi insusi regele David, in conflict cu autoritatile religioase ale Templului.

Elementele de retoricd a textului Psalm 7:7-18 se referd in primul rind la
prezenta numelui divin. De fapt, se pare ca unul dintre obiectivele acestui Psalm
este slavirea numelui lui Dumnezeu: ,,Eu voi lduda pe Domnul pentru dreptatea Lui

1 O arati clar H. J. Kraus (1959: 56).
2 Apud Erhard S. Gerstenberger (1988: 66).

BDD-A107 © 2011 Editura Universitatii ,,Alexandru Ioan Cuza”
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.106 (2026-02-01 07:26:52 UTC)



si voi cinta numele Domnului, Celui Preainalt (1+5y mmzy)” (Ps 7:18, in textul
ebraic).

Cel mai des intilnit nume divin in Psalmul 7 este mm (Jahwe), folosit de
hagiograf de opt ori, de doud ori impreuna cu *7>x (Elohai). Tn afara numelui deja
mentionat, 15y (Elion, v. 18), p=s ooy (Elohim Tadiq — ,,Dumnezeu drept”)
apare de trei ori, doar Tn versetele 10-12, amplasate intentionat in centrul
psalmului, cel mai sigur pentru a sugera universalitatea judecétii divine.

Modelul de judecata prezentat in Psalmul 7 poate fi unul civil sau religios.
Demersul psalmistului pare a urmari solutionarea unei probleme juridice civile (a
se vedea si textele Num. 5:11-28 sau | Regi 8:31-32), acest aspect fiind argumentat
de numeroasele mirturii lingvistice ale textului. in plus, Jahwe este invocat in text
ca judecadtor (v. 10-12), iar hotarirea finald este semnalatd prin ridicarea (lui
Dumnezeu?) la cer, aluzie la practica anticd a inaltarii fumului catre cer in
momentul ludrii unei decizii juridice (Erhard S. Gerstenberger 1988: 66). Un model
de judecata religioasa facutd in perioada monarhica la Templul din lerusalim este
mai putin posibil, intrucit o astfel de practicd nu se facea decit dacad instantele
populare nu rezolvau litigiul.

Retorica Psalmului 7 este accentuatd de structura cu caracter juridic a textului,
de prezenta acuzatorului si a acuzatilor, de pronuntarea sentintei si de prezentarea
formalitatilor pentru implinirea ei. Acuzatorul este psalmistul care, convins de
dreptatea sa, se adreseaza lui Jahwe cu o vehementa neobisnuita (a se vedea si Ps.
7:3-5, in paralel cu lov 31:5-40, Ps. 26:4-6). Acuzatii sint persecutorii, a caror
ostilitate e comparata cu ferocitatea leului (Ps 7:1-2). Surprinzator, lipseste nsa
acuzatia, fiind prezenta doar invocarea judecatii lui Dumnezeu: mm ey (,,judeca-
mi Doamne”)® — Ps 7:9 in textul ebraic®. in plus, psalmistul foloseste in acest text
un evident limbaj juridic, precum si in Psalmii 26, 35 sau 43.

Pas cu pas, autorul respecta structura procedurii laice de judecata:

-Jahwe se infatiseaza ca Judecator drept (v. 9 si 12);

-cerceteaza popoarele (v. 10c);

-da sentinta de salvare a celor drepti (v. 11);

-da sentinta de pedepsire a celor ce au gresit (v. 12);

-se pregateste executarea sentintei (v. 13-14);

-Implinirea sentintei, sub forma proverbiald: ,,cel ce sapa groapa altuia cade
singur in ea” (v. 16-17, Tn paralel cu Prov. 26:27).

De remarcat faptul cd in acest demers juridic Dumnezeu nu are nevoie de
martori, nici de indelungi interogatorii, nici de dovezi sau demonstratii, intrucit El
este Cel care ,,cerceteaza inimile si rarunchii” omului, El este Dumnezeu drept.

Psalmistul prezinta in Psalmul 7:7-18 doua teme teologice:

3 Pentru o cercetare mai ampla asupra invocdrilor divinitatii in Vechiul Testament a se vedea: H. J.
Boecker (1970: 61-67).
* Invocatii similare gisim in Ps. 6:2-5, 12:1-2, 31:2-3.

BDD-A107 © 2011 Editura Universitatii ,,Alexandru Ioan Cuza”
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.106 (2026-02-01 07:26:52 UTC)



1. credinta in dreptatea lui Dumnezeu (v. 7-12 si 18). Ideea teologicad este
prezentata antropomorfic, prin imaginea lui Dumnezeu ca soldat. Jahwe 1si ascute
sabia, isi incordeaza arcul i tinteste.

2. credinta cd cel care sapa groapa altuia va cadea singur in ea (v. 13-17).
Idee sapientiald intilnitd in diferite culturi si epoci, aforismul concluzioneaza ca
pacatosul cade singur in propria capcana (v. 15-18). Prin urmare, intentia celui rau
are efect de bumerang, in timp ce Dumnezeu priveste ,,din umbra” ce se intimpla.

Numeroasele antropomorfisme cu referire la Dumnezeu fac parte tot din retorica
textului. Versetul 7 din Psalm, ,,Scoald-Te Doamne in minia Ta! Fii inaltat
Tmpotriva furiei rivalilor mei!” foloseste doud verbe nepotrivite pentru a indica
actiuni ale divinitatii: oy (a se ridica, a se scula, a rdsdri) si x3 (a se inalta, a se
ridica). Daca primul este la forma gal imperativ, cel de-al doilea este la forma nifal
imperativ, 0 forma cu valoare pasiva. Comentind acest text, Sfintul Ioan Gura de
Aur exclama: ,,Si cum sa se inalte Cel inalt, Care pururi este Cel mai inalt?
Inaltimea Lui nici nu micsoreaza cu ceva firea, nici nu adauga ceva la fire, cici este
desavirsita si nelipsiti, Dumnezeu fiind intotdeauna Acelasi. Cum Se inaltd? in
mintea lor. Dumnezeu avea indelungd rabdare — vrdjmasii socoteau ca nu e
indelunga rabdare, ci semn de umilinta si slabiciune. Se umilea, dar nu in realitate,
ci in mintea lor” (Sfintul Ioan Gura de Aur, 2010).

Evident, cele doud verbe, o si xt, nu se referd la ceva trupesc, precum nu este
cazul in textul ebraic nici cu verbul 2v (a se aseza). Actul sederii lui Dumnezeu
este intotdeauna semn al autoritatii divine absolute, metafora judecitii drepte si
nemitarnice. Numeroase sint textele care folosesc acest verb cu referire la judecata
lui Dumnezeu:

Psalm 9:4: ,,Sezut-ai pe scaun Cel ce judeci cu dreptate”.

lIoel 3:12: ,,Acolo voi aseza un scaun de judecatd pentru toate popoarele din
jur”,

Psalm 44:8: ,Scaunul Tau Dumnezeule in veacul veacului, toiag de dreptate
toiagul Imparatiei Tale”.

De altfel, scaunul de judecatd, asa cum este el prezentat de pilda in Psalm 9:8,
este o imagine des Intilnita in practica liturgica iudaica si nu numai.

Maretia puterii lui Dumnezeu este o temad constantd a scrierilor sapientiale
iudaice si un strigat de avertizare a profetilor fatd de nepasarea omului patimas:

Psalm 103:32: ,,Cel ce cautd spre pamint si-1 face pe el de se cutremura.”

Psalm 94:4: in mina Lui sint marginile pamintului.

Isaia 40:15: ,,]Jatd neamurile sint ca o picaturd de apa pe marginea unei galeti, ca
un fir de pulbere ntr-un cintar”.

Revenind la textul 7-18 din Psalmul 7, hagiograful surprinde prin anuntarea
pedepsei lui Dumnezeu: aceasta va veni prin sabii, pietre de ascutit, arcuri, tolbe
pline de sdgeti aprinse. Enumerarea armelor familiare adresantilor nu are decit
intentia de a-i speria. Psalmistul foloseste un limbaj apropiat de al nostru pentru a
mari frica. Insa nu spune doar ci are sabie, arc si sageti, ci ci sabia o va ascuti,
arcul 1l va intinde, ségetile le va aprinde. Asadar, toate le pregateste, dar fara sa le

BDD-A107 © 2011 Editura Universitatii ,,Alexandru Ioan Cuza”
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.106 (2026-02-01 07:26:52 UTC)



si foloseascd. Imaginea construitd retoric In psalm se aseamdna cu cea
propovaduita de Ioan Botezatorul: ,,Acum securea sta la radacina pomilor; deci
orice pom care nu face roada buna se taie si se arunca in foc” (Luca 3:9) sau cu cea
a Apocalipsei: ,,Fiul Omului are pe cap o cunund si in mina are o secera ascutita”
(Apoc. 14:14-16). Sfintii Parinti ai Bisericii au interpretat aceste elemente de
retoricd astfel: sabia ascutitd anuntd ascutimea pedepsei, arcul intins aratda
apropierea pedepsei si certitudinea ei, sagetile inchipuie iutimea, rapiditatea
pedepsei.

Textul Psalmului 7:7-14 are un profund caracter teologic, psalmistul accentuind
faptul ca judecata lui Dumnezeu nu este rezultatul miniei Lui, pentru ca atunci nu
ar mai anunta pedepsele, ci doar Infricoseaza, asteptind Intoarcerea pacatosului.
Aceasta este convingerea regelui psalmist David: ca pocdinta determind izbavirea
de citre Dumnezeu, Cel indelung rabdator, milostiv, dar si drept.

2. Isaia 2:2-4. Pacea mesianica — ipostaza judecitii divine

Isaia 2:2-4: Si va fi in zilele de pe urma ca muntele Casei Domnului va fi stabilit
peste virfurile celorlalti munti si se va inalta deasupra dealurilor si vor curge
inspre el toate popoarele. Si vor merge popoare multe i vor zice: Sa mergem sd ne
suim in muntele Domnului, in Casa Dumnezeului lui lacov. El ne va invdta sa
mergem pe cdile Lui, cdci din Sion a iesit Legea (Torah) si cuvintul lui Dumnezeu
din lerusalim. El va judeca intre neamuri si va decide pentru popoare multe. Vor
face din sabiile lor pluguri si din sulitele lor cosoare. Nici un popor nu va ridica
sabia asupra altui popor si nici nu vor mai invata razboiul.

Cel de-al doilea text la care ne vom referi apartine, conform cercetérii textuale,
primei redactari a cartii Isaia. Prin urmare, textul nu poate fi decit preexilic, scris,
cel mai probabil, in contextul razboiului siro-efraimitic. Mai concret, urcarea pe
tronul Asiriei, in 745 iHs., a lui Tiglatpileser III aduce neliniste in Orientul
Apropiat Antic. Micile state vecine Palestinei isi reinnoiesc tratatele de vasalitate
cu Asiria, dar sint continuu preocupate de viitorul lor politic. Dupa conducerea
lipsitd de incidente majore a lui Mehachem (747-738), nordul regatului Israel este
cucerit Tn 734, in ideea de a constitui pe viitor pista de lansare a atacurilor spre
Egipt, principalul rival al Asiriei. Noul rege al Israelului, Pekah (735-732) initiaza
in primavara anului 734, impreuna cu regele Rasyan al Damascului (742-732), 0
alianta, in care incearca sa-l atraga si pe Ahaz (741-725 sau 744-729?), rege in
Tuda. Refuzul acestuia din urma a determinat declangarea razboiului siro-efraimitic
(734-732) din dorinta inlocuirii lui Ahaz cu Ben-Tabel, un personaj politic
marioneta a celor doi initiatori de rebeliune (cf. Herbert Donner 1995: 334-347).

In acest context politic, Ahaz cere sfatul profetului Isaia care, anticipind esecul
eventualei coalitii de mici state in fata preaputernicei Asirii, recomanda calea pacii,
a pastrarii identitatii si integritatii religioase, in speranta ca neamurile vor cunoaste
pe Jahwe ca Dumnezeu unic si Torah ca singura lege. Mesajul sau, evident politic,
exprimat insd in forma profetica, a determinat pe Ahaz sa plateascd in continuare
tributul cuvenit si sd ceard ajutor militar Asiriei. Urmarile au fost dintre cele mai
tragice pentru Israel: dupa caderea Damascului, in 732, Israelul este impartit n

BDD-A107 © 2011 Editura Universitatii ,,Alexandru Ioan Cuza”
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.106 (2026-02-01 07:26:52 UTC)



mici provincii vasale, doar Efraimul raminind sub controlul politic al lui Pekah.
Cucerirea Samariei, In 722, pecetluieste decizia gresita a regatelor de nord si
alegerea revelata prin Isaia regelui iudeu.

Din punct de vedere retoric, textul Isaia 2:2-4 este unul din textele fundamentale
ale sustinerii teologiei Sionului. De fapt, mai toate scrierile iudaice din secolul VIII
1.Hs. au ca tema majora Sionul, Isaia facind referire la el de peste 20 de ori (Donald
E. Gowan 2000: 9). Acestea folosesc doua tipuri diferite de descriere, ambele
bazate pe traditia culticd a glorificéarii lerusalimului: unele viziuni propun un
cataclism Intre prezent si epoca mesianica, cu aluzie la distrugerea si reconstructia
Templului, altele, intre care si Isaia 2:2-4, fac referire la o judecata divind intr-0
stare de deplina pace (Donald E. Gowan 2000: 11).

Distrugerea armelor infatisatd 1n textul lui Isaia nu este consecinta unei
interventii dramatice a lui Dumnezeu in istorie §i noua erd nu este determinata de
schimbari radicale din exterior. Nu Jahwe distruge armele, ci popoarele insele le
vor transforma 1n unelte de pace. Contrastul dintre prezent si viitor, care este atit de
tipic in retorica eshatologica, se limiteaza la ,,nici un popor nu va mai ridica sabia
impotriva altui popor si nici nu vor invata razboiul”. Isaia nu mentioneaza vreun
rege care sa tind popoarele sub propriul control. Acestea vin libere si neconstrinse
sd Tnvete cum sa traiasca in pace, convinse cd Jahwe este singura autoritate de
intelepciune.

Colina Sionului va deveni cel mai inalt loc din lume, loc de judecatd a
popoarelor. Desigur aceasta este o prezentare teologicd si nu una topologici. in
mitologia Orientului Apropiat Antic, muntele lumii este cel mai Tnalt punct al
pamintului, situat In centrul lui, punctul de unde a pornit procesul creatiei si locul
unde poate fi intilnit Dumnezeu. Este punctul de contact intre cer si pamint
(Richard J. Clifford, 1972). Verticalitatea este accentuatd in text de stabilirea
Sionului peste virfurile celorlalti munti, prin verbe precum x (a se indlta, a se
ridica), la nifal — ,,a fi ridicat peste”, sau m%p (a urca), dar si de prepozitii sau
substantive specifice.

In timp ce muntele creeazd o axa verticald, miscarea la sol, exprimatd prin
verbul 757 (a merge) si substantivul 377 (drum), schiteaza o axa orizontala. Cele
doua axe, orizontala si verticald, se unesc in centrul lumii, mm=7 muntele
Domnului, muntele Sionului, iar verbele orizontale de miscare primesc
verticalitate. Tn timp ce toate popoarele vor urca spre Sion, cuvintul lui Dumnezeu
coboara din Sion. Prin urmare, Isaia reuseste prezentarea unui spatiu mobil, deloc
static.

Tn Isaia 2:2-4, marele evanghelist al Vechiului Testament prezinti o conceptie
universald a pécii, in ciuda unui context particular. Isaia intemeiazd conceptia sa
despre pace pe cunoasterea de catre neamuri a Legii lui Dumnezeu (Torah) in
muntele Sionului, stare prezentata ca o ipostaza a judecitii divine. Sionul nu devine
,centrul unui imperiu religios al Israelului triumfator” (James Luther Mays 1976:
98), ci un loc al echitatii si solidaritatii. Disensiunile dintre popoare vor fi judecate
de catre Jahwe cu dreptate, incit prezenta armelor devine inutila.

BDD-A107 © 2011 Editura Universitatii ,,Alexandru Ioan Cuza”
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.106 (2026-02-01 07:26:52 UTC)



3. loel 4: 9-12 un discurs ironic?

loel 4: 9-12: Vestiti acestea intre neamuri.: Sfintiti razboiul! Treziti pe viteji! Sd
se apropie si sa se suie toti barbatii de razboi! Faceti-va din pluguri sabii si din
cosoare sulite. Cel slab sa zica: Eu sint puternic! Veniti in ajutor toate popoarele
din jur §i adunati-va! Acolo coboara Doamne pe vitejii Tai! Popoarele se vor
intilni §i vor urca in Valea Jehosafat. Cdci acolo Eu voi sta sa judec toate
popoarele dimprejur.

Datarea acestui text a ridicat multe discutii contradictorii intre cercetatori,
parerile, sustinute de ambele parti cu argumente plauzibile, situeazd redactarea
textului Tntr-o perioadd foarte intinsa: sec. IX 1.Hs. — perioada macabeilor.
Majoritatea sustine o redactare post-exilica sau chiar elenistica a scrierii’.

Este evident cd loel reactioneaza in fragmentul 4:9-12 la textele Isaia 2 si
Miheia 4. Jahwe nu mai cheama neamurile in Sion pentru a le invata Legea, ci le
cere sa se pregiteasca pentru un conflict militar de mare anvergura impotriva lui
Israel. Pacea eshatologicd in care Israel isi punea speranta ca urmare a profetiilor
lui Isaia si Miheia pare compromisa. In contradictie cu mesajul pacifist al acestora,
cuvintele profetice ale lui Ioel cer transformarea uneltelor de munca in unelte de
razboi.Acest rdzboi nu permite eschivarea: ,,Toti barbatii buni de lupta s dea fuga
si sd se apropie”, ,.cel slab si zicd: Eu sint viteaz!” (v. 9). Slabiciunea este
incurajatd: cel slab (wbn) este numit viteaz (i23), Tn contrast cu legea
deuteronomica care interzicea participarea la luptd a celor fricosi (cf. Deut 20:8,
Jud 7:3).

Scopul pregatirii de luptd nu este pedepsirea Sionului pentru pécatele sale, ci
judecarea popoarelor in ,,valea lui Iehoshafat”. Toponimicul Iehoshafat, se pare un
exceptional joc de cuvinte al profetului, care se traduce ,,Domnul a judecat”, apare
doar in loel.

Sosite 1n grabd si cu multd zarva in ,,valea judecatii”, popoarele nu intilnesc
armata israelita, ci pe Jahwe, prezent nu ca un conducator de osti, ci ca Judecator si
Domn. Scena este intreruptd de cererea unei terte persoane: ,,Acolo coboara
Doamne pe vitejii Tai!” (v. 11b). Toel foloseste aici verbul rm (la hifil imperativ)
,»a cobori”, ,,a descinde” si nu verbul 757 ,,a merge”. Prin urmare, este evident ca
invocarea nu se refera la o armata de oameni, am zice, cel mai posibil, israelita, ci
la puterile ceresti.

Spre deosebire de Psalmul 7, aici intilnim justificarea pedepsei: ,,faradelegile lor
nu au seaman” (v. 13). Tot de retorica textului tine si prezentarea popoarelor
asemenea unui cimp care asteaptd secerisul, spre deosebire de textul lui Isaia, care
cerea popoarelor transformarea armelor in unelte agricole. Faptul ca dusmanii sint
nimiciti cu propriile arme (v. 13) aratd ca Incurajarea lor pentru pregitirea de lupta
a fost un neindoielnic discurs ironic.

® De referinta pentru un eventual studiu este Wilhelm Rudolph (1971: 24-28).

BDD-A107 © 2011 Editura Universitatii ,,Alexandru Ioan Cuza”
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.106 (2026-02-01 07:26:52 UTC)



loel aratd inca o datd in Scriptura ebraica faptul ca razboiul este eminamente o
greseald a oamenilor avizi de putere, care ignord ca Dumnezeu este singurul
judecator al popoarelor.

Concluzii

Metafora Iui Dumnezeu ca judecator suprem al umanitatii apare intotdeauna in
Scriptura ebraica in legatura cu criza omului si a creatiei. Zbuciumul umanitatii in
fata crizei-judecatii nu este determinat de o actiune impersonald ascunsa in
mecanica imuabild a lumii, ci de prezenta Creatorului 1n istorie ca judecator al ei.

Termenul ebraic pentru judecatd, weun, si verbul vaw pun in strinsa relatie ideea
politica a justitiei cu cea a dreptdtii ca atribut divin. Judecata lui Dumnezeu nu
inseamna Insa punerea in balantd a binelui si a raului, ci pedepsirea pacatului ca
suferinta a societatii.

Textele Psalmul 7, Isaia 2:2-4 si Toil 4:9-14 (3:9-14 in textul ebraic), redactate
in diferite momente ale istoriei lui Israel, sint, din punct de vedere retoric, reactii la
situatiile politice contemporane autorilor. In acest context, metafora judecitii lui
Dumnezeu, reprezentatd prin termenii simbolici ai armelor, ai cataclismelor
naturale, ai emotiilor oamenilor, este delimitatd hermeneutic de atributele
milostivirii, Indurarii si dreptatii divine.

Bibliografie

Beyerlin, Walter, 1970, ,,Die Rettung der Bedridngten in den Feindpsalmen der Einzelnen
auf institutionelle Zusammenhénge untersucht”, col. Forschungen zur Religion und
Literatur des Alten und Neuen Testaments, Heft 99,Vandenhoeck u. Ruprecht,
Gottingen

Boecker, H. J., 1970, Redeformen des Rechtslebens im Alten Testament, Tn col.
,,Wissenschaftliche Monographien zum Alten und Neuen Testament”, Band 14, 2. ed.,
Neukirchener Verlag, Neukirchen

Clifford J. Richard, 1972, The cosmic mountain in Canaan and the Old Testament, Harvard
University Press, Cambridge

Donner, Herbert, 1995, Geschichte des Volkes Israel und seiner Nachbarn in Grundzigen,
Band I, Vanderhoeck & Ruprecht, Géttingen

Gerstenberger, Erhard S., 1988, Psalms: with an introduction to cultic poetry, vol. I, Grand
Rapids, Michigan

Gowan, E. Donald, 2000, Eschatology in the Old Testament, 2. ed., T&T Clark Ltd.

Kraus, H. J., 1959, Psalmen, in col. Biblischer Kommentar. Altes Testament, XV. Band,
Neukirchener Verlag, Neukirchen-Vluyn

Leslie, E. A, 1949, The Psalms, Nashville, Abingdon

Mays, James Luther, 1976, Micah. A Commentary, The Westminster Press, Philadelphia

Schmidt, Hans, 1934, Die Psalmen, in col. Handbuch zum Alten Testament, J. C. B. Mohr
(Paul Siebeck), Tlbingen

Sfintul loan Gura de Aur, 2010, Judecata lui Dumnezeu — dreptate si milostivire. Tilcuire la
Psalmul 7, Editura Doxologia, lasi

Wilhelm Rudolph, 1971, Joel — Amos — Obadjia — Jona, Kommentar zum Alten Testament,
XI111/2, Gutersloher Verlaghaus Gerd Mohn, Giitersloh

BDD-A107 © 2011 Editura Universitatii ,,Alexandru Ioan Cuza”
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.106 (2026-02-01 07:26:52 UTC)


http://www.tcpdf.org

