
 

Retorica judecăţii divine în Scriptura ebraică 

Cătălin VATAMANU 

The metaphor of God as supreme judge of humanity always referred in the Hebrew 

Scriptures to the crisis of man and creation. The disquiet of humanity face of the crisis-

judgment is not determined by an impersonal action, hidden in the immutable mechanic of 

the world, but by the presence of the Creator in the history as her judge.  

The Hebrew term for judgment, mishpat, and the verb shaphat bring in close relationship 

the political idea of justice with the righteousness as divine attribute. God's judgment does 

not mean the balancing of good and evil, but the punishment of sin as suffering of the 

society. 

The texts Psalm 7, Isaiah 2:2-4 and Joel 4:9-14 (3:9-14 in Hebrew text), written at different 

times of the history of Israel, are rhetorical reactions to contemporary political situations. 

In this context, the metaphor of God's judgment, represented by symbolic terms of weapons, 

of natural cataclysms, of human emotions, is hermeneutical defined by the attributes of 

divine mercy, grace and justness. 

 
Întipărită ontologic omului căzut, conştiinţa propriului eshaton şi a judecăţii 

acţiunilor sale după moarte aduce în istorie tulburare şi zbucium interior, stare 
anaturală creaţiei lui Dumnezeu. Oricît de ignorant ar fi fost cineva sau, 
dimpotrivă, cu capacităţi intelectuale deosebite, ideea morţii l-a speriat întotdeauna 
pe om, care şi-a creat mintal propriile scenarii în ceea ce priveşte înfăţişarea 
sufletului la judecata divină. 

Omul antic şi omul evului mediu, neputincioşi în faţa cataclismelor naturale 

(cutremure, inundaţii, incendii etc) le considera pe acestea mijloace divine de 
judecată, încă de aici de pe pămînt. De altfel, practica procesuală a ordaliilor, de 
stabilire a dreptăţii sau a vinovăţiei părţilor în litigiu, prin diferite încercări (a 
focului, a apei clocotite, a fierului încins etc) care trebuiau să probeze nevinovăţia 
sau vinovăţia celui acuzat, era considerată o judecată divină. 

Omul modern întruchipează scenariile apocaliptice în acelaşi tipar. Literatura, 

arta şi cultura modernă reflectă acelaşi zbucium interior, marcat însă de o mai mare 
deznădejde, de convingerea iminentei epuizări a umanităţii, cauzată de evoluţia 
propriului intelect antropoidoidolatrizant şi ateu spre descoperiri ştiinţifice 
necontrolabile. Pe fondul acestor experienţe şi dezvăluiri, care de cele mai multe 
ori nu au nimic de a face cu revelaţia lui Dumnezeu, omul speriat de 
incognoscibilul viitorului Ŕ pe care, crede el, singur îl clădeşte Ŕ trăieşte visul 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.106 (2026-02-01 07:26:52 UTC)
BDD-A107 © 2011 Editura Universităţii „Alexandru Ioan Cuza”



 

„vieţii veşnice” pe pămînt, a cărei sfîrşit hărăzit de Dumnezeu nu poate veni decît 
ca o imensă surpriză, ca o criză şi un şoc al umanităţii şi al creaţiei. Venirea 
judecăţii lui Dumnezeu, reîntîlnirea faţă către faţă a lui Dumnezeu cu omul pe care 
l-a creat, dar nu în cadrul minunat al grădinii paradisului, ci al „paradisului” 
terestru transformat de om după propriile necesităţi, este precedată de aceleaşi 
semne telurice.  

Orice scenariu de film ştiinţifico-fantastic, cu tematică apocaliptică, după ce 
face referire la nebunia omului modern de forţare a propriei înveşniciri aici pe 
pămînt şi, desigur, la eşecul ineluctabil al acestei încercări, prezintă eshatonul prin 
cele mai terestre mijloace: oprirea mişcării de rotaţie a pămîntului, inversarea 
polilor săi magnetici, eclipse solare, impacturi ale unor asteroizi cu scoarţa terestră 
Ŕ toate acestea pe fondul aceluiaşi tablou al cutremurelor, inundaţiilor, incendiilor, 

epidemiilor etc. Prin urmare, finalul inexorabilului destin uman este acelaşi, doar 
parcursul pînă la el s-a schimbat. 

Apocalipticul este „revelare”. Iar, dacă ne raportăm la „revelare”, atunci, pentru 
a găsi „taina apocalipticului” trebuie să ne întoarcem la Revelaţie. Sfînta Scriptură 
descoperă în paginile sale pronia plină de iubire a lui Dumnezeu faţă de umanitatea 
pe care a creat-o, semnificaţia sfîrşitului omului, ca început al unei noi vieţi, şi 

dreptatea, pacea, liniştea sufletului celui credincios în faţa judecăţii lui Dumnezeu, 
firescul aşteptatei întîlniri cu El. 

Scriitorii sfinţi ai Vechiului Testament, inspiraţi fiind de Dumnezeu, au 
avertizat întotdeauna poporul ales, şi prin el întreaga umanitate, de faptul că omul 
este creaţie divină datoare de dragoste sinceră, fidelitate nefăţarnică şi slujire 
liturgică. Păcatul idolatriei, sub diversele sale forme, îl duce pe om spre derută, 

spre îndepărtarea şi pierderea axului drumului celui conducător spre Dumnezeu, 
spre înstrăinare de Dumnezeu şi de sine. Scrise la diferite vîrste ale istoriei lucrării 
de mîntuire, cuvintele Scripturii ebraice fac referire la judecata lui Dumnezeu ca la 
un eveniment plin de pace sau, dimpotrivă, unul violent, conform pedagogiei 
divine. 

Textele alese pentru a evidenţia retorica judecăţii divine în Scriptura ebraică sînt 

dintre cele mai reprezentative pentru perioadele în care ele au fost scrise. Aşa cum 
vom arăta atunci cînd ne vom referi la fiecare în parte, Psalm 7:7-18 a fost scris cel 
mai sigur în perioada monarhică a istoriei lui Israel, Isaia 2:2-4 aparţine redactării 
preexilice a cărţii marelui profet biblic, iar Ioel 4:9-12 a fost scris în perioada 
postexilică sau chiar elenistică. Prin urmare, textele alese fac parte din trei perioade 
distincte ale istoriei poporului ales, perioade marcate de un specific al redactării 

literare şi, implicit, al evocării judecăţii lui Dumnezeu. 
1. Psalm 7:7-18. Pronia ca judecată a lui Dumnezeu încă din viaţa aceasta 
Psalm 7:7-18: Scoală-Te, Doamne, în mînia Ta! Fii înălţat împotriva furiei 

rivalilor mei! Ridică Dumnezeul Meu judecata pe care ai poruncit-o! Şi adunare 
de popoare Te va înconjura şi peste ea, în înălţime, întoarce-Te. Domnul va judeca 
popoarele. Fă-mi dreptate Doamne după dreptatea mea şi după nevinovăţia mea 

ce este peste mine. Pune capăt răutăţii celor păcătoşi şi întăreşte pe cel drept Cel 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.106 (2026-02-01 07:26:52 UTC)
BDD-A107 © 2011 Editura Universităţii „Alexandru Ioan Cuza”



 

ce cercetezi inimile şi rărunchii, Dumnezeule drepte! Scutul meu este de la 
Dumnezeu, Care mîntuieşte pe cei cu inima dreaptă. Dumnezeu este judecător 
drept, Dumnezeu care se mînie în toată ziua. Dacă (cel rău) nu se întoarce, sabia 
Lui o va ascuţi, arcul Lui îl va încorda şi-l va ochi.. Şi asupra lui va îndrepta 
uneltele morţii, va face săgeţile Lui arzătoare. Iată, el (cel păcătos) lucrează răul, 
concepe fărădelegea şi naşte înşelăciunea. Sapă groapă, o adînceşte şi el va cădea 

în groapa pe care a făcut-o. Fărădelegea lui se va întoarce asupra capului lui şi 
peste creştetul lui va coborî violenţa lui. Eu voi lăuda pe Domnul pentru dreptatea 
Lui şi voi cînta numele Domnului Celui-Preaînalt. 

Critica biblică a adus adeseori în discuţie problematica autorităţii Psalmilor, a 
identificării autorului/autorilor lor. Datarea acestora pare deseori înlesnită de 
menţionarea, încă din titlu, a celui ce l-a compus. Şaptezeci şi trei de Psalmi au în 

titlu sintagma dwIïd"ñl., a cărei traducere a dat mare bătaie de cap interpreţilor. 
Prepoziţia l., specific al dativului, conduce la următoarele interpretări:  

1. Regele David este autorul psalmului; 
2. Psalmul este dedicat lui David; 
3. Psalmul este despre David. 
Prin urmare, sintagma dwIïd"ñl. poate fi un indiciu, dar nu clarifică originea davidică 

a textului.  
În cazul Psalmului 7 avem însă argumente lingvistice care să ajute la datarea sa. 

Titlul psalmului, „O cîntare de jale a lui David, pe care el a cîntat-o Domnului, din 
pricina cuvintelor lui Cuş, beniamitul”, face referire la evenimente din viaţa lui 
David, care nu se regăsesc nicăieri în Scriptură. Ceea ce demonstrează însă 
vechimea textului este, neîndoielnic, folosirea numelui lui Dumnezeu !Ay*l.[, (Elion) 

şi faptul că, specific perioadei monarhice, Dumnezeu este prezentat ca luptător 
pentru poporul Său (precum şi în Exod 14:14.25, Numeri 21:14, Deut. 1:30, 3:22, 
20:4, II Cronici 32:8, Josua 10:42, 23:3, Ps. 24:8). Categoric, datarea textului nu 
poate fi decît preexilică, cel mai posibil textul aparţinînd perioadei monarhice

1
. 

În ceea ce priveşte autorul acestui text, poate fi sesizat un aspect colectiv 
recapitulativ, în sensul că psalmistul poate fi reprezentantul întregului Israel, care a 

acumulat timp de generaţii suferinţe din partea popoarelor străine. Lienhard 
Delekat susţine

2
 că Psalmul 7 a fost un text liturgic ebraic, iar referirea în acest 

context la judecata lui Jahwe este absolut firească, fiind cunoscut faptul că apelul la 
judecata divină face parte din ritualul de rugăciune în multe culturi ale Orientului 
Apropiat Antic. O altă parte a criticii (Hans Schmidt, 1934), (E. A Leslie, 1949), 
(Walter Beyerlin 1970: 96) ia în calcul un aspect individual al autorului: psalmistul 

ar putea fi însuşi regele David, în conflict cu autorităţile religioase ale Templului. 
Elementele de retorică a textului Psalm 7:7-18 se referă în primul rînd la 

prezenţa numelui divin. De fapt, se pare că unul dintre obiectivele acestui Psalm 
este slăvirea numelui lui Dumnezeu: „Eu voi lăuda pe Domnul pentru dreptatea Lui 

                                                 
1 O arată clar H. J. Kraus (1959: 56). 
2 Apud Erhard S. Gerstenberger (1988: 66). 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.106 (2026-02-01 07:26:52 UTC)
BDD-A107 © 2011 Editura Universităţii „Alexandru Ioan Cuza”



 

şi voi cînta numele Domnului, Celui Preaînalt (!Ay*l.[, hw"ïhy>-~ve()” (Ps 7:18, în textul 
ebraic).  

Cel mai des întîlnit nume divin în Psalmul 7 este hwhy (Jahwe), folosit de 
hagiograf de opt ori, de două ori împreună cu yh;l{a/î (Elohai). În afara numelui deja 
menţionat, !Ay*l.[, (Elion, v. 18), qyDI¥c; ~yhiîl{a/ (Elohim Ţadiq Ŕ „Dumnezeu drept”) 
apare de trei ori, doar în versetele 10-12, amplasate intenţionat în centrul 

psalmului, cel mai sigur pentru a sugera universalitatea judecăţii divine. 
Modelul de judecată prezentat în Psalmul 7 poate fi unul civil sau religios. 

Demersul psalmistului pare a urmări soluţionarea unei probleme juridice civile (a 
se vedea şi textele Num. 5:11-28 sau I Regi 8:31-32), acest aspect fiind argumentat 
de numeroasele mărturii lingvistice ale textului. În plus, Jahwe este invocat în text 
ca judecător (v. 10-12), iar hotărîrea finală este semnalată prin ridicarea (lui 

Dumnezeu?) la cer, aluzie la practica antică a înălţării fumului către cer în 
momentul luării unei decizii juridice (Erhard S. Gerstenberger 1988: 66). Un model 
de judecată religioasă făcută în perioada monarhică la Templul din Ierusalim este 
mai puţin posibil, întrucît o astfel de practică nu se făcea decît dacă instanţele 
populare nu rezolvau litigiul. 

Retorica Psalmului 7 este accentuată de structura cu caracter juridic a textului, 

de prezenţa acuzatorului şi a acuzaţilor, de pronunţarea sentinţei şi de prezentarea 
formalităţilor pentru împlinirea ei. Acuzatorul este psalmistul care, convins de 
dreptatea sa, se adresează lui Jahwe cu o vehemenţă neobişnuită (a se vedea şi Ps. 
7:3-5, în paralel cu Iov 31:5-40, Ps. 26:4-6). Acuzaţii sînt persecutorii, a căror 
ostilitate e comparată cu ferocitatea leului (Ps 7:1-2). Surprinzător, lipseşte însă 
acuzaţia, fiind prezentă doar invocarea judecăţii lui Dumnezeu: hw"+hy> ynIjEïp.v' („judecă-

mă Doamne”)
3
 Ŕ Ps 7:9 în textul ebraic

4
. În plus, psalmistul foloseşte în acest text 

un evident limbaj juridic, precum şi în Psalmii 26, 35 sau 43. 
Pas cu pas, autorul respectă structura procedurii laice de judecată: 
- Jahwe se înfăţişează ca Judecător drept (v. 9 şi 12); 
- cercetează popoarele (v. 10c); 
- dă sentinţa de salvare a celor drepţi (v. 11); 

- dă sentinţa de pedepsire a celor ce au greşit (v. 12); 
- se pregăteşte executarea sentinţei (v. 13-14); 
- împlinirea sentinţei, sub formă proverbială: „cel ce sapă groapa altuia cade 

singur în ea” (v. 16-17, în paralel cu Prov. 26:27). 
De remarcat faptul că în acest demers juridic Dumnezeu nu are nevoie de 

martori, nici de îndelungi interogatorii, nici de dovezi sau demonstraţii, întrucît El 

este Cel care „cercetează inimile şi rărunchii” omului, El este Dumnezeu drept. 
Psalmistul prezintă în Psalmul 7:7-18 două teme teologice: 

                                                 
3 Pentru o cercetare mai amplă asupra invocărilor divinităţii în Vechiul Testament a se vedea: H. J. 

Boecker (1970: 61-67). 
4 Invocaţii similare găsim în Ps. 6:2-5, 12:1-2, 31:2-3. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.106 (2026-02-01 07:26:52 UTC)
BDD-A107 © 2011 Editura Universităţii „Alexandru Ioan Cuza”



 

1. credinţa în dreptatea lui Dumnezeu (v. 7-12 şi 18). Ideea teologică este 
prezentată antropomorfic, prin imaginea lui Dumnezeu ca soldat. Jahwe îşi ascute 
sabia, îşi încordează arcul şi ţinteşte. 

2. credinţa că cel care sapă groapa altuia va cădea singur în ea (v. 13-17). 
Idee sapienţială întîlnită în diferite culturi şi epoci, aforismul concluzionează că 
păcătosul cade singur în propria capcană (v. 15-18). Prin urmare, intenţia celui rău 

are efect de bumerang, în timp ce Dumnezeu priveşte „din umbră” ce se întîmplă. 
Numeroasele antropomorfisme cu referire la Dumnezeu fac parte tot din retorica 

textului. Versetul 7 din Psalm, „Scoală-Te Doamne în mînia Ta! Fii înălţat 
împotriva furiei rivalilor mei!” foloseşte două verbe nepotrivite pentru a indica 
acţiuni ale divinităţii: ~Wq (a se ridica, a se scula, a răsări) şi af'n" (a se înălţa, a se 
ridica). Dacă primul este la forma qal imperativ, cel de-al doilea este la forma nifal 

imperativ, o formă cu valoare pasivă. Comentînd acest text, Sfîntul Ioan Gură de 
Aur exclamă: „Şi cum să se înalţe Cel înalt, Care pururi este Cel mai înalt? 
Înălţimea Lui nici nu micşorează cu ceva firea, nici nu adaugă ceva la fire, căci este 
desăvîrşită şi nelipsită, Dumnezeu fiind întotdeauna Acelaşi. Cum Se înalţă? În 
mintea lor. Dumnezeu avea îndelungă răbdare Ŕ vrăjmaşii socoteau că nu e 
îndelungă răbdare, ci semn de umilinţă şi slăbiciune. Se umilea, dar nu în realitate, 

ci în mintea lor” (Sfîntul Ioan Gură de Aur, 2010).  
Evident, cele două verbe, ~Wq şi af'n", nu se referă la ceva trupesc, precum nu este 

cazul în textul ebraic nici cu verbul bv;y" (a se aşeza). Actul şederii lui Dumnezeu 
este întotdeauna semn al autorităţii divine absolute, metafora judecăţii drepte şi 
nemitarnice. Numeroase sînt textele care folosesc acest verb cu referire la judecata 
lui Dumnezeu: 

Psalm 9:4: „Şezut-ai pe scaun Cel ce judeci cu dreptate”. 
Ioel 3:12: „Acolo voi aşeza un scaun de judecată pentru toate popoarele din 

jur”. 
Psalm 44:8: „Scaunul Tău Dumnezeule în veacul veacului, toiag de dreptate 

toiagul împărăţiei Tale”. 
De altfel, scaunul de judecată, aşa cum este el prezentat de pildă în Psalm 9:8, 

este o imagine des întîlnită în practica liturgică iudaică şi nu numai. 
Măreţia puterii lui Dumnezeu este o temă constantă a scrierilor sapienţiale 

iudaice şi un strigăt de avertizare a profeţilor faţă de nepăsarea omului pătimaş: 
Psalm 103:32: „Cel ce caută spre pămînt şi-l face pe el de se cutremură.” 
Psalm 94:4: în mîna Lui sînt marginile pămîntului. 
Isaia 40:15: „Iată neamurile sînt ca o picătură de apă pe marginea unei găleţi, ca 

un fir de pulbere într-un cîntar”. 
Revenind la textul 7-18 din Psalmul 7, hagiograful surprinde prin anunţarea 

pedepsei lui Dumnezeu: aceasta va veni prin săbii, pietre de ascuţit, arcuri, tolbe 
pline de săgeţi aprinse. Enumerarea armelor familiare adresanţilor nu are decît 
intenţia de a-i speria. Psalmistul foloseşte un limbaj apropiat de al nostru pentru a 
mări frica. Însă nu spune doar că are sabie, arc şi săgeţi, ci că sabia o va ascuţi, 

arcul îl va întinde, săgeţile le va aprinde. Aşadar, toate le pregăteşte, dar fără să le 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.106 (2026-02-01 07:26:52 UTC)
BDD-A107 © 2011 Editura Universităţii „Alexandru Ioan Cuza”



 

şi folosească. Imaginea construită retoric în psalm se aseamănă cu cea 
propovăduită de Ioan Botezătorul: „Acum securea stă la rădăcina pomilor; deci 
orice pom care nu face roadă bună se taie şi se aruncă în foc” (Luca 3:9) sau cu cea 
a Apocalipsei: „Fiul Omului are pe cap o cunună şi în mînă are o seceră ascuţită” 
(Apoc. 14:14-16). Sfinţii Părinţi ai Bisericii au interpretat aceste elemente de 
retorică astfel: sabia ascuţită anunţă ascuţimea pedepsei, arcul întins arată 

apropierea pedepsei şi certitudinea ei, săgeţile închipuie iuţimea, rapiditatea 
pedepsei. 

Textul Psalmului 7:7-14 are un profund caracter teologic, psalmistul accentuînd 
faptul că judecata lui Dumnezeu nu este rezultatul mîniei Lui, pentru că atunci nu 
ar mai anunţa pedepsele, ci doar înfricoşează, aşteptînd întoarcerea păcătosului. 
Aceasta este convingerea regelui psalmist David: că pocăinţa determină izbăvirea 

de către Dumnezeu, Cel îndelung răbdător, milostiv, dar şi drept. 
2. Isaia 2:2-4. Pacea mesianică – ipostaza judecăţii divine 

Isaia 2:2-4: Şi va fi în zilele de pe urmă că muntele Casei Domnului va fi stabilit 
peste vîrfurile celorlalţi munţi şi se va înălţa deasupra dealurilor şi vor curge 
înspre el toate popoarele. Şi vor merge popoare multe şi vor zice: Să mergem să ne 
suim în muntele Domnului, în Casa Dumnezeului lui Iacov. El ne va învăţa să 

mergem pe căile Lui, căci din Sion a ieşit Legea (Torah) şi cuvîntul lui Dumnezeu 
din Ierusalim. El va judeca între neamuri şi va decide pentru popoare multe. Vor 
face din săbiile lor pluguri şi din suliţele lor cosoare. Nici un popor nu va ridica 
sabia asupra altui popor şi nici nu vor mai învăţa războiul. 

Cel de-al doilea text la care ne vom referi aparţine, conform cercetării textuale, 
primei redactări a cărţii Isaia. Prin urmare, textul nu poate fi decît preexilic, scris, 

cel mai probabil, în contextul războiului siro-efraimitic. Mai concret, urcarea pe 
tronul Asiriei, în 745 î.Hs., a lui Tiglatpileser III aduce nelinişte în Orientul 
Apropiat Antic. Micile state vecine Palestinei îşi reînnoiesc tratatele de vasalitate 
cu Asiria, dar sînt continuu preocupate de viitorul lor politic. După conducerea 
lipsită de incidente majore a lui Mehachem (747-738), nordul regatului Israel este 
cucerit în 734, în ideea de a constitui pe viitor pista de lansare a atacurilor spre 

Egipt, principalul rival al Asiriei. Noul rege al Israelului, Pekah (735-732) iniţiază 
în primăvara anului 734, împreună cu regele Rasyan al Damascului (742-732), o 
alianţă, în care încearcă să-l atragă şi pe Ahaz (741-725 sau 744-729?), rege în 
Iuda. Refuzul acestuia din urmă a determinat declanşarea războiului siro-efraimitic 
(734-732) din dorinţa înlocuirii lui Ahaz cu Ben-Tabel, un personaj politic 
marionetă a celor doi iniţiatori de rebeliune (cf. Herbert Donner 1995: 334-347). 

În acest context politic, Ahaz cere sfatul profetului Isaia care, anticipînd eşecul 
eventualei coaliţii de mici state în faţa preaputernicei Asirii, recomandă calea păcii, 
a păstrării identităţii şi integrităţii religioase, în speranţa că neamurile vor cunoaşte 
pe Jahwe ca Dumnezeu unic şi Torah ca singura lege. Mesajul său, evident politic, 
exprimat însă în formă profetică, a determinat pe Ahaz să plătească în continuare 
tributul cuvenit şi să ceară ajutor militar Asiriei. Urmările au fost dintre cele mai 

tragice pentru Israel: după căderea Damascului, în 732, Israelul este împărţit în 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.106 (2026-02-01 07:26:52 UTC)
BDD-A107 © 2011 Editura Universităţii „Alexandru Ioan Cuza”



 

mici provincii vasale, doar Efraimul rămînînd sub controlul politic al lui Pekah. 
Cucerirea Samariei, în 722, pecetluieşte decizia greşită a regatelor de nord şi 
alegerea revelată prin Isaia regelui iudeu.  

Din punct de vedere retoric, textul Isaia 2:2-4 este unul din textele fundamentale 
ale susţinerii teologiei Sionului. De fapt, mai toate scrierile iudaice din secolul VIII 
î.Hs. au ca temă majoră Sionul, Isaia făcînd referire la el de peste 20 de ori (Donald 

E. Gowan 2000: 9). Acestea folosesc două tipuri diferite de descriere, ambele 
bazate pe tradiţia cultică a glorificării Ierusalimului: unele viziuni propun un 
cataclism între prezent şi epoca mesianică, cu aluzie la distrugerea şi reconstrucţia 
Templului, altele, între care şi Isaia 2:2-4, fac referire la o judecată divină într-o 
stare de deplină pace (Donald E. Gowan 2000: 11). 

Distrugerea armelor înfăţişată în textul lui Isaia nu este consecinţa unei 

intervenţii dramatice a lui Dumnezeu în istorie şi noua eră nu este determinată de 
schimbări radicale din exterior. Nu Jahwe distruge armele, ci popoarele însele le 
vor transforma în unelte de pace. Contrastul dintre prezent şi viitor, care este atît de 
tipic în retorica eshatologică, se limitează la „nici un popor nu va mai ridica sabia 
împotriva altui popor şi nici nu vor învăţa războiul”. Isaia nu menţionează vreun 
rege care să ţină popoarele sub propriul control. Acestea vin libere şi neconstrînse 

să înveţe cum să trăiască în pace, convinse că Jahwe este singura autoritate de 
înţelepciune. 

Colina Sionului va deveni cel mai înalt loc din lume, loc de judecată a 
popoarelor. Desigur aceasta este o prezentare teologică şi nu una topologică. În 
mitologia Orientului Apropiat Antic, muntele lumii este cel mai înalt punct al 
pămîntului, situat în centrul lui, punctul de unde a pornit procesul creaţiei şi locul 

unde poate fi întîlnit Dumnezeu. Este punctul de contact între cer şi pămînt 
(Richard J. Clifford, 1972). Verticalitatea este accentuată în text de stabilirea 
Sionului peste vîrfurile celorlalţi munţi, prin verbe precum af'n" (a se înălţa, a se 
ridica), la nifal Ŕ „a fi ridicat peste”, sau hl'[' (a urca), dar şi de prepoziţii sau 
substantive specifice. 

În timp ce muntele creează o axă verticală, mişcarea la sol, exprimată prin 

verbul %l;h' (a merge) şi substantivul %r,D, (drum), schiţează o axă orizontală. Cele 
două axe, orizontală şi verticală, se unesc în centrul lumii, hw"©hy>-rh; muntele 
Domnului, muntele Sionului, iar verbele orizontale de mişcare primesc 
verticalitate. În timp ce toate popoarele vor urca spre Sion, cuvîntul lui Dumnezeu 
coboară din Sion. Prin urmare, Isaia reuşeşte prezentarea unui spaţiu mobil, deloc 
static. 

În Isaia 2:2-4, marele evanghelist al Vechiului Testament prezintă o concepţie 
universală a păcii, în ciuda unui context particular. Isaia întemeiază concepţia sa 
despre pace pe cunoaşterea de către neamuri a Legii lui Dumnezeu (Torah) în 
muntele Sionului, stare prezentată ca o ipostază a judecăţii divine. Sionul nu devine 
„centrul unui imperiu religios al Israelului triumfător” (James Luther Mays 1976: 
98), ci un loc al echităţii şi solidarităţii. Disensiunile dintre popoare vor fi judecate 

de către Jahwe cu dreptate, încît prezenţa armelor devine inutilă. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.106 (2026-02-01 07:26:52 UTC)
BDD-A107 © 2011 Editura Universităţii „Alexandru Ioan Cuza”



 

3. Ioel 4: 9-12 un discurs ironic?  

Ioel 4: 9-12: Vestiţi acestea între neamuri: Sfinţiţi războiul! Treziţi pe viteji! Să 
se apropie şi să se suie toţi bărbaţii de război! Faceţi-vă din pluguri săbii şi din 
cosoare suliţe. Cel slab să zică: Eu sînt puternic! Veniţi în ajutor toate popoarele 
din jur şi adunaţi-vă! Acolo coboară Doamne pe vitejii Tăi! Popoarele se vor 
întîlni şi vor urca în Valea Jehoşafat. Căci acolo Eu voi sta să judec toate 

popoarele dimprejur. 
Datarea acestui text a ridicat multe discuţii contradictorii între cercetători, 

părerile, susţinute de ambele părţi cu argumente plauzibile, situează redactarea 
textului într-o perioadă foarte întinsă: sec. IX î.Hs. Ŕ perioada macabeilor. 
Majoritatea susţine o redactare post-exilică sau chiar elenistică a scrierii

5
. 

Este evident că Ioel reacţionează în fragmentul 4:9-12 la textele Isaia 2 şi 

Miheia 4. Jahwe nu mai cheamă neamurile în Sion pentru a le învăţa Legea, ci le 
cere să se pregătească pentru un conflict militar de mare anvergură împotriva lui 
Israel. Pacea eshatologică în care Israel îşi punea speranţa ca urmare a profeţiilor 
lui Isaia şi Miheia pare compromisă. În contradicţie cu mesajul pacifist al acestora, 
cuvintele profetice ale lui Ioel cer transformarea uneltelor de muncă în unelte de 
război.Acest război nu permite eschivarea: „Toţi bărbaţii buni de luptă să dea fuga 

şi să se apropie”, „cel slab să zică: Eu sînt viteaz!” (v. 9). Slăbiciunea este 
încurajată: cel slab (vL'x;) este numit viteaz (rABG), în contrast cu legea 
deuteronomică care interzicea participarea la luptă a celor fricoşi (cf. Deut 20:8, 
Jud 7:3). 

Scopul pregătirii de luptă nu este pedepsirea Sionului pentru păcatele sale, ci 
judecarea popoarelor în „valea lui Iehoshafat”. Toponimicul Iehoshafat, se pare un 

excepţional joc de cuvinte al profetului, care se traduce „Domnul a judecat”, apare 
doar în Ioel. 

Sosite în grabă şi cu multă zarvă în „valea judecăţii”, popoarele nu întîlnesc 
armata israelită, ci pe Jahwe, prezent nu ca un conducător de oşti, ci ca Judecător şi 
Domn. Scena este întreruptă de cererea unei terţe persoane: „Acolo coboară 
Doamne pe vitejii Tăi!” (v. 11b). Ioel foloseşte aici verbul txn (la hifil imperativ) 

„a coborî”, „a descinde” şi nu verbul %l;h' „a merge”. Prin urmare, este evident că 
invocarea nu se referă la o armată de oameni, am zice, cel mai posibil, israelită, ci 
la puterile cereşti. 

Spre deosebire de Psalmul 7, aici întîlnim justificarea pedepsei: „fărădelegile lor 
nu au seamăn” (v. 13). Tot de retorica textului ţine şi prezentarea popoarelor 
asemenea unui cîmp care aşteaptă secerişul, spre deosebire de textul lui Isaia, care 

cerea popoarelor transformarea armelor în unelte agricole. Faptul că duşmanii sînt 
nimiciţi cu propriile arme (v. 13) arată că încurajarea lor pentru pregătirea de luptă 
a fost un neîndoielnic discurs ironic. 

                                                 
5 De referinţă pentru un eventual studiu este Wilhelm Rudolph (1971: 24-28). 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.106 (2026-02-01 07:26:52 UTC)
BDD-A107 © 2011 Editura Universităţii „Alexandru Ioan Cuza”



 

Ioel arată încă o dată în Scriptura ebraică faptul că războiul este eminamente o 
greşeală a oamenilor avizi de putere, care ignoră că Dumnezeu este singurul 
judecător al popoarelor. 

Concluzii 

Metafora lui Dumnezeu ca judecător suprem al umanităţii apare întotdeauna în 
Scriptura ebraică în legătură cu criza omului şi a creaţiei. Zbuciumul umanităţii în 

faţa crizei-judecăţii nu este determinat de o acţiune impersonală ascunsă în 
mecanica imuabilă a lumii, ci de prezenţa Creatorului în istorie ca judecător al ei. 

Termenul ebraic pentru judecată, jP'v.mi, şi verbul jp;v' pun în strînsă relaţie ideea 
politică a justiţiei cu cea a dreptăţii ca atribut divin. Judecata lui Dumnezeu nu 
înseamnă însă punerea în balanţă a binelui şi a răului, ci pedepsirea păcatului ca 
suferinţă a societăţii. 

Textele Psalmul 7, Isaia 2:2-4 şi Ioil 4:9-14 (3:9-14 în textul ebraic), redactate 
în diferite momente ale istoriei lui Israel, sînt, din punct de vedere retoric, reacţii la 
situaţiile politice contemporane autorilor. În acest context, metafora judecăţii lui 
Dumnezeu, reprezentată prin termenii simbolici ai armelor, ai cataclismelor 
naturale, ai emoţiilor oamenilor, este delimitată hermeneutic de atributele 
milostivirii, îndurării şi dreptăţii divine. 

 
Bibliografie 

Beyerlin, Walter, 1970, „Die Rettung der Bedrängten in den Feindpsalmen der Einzelnen 

auf institutionelle Zusammenhänge untersucht”, col. Forschungen zur Religion und 

Literatur des Alten und Neuen Testaments, Heft 99,Vandenhoeck u. Ruprecht, 

Göttingen 

Boecker, H. J., 1970, Redeformen des Rechtslebens im Alten Testament, în col. 

„Wissenschaftliche Monographien zum Alten und Neuen Testament”, Band 14, 2. ed., 

Neukirchener Verlag, Neukirchen 

Clifford J. Richard, 1972, The cosmic mountain in Canaan and the Old Testament, Harvard 

University Press, Cambridge 

Donner, Herbert, 1995, Geschichte des Volkes Israel und seiner Nachbarn in Grundzügen, 

Band II, Vanderhoeck & Ruprecht, Göttingen 

Gerstenberger, Erhard S., 1988, Psalms: with an introduction to cultic poetry, vol. I, Grand 

Rapids, Michigan 

Gowan, E. Donald, 2000, Eschatology in the Old Testament, 2. ed., T&T Clark Ltd. 

Kraus, H. J., 1959, Psalmen, în col. Biblischer Kommentar. Altes Testament, XV. Band, 

Neukirchener Verlag, Neukirchen-Vluyn 

Leslie, E. A, 1949, The Psalms, Nashville, Abingdon 

Mays, James Luther, 1976, Micah. A Commentary, The Westminster Press, Philadelphia 

Schmidt, Hans, 1934, Die Psalmen, în col. Handbuch zum Alten Testament, J. C. B. Mohr 

(Paul Siebeck), Tübingen 

Sfîntul Ioan Gură de Aur, 2010, Judecata lui Dumnezeu – dreptate şi milostivire. Tîlcuire la 

Psalmul 7, Editura Doxologia, Iaşi 

Wilhelm Rudolph, 1971, Joel – Amos – Obadjia – Jona, Kommentar zum Alten Testament, 

XIII/2, Gütersloher Verlaghaus Gerd Mohn, Gütersloh 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.106 (2026-02-01 07:26:52 UTC)
BDD-A107 © 2011 Editura Universităţii „Alexandru Ioan Cuza”

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

http://www.tcpdf.org

