Finalitatea textelor slavo-romane intercalate
din Evul Mediu romanesc

Dragos MOLDOVANU

It has been claimed that the Slavic-Romanian alternative texts of the sixteenth
and the seventeenth centuries would have a didactic purpose, that of teaching the
Slavonic language. The author assumes they were used in the bilingual liturgy — a
form of worship with ancient roots in the Christian East.

Timp de mai bine de un secol, primele traduceri de texte religioase au stat in
centrul atentiei filologilor romani, care au incercat sa elucideze contextul istorico-
lingvistic al aparitiei lor. Dupa Indelungate discutii, care au urmarit verificarea
unor ipoteze, se pot considera drept ,,certe” citeva concluzii: 1° Textele respective
dateaza din secolul al XVI-lea, deosebirile lingvistice dintre ele nefiind de ordin
diacronic (datorate decalajului in timp), ci de ordin diatopic (datorate decalajelor in
spatiu, intre graiurile romanesti, unele mai conservatoare decit altele) (Rosetti,
1926: 34-38; idem, 1947: 584, 604-606; idem, 1968: 469, 640-641); 2° Sub
raportul limbii, ele pot fi localizate in zona Banat — Hunedoara, din sud-vestul
Transilvaniei, ale carei particularitati dialectale reprezinta stratul cel mai vechi al
formei acestor texte, peste care s-a adaugat, in urma unor operatiuni de revizie,
copiere sau tipdrire, un strat mai nou, propriu graiurilor moldovenesti si muntenesti
(Ghetie, 1982b: 238-246); 3° Aparitia lor nu se poate explica nici ca o inovatie a
ortodoxiei romanesti, nici printr-o influentd a catolicismului — dat fiind
traditionalismul ambelor Biserici crestine — ci doar prin impulsul Reformei', al
carei impact cultural a fost deosebit de puternic in zona respectiva. Dincolo de
aceste constatdri de ordin general, au ramas neelucidate o serie de aspecte aparent
secundare, dar care printr-o interpretare adecvatid se dovedesc importante pentru
intelegerea vietii religioase a romanilor ortodocsi din secolul al XVI-lea. Unul
dintre aceste aspecte il constituie textele slavo-romane intercalate, pentru care nu s-
a propus inca, dupa parerea noastra, o explicatie satisfacatoare.

In literatura romana veche, versiunile bilingve incep si apard ca o inovatie a
Reformei, care urmarea sa certifice astfel caracterul ortodox al traducerii, desi, in
realitate, aceasta se facea dupa originale protestante. Este cazul Tetraevanghelului

''Vezi, in special, Rosetti, 1968: 472-475.

103

BDD-A10 © 2009 Editura Universititii ,,Alexandru Ioan Cuza”
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.19 (2026-02-16 23:32:58 UTC)



de la Sibiu (1551 — 1553), tradus dupa Noul Testament (1522) al lui Luther, dar
care are in paralel o versiune slavona, nefolositd insd decit pentru o usoarda
,cosmetizare” a traducerii initiale. ,,Publicarea textului slavon alaturi de cel
romanesc, aratd Alexandru Mares, constituie o diversiune a editorilor, interesati sa
creeze impresia ca traducerea s-a efectuat integral din slavond”; or, pentru romani,
,limba slavond constituia principala garantie, In sens dogmatic, a puritatii
textului”(Mares, 1982b: 191). O serie de particularitati fonetice dovedesc faptul ca
traducatorul era un sas, care stia bine roméaneste, desi avea dificultiti de pronuntie
(ibidem, p. 189-190)°.

Dupa cum se stie, traducerile lui Luther si ale altor invatati protestanti au
declansat in Occident un imens scandal, datorita libertétilor pe care si le-au permis
in interpretarea Sfintei Scripturi. Unele dintre acestea afectau dogmele Bisericilor
traditionale sau reprezentau ,,actualizdri” inadmisibile din perspectiva acestora.
Astfel de ,,echivalente” se constatd si in cartea de la Sibiu, unde cei care l-au
condamnat pe Isus sint mitropolitul si piscupii ‘episcopii’, iar fariseii devin
duhovnici ‘preoti confesori’. Foarte numeroase erau, in traducerile protestante,
elimindrile sau adaosurile de cuvinte mai mult sau mai putin semnificative sub
aspect dogmatic. De aceea, nu se poate admite opinia lui Ion Ghetie, dupa care
Tetraevanghelul ,nu putea fi decit pur ortodox, chiar daca ar fi fost tradus dupa
Biblia lui Luther, caci evanghelia ortodoxa si cea catolica sau protestanta sint, in
fond, identice” (Ghetie, 1974a: 180, nota 23). in Occident, spune Em. Pétavel,
»traducerile facute de protestanti nu contau pentru catolici i ramineau suspecte de
interpretare non ortodoxa” (Pétavel, 1864: 157). Un reflex tirziu al acestei atitudini
era cartea lui Pierre Frizon, canonic al bisericii Nostre Dame din Reims, aparuta in
1621 la Paris, intitulatda Moyens pour discerner les Bibles francoises catholiqves
d’avec les huguenotes. Et explication des passages de l’Escriture, selon le sens des
Peres qui ont vescu et durant les quatre premiers Conciles oecumeniques. Era o
prezentare de ansamblu, pe doud coloane (p. 4-90), a erorilor din ,,les Bibles du
diable” franceze din secolul al XVI-lea, calificate drept ,,les mauvaises, heretiques
et pestiférées versions de 1’Escriture” in raport cu ,les versions catholiques™;
optiunile pentru acestea din urma erau argumentate prin ,,annotations”, in care se
facea apel la Parintii Bisericii si la deciziile conciliilor. Nu discutam aici daca asa-
zisele erori 1i apartineau lui Luther sau lui Erasmus, a cérui versiune a Noului
Testament, din anul 1516, fusese utilizata de teologul german; cert este ca ele au
fost apreciate ca atare de catre Bisericile traditionale, care i le-au atribuit
,hereziarhului” protestant.

Punctul de vedere al Bisericii ortodoxe romane a fost exprimat de mitropolitul
moldovean Varlaam, intr-o carte polemicd din anul 1645, intitulatd Rdspuns
impotriva catihismusului calvinesc. El 11 prevenea pe roménii ,,din partile
Ardealiului” sa nu se lase ,,amagiti de viclesugul sarpelui, adeca a ereticilor”, care

% Vezi si Petrovici 1971: 15-19.
3 Deosebirile merg mult mai departe, cf. Bergier, 1854: 11: ,Bibliile luterane, calviniste,
sociniene, anglicane nu sint exact aceleasi”.

104

BDD-A10 © 2009 Editura Universititii ,,Alexandru Ioan Cuza”
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.19 (2026-02-16 23:32:58 UTC)



interpreteaza gresit cuvintele Sfintei Scripturi (,,rau le tilcuiesc [...], pre voia si pre
volniciia lor cum vor”), netinind seama de intelesul pe care li l-a conferit traditia
Bisericii (,,dupa darea cea scrisa §i nescrisd dumnedzaiestilor apostoli a Besearecei
noastre”, cf. VARLAAM, p. 187). Este probabil cd acest avertisment le-a fost
transmis §i cu un secol Tnainte, prin viu grai, ortodocsilor din Transilvania, de cétre
inaltii ierarhi ai tdrilor romane, preocupati de mentinerea puritatii credintei
pravoslavnice in principatul vecin. Asa s-ar explica faptul ca, fard sd fie filologi,
preotii romani au privit cu neincredere, de la inceput, traducerile protestante, pe
care le-au corelat cu manifestarile ,,eretice” ale noii doctrine religioase. Comparatia
cu versiunile slavone ,,canonice” releva numeroase deosebiri care, din perspective
cultului traditional, nu erau lipsite de importantd. De aceea, traducerea primard a
Tetraevanghelului a fost supusd unei operatiuni de revizie ortodoxa, care a eliminat
aluziile polemice si a reorientat-o spre limba slavond, urmatd intr-o maniera
literala. Slavizarea textului s-a facut adesea in defavoarea claritatii si a puritatii
limbii romane. Aceastd noud versiune s-a pastrat partial intr-o copie a popii Bratul,
din anii 1559-1560, care este bilingva, cu textele slavon si romanesc intercalate in
pagind; ulterior, ea ,,a suferit o ugoara prelucrare” formala, fard a se mai apela la
originalul slavon, concretizatd 1n editia din 1561 a Tetraevanghelului, tiparita la
Brasov de diaconul Coresi (Mares, 1982b: 196-200)*. Cu acest prilej, traducerea
sufera o a doua schimbare structurala, eliminind cu totul textul slavon. Daca
versiunea protestantd de la Sibiu era destinatd lecturii individuale, versiunea
ortodoxa era destinatd slujbei, addugind la pericope (numite zaceale) indicatii
tipiconale in limba slavond, privind zilele in care ele urmeaza sa fie citite in
biserica (Ghetie/ Mares, 1994: 67). Avem a face, deci, si cu o schimbare de
finalitate, care dubleaza schimbarea de structura de care am vorbit.

Este stiut faptul cd Reforma pune pe primul plan lectura individuala a Sfintei
Scripturi, in timp ce Bisericile traditionale acceptd doar lectura in biserica, pentru a
evita interpretarile aberante pe care credinciosii, lipsiti de o cultura teologica, le-ar
putea face. Dupa dogmatica ortodoxa, ,,nu se poate vorbi de o Scriptura in afara de
bisericd, ci de o Scripturd in biserica si prin bisericd” (TEOLOGIA, p. 173).
Inovatia structurald a versiunii ortodoxe trebuie consideratd in acest context,
corelind-o cu functia ce-i revenea in cadrul cultului religios.

Nefiind considerat ca punctul final al unui proces de slavizare, Tetraevanghelul
lui Coresi a fost apreciat initial, In unanimitate, de catre filologii romani, ca o
traducere din limba slavona (Ghetie/ Mares, 1985: 345). Abia dupd descoperirea
editiei de la Sibiu s-a putut face o comparatie, permitind depistarea, in editia de la
Brasov, ,,a unei serii de fonetisme, traduceri particulare, omisiuni, care dovedesc ca
la alcdtuirea versiunii coresiene s-a pus la contributie, intr-o anumitad masurd, si
textul versiunii sibiene”, colationat ,,cu versiunea slavona manuscrisd care a stat
ulterior la baza editiei coresiene din anul 1562 (ibidem, p. 348, cu trimitere la

* Colationarea traducerii cu versiunea slavond a fost facutd, probabil, de preotii ortodocsi din
sudul Transilvaniei, ,,cunoscuti ca traducatori din slavona”, cf. Mihaila, 1972a: 314, 329.

105

BDD-A10 © 2009 Editura Universititii ,,Alexandru Ioan Cuza”
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.19 (2026-02-16 23:32:58 UTC)



Mares 1967: 651-667). Acelasi proces trebuie presupus si in cazul Apostolului,
desi, de aceastd datd, traducerea primara nu a fost inca descoperita.

Pe baza unei notite tirzii dintr-un catalog, lon Ghetie a presupus (Ghetie 1971b:
515-518) ca tipograful (daca nu cumva si traducatorul) Tetraevanghelului de la
Sibiu, Philipp Moler (Maler), un sas care stia bine roméneste (Moga 1946: 9)°, ar fi
tiparit, intre 1544 si 1550, si un Apostol scris in limba ,,valaha”. Acesta ar fi putut
reprezenta prototipul din care, dupd cercetdrile filologice, descind versiunea
romaneasca tiparitd la Brasov, in anul 1566, de diaconul Coresi (Lucrul
apostolesc), si o serie de versiuni slavo-romane cu texte intercalate, pastrate
fragmentar in manuscrise din secolul al XVlI-lea: Codicele Bratul (1559-1560),
Codicele Voronetean (datat dupa filigranul hirtiei intre 1563-1583) (Mares, 1982a:
41-50) si Apostolul lorga (1551-1583) (Ghetie/ Mares, 1985: 205). Deoarece in
toate acestea este evidentd influenta limbii slavone, s-a considerat ca si prototipul a
fost tradus din aceasta limba.

Dar aceasta opinie poate fi pusa sub semnul intrebarii dupa cercetarea Marianei
Costinescu, care a demonstrat in manierd categoricd dependenta unei parti a
Apostolului coresian de Biblia lui Luther (Costinescu, 1980: 127-137). Sub raportul
surselor, cartea are o configuratie mixta: prima parte, pind la Epistola catre
Romani, are aspectul unei traduceri literale din slavona, in timp ce partea a doua
este o traducere liberd dupa Biblia luterana, 1n care influenta slavonei are o pondere
redusd, diminuindu-se de la Epistola amintitd spre finalul cartii. Dacd E. Petrovici
sustinuse ca Tetraevanghelul sibian fusese, initial, tradus integral din slavona si
ulterior corelat cu Biblia lui Luther (Petrovici, 1971: 13), Mariana Costinescu
inverseazd de aceastd datd termenii procesului, sustinind ca cea dintii traducere a
fost facuta din germanad (Costinescu, 1980: 136). Dupa parerea sa, revizorul
Apostolului de la 1566 ar fi avut la dispozitie doua traduceri, pe care le-ar fi
combinat: una din slavond, incompleta insa, si alta din germana, folosita pentru cea
de-a doua parte. Aceasta din urma ar fi fost consultata insa si pentru prima parte,
dar In mod sporadic, deoarece concordantele cu textul german nu lipsesc cu totul
(ibidem, p. 133).

In ce ne priveste, credem ca desfasurarea procesului a fost alta: traducerea
integrala din germand a lucrdrii, ficutd de un vorbitor nativ al acestei limbi
(singurul capabil sa o realizeze), de religie luterana, a fost supusa unei confruntari
cu o versiune slavond, datoratd unui preot ortodox, care, dorind sa-i asigure
canonicitatea, a procedat la slavizarea ei masiva, pind la a o face de nerecunoscut.
In Epistola citre Romani acomodarea formala s-a facut in graba, dupa care nu s-a

> Identificat cu Filip Moldoveanul de ctre unii istoriografi, el a fost considerat roméan (Huttmann/
Binder, 1968: 160) — ipoteza pe care nu o putem accepta. De asemenea, este inacceptabild ipoteza lui
Demény, 1971: 96-97 (admisa si de Petrovici, 1971: 21), dupa care acest Filip ar fi adus din Moldova
manuscrisul traducerii Evangheliilor, facutd de un invatat din aceastd tard, despre care pomenea un
anonim, intr-o scrisoare din anul 1532, descoperita in arhiva lui Nicolas Pfliiger. in acea scrisoare se
spune limpede ca invatatul moldovean ,,nu vorbea nemteste”, prin urmare n-ar fi putut face traducerea
din germana a Tetraevanghelului de la Sibiu.

106

BDD-A10 © 2009 Editura Universititii ,,Alexandru Ioan Cuza”
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.19 (2026-02-16 23:32:58 UTC)



mai continuat cu aceeasi constiinciozitate, poate pentru ca tiparirea cartii
reprezenta o urgentd pentru patronii sai brasoveni. Cert este cd Apostolul coresian
era destinat slujbei — dovada indicatiile tipiconale pentru zilele saptaminii in care
pericopele urmau sa fie citite in biserica. Aceste indicatii existd si in versiunile
manuscrise slavo-romane cu text intercalat, unele anterioare tipariturii lui Coresi’.

S-au observat, in Codicele Voronetean, unele particularitati fonetice proprii
pronuntarii sasesti a limbii romane, care nu se pot datora copistului, ci
traducatorului luteran al operei (Costinescu, 1981: 88)’. Exista indicii ca acesta a
folosit si o versiune latina (ibidem, p. 64-66, 84), dupa cum si traducatorii calvini ai
Paliei de la Orastie (1581-1582) au utilizat, alaturi de Biblia maghiara a lui Gaspar
Heltai (1551), si o versiune protestantd corectatd a Vulgatei (Roques, 1913: 520-
530). Slavizarea protografului Apostolului s-a operat progresiv de céitre revizorii
ortodocsi, ,,dupa versiuni slavone deosebite de cea care a stat la baza traducerii
comune” (Costinescu, 1982: 103, cf. 109), astfel incit textul coresian este mai
aproape de cel slav decit cel al Codicelui Voronetean (Rosetti, 1968: 661), care,
sub acest aspect, l-a precedat. S-a mai observat ca traducerea romaneascd din
Codicele Bratul nu concorda intotdeauna cu varianta slavond intercalatd® si ca
aceeasi discordantd caracterizeaza Codicele Voronetean (Pasca, 1957: 49, nota 10).
Aceasta Tnseamna ca dispozitia intercalatd a urmat unei prime revizii a traducerii,
care s-a facut dupd o alti versiune slavond, neinclusa in text. In aceasta perspectiv,
nu consideram plauzibila ipoteza lui Ion Ghetie, dupa care ,,versiunile romanesti
descind din cele bilingve si nu invers” (Ghetie, 1971a: 280).

S-au descoperit mai multe redactii roméanesti din secolul al XVI-lea ale Psaltirii,
tiparite i manuscrise, care, in opinia filologilor, descind din acelasi prototip, tradus
din limba slavona (Mares, 1982c: 258-261; Ghetie/ Mares, 1994: 127). Dupa toate
probabilitatile, prototipul a fost unilingv (Mares, 1982c: 260; idem, 1982b: 202;
Rosetti, 1968: 650). S-a presupus ca el ar fi putut fi tiparit la Sibiu, de catre acelasi
Philipp Moler, in deceniul al 5-lea, dupa care textul a fost copiat in Moldova,
suportind si o revizie formald dupi o versiune slavoni (Ghetie, 1982a: 181). in
continuare, reviziile s-au succedat, astfel incit gradul de slavizare este mai mic in
unele Psaltiri decit in altele (Olteanu, 1962: 92-93)°. Unele dintre ele sint slavo-
romane cu texte intercalate: Psaltirea Voroneteand, copie lacunara, datata intre anii
1551-1558, pe baza filigranului (Mares 1984: 191-198); Psaltirea Saulescu, copie
lacunara a unei carti din 1568, tiparita de diaconul Coresi, astazi pierduta, pastratd

% Dupi Ghetie, 1971a: 281-282, Ghetie/ Mares, 1985: 199, Codicele Voronetean ar fi fost destinat
lecturii individuale, dar Costinescu, 1981: 81-82 a aratat in mod convingator ca era destinat slujbei
religioase.

” Constatarea infirma opinia sa (ibidem, p. 86), dupi care traducitorul era roman.

8 Costinescu 1982: 96-97; eadem, 1981: 63.

° Autorul inverseazi termenii acestui proces, considerind ca ,,limba mai curatita de slavonisme” a
Psaltirii Hurmuzaki ar dovedi faptul ca traducerea s-ar fi facut mai tirziu in raport cu arhetipul
Psaltirilor Voroneteanda si Scheiand.

107

BDD-A10 © 2009 Editura Universititii ,,Alexandru Ioan Cuza”
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.19 (2026-02-16 23:32:58 UTC)



si ea Intr-o copie ,,usor modificatd” (idem, 1982c: 240—241)10; Psaltirea Ciobanu,
copie lacunari datati tot dupa filigran, intre anii 1573-1585""; Psaltirea diaconului
Coresi, tiparita la Brasov, in anul 1577; Psaltirea lui Serban Coresi, tiparita pe la
1589, intrucitva diferita de editia de la 1577.

Dupa parerea noastra, cercetdrile filologice romanesti prezintd un punct
nevralgic. S-a plecat de la premisa gresita ca prototipul Psaltirii ar fi fost tradus din
limba slavona — premisa considerata si astazi ,,singurul rezultat pozitiv al acestor
cercetari” (Mares, 1982b: 200). In realitate, prototipul a fost tradus din limba
maghiara, dupa Psaltirea din 1548 a lui Székely Istvéan, tiparitd la Cracovia'?. Ca o
consecintd a falsitatii premisei, aspectul slavon al formei Psaltirilor care ni s-au
pastrat a fost considerat un reflex al traducerii primitive, desi el a aparut ulterior,
prin slavizarea de catre ortodocsi a versiunii protestante, intreprinsé cu scopul de a-
i conferi un caracter canonic.

Acest proces se poate observa in manuscrisul unilingv al Psaltirii Hurmuzaki —
unanim consideratd cea mai veche dintre toate — in care revizorul confrunta o copie
dupa protograf cu o versiune slavond, operind substitutii lexicale si acomodari
sintactice. De aici §i caracterul ambiguu al acestei Psaltiri, care prezinta, pe de o
parte, un aspect de copie, iar pe de alta unul de traducere originala. Nereugind sa-si
dea seama de procesul de slavizare care a angajat toate cartile religioase traduse in
secolul al XVI-lea, sub impulsul Reformei, filologii s-au Tmpartit in doua tabere:
unii au considerat Psaltirea Hurmuzaki o copie, iar altii o traducere, uzind fiecare
de argumente valabile, dar cu o aplicabilitate partiala"’. Permanenta confruntare a
versiunii romanesti cu alta slavonad (iar nu copierea neglijentd a unui text slavo-
romén interlinear, cum crede Al. Mares (Mares, 1982¢: 224, 227)", deoarece acest
tip nu se constatd in secolul al XVI-lea roménesc) explica In mod satisfacator
insertia frecventd de cuvinte slavone sau de hibrizi morfologici in traducere,
caracteristica acestei Psaltiri.

Slavizarea progresiva a prototipului a condus la eliminarea treptatd a
elementelor particulare ale traducerii protestante sau la diminuarea drasticd a
frecventei lor, de la o Psaltire la alta'’. De aceea, ele sint mai greu de descoperit
acum si nu mai ofera densitatea necesard pentru a evidentia cu claritate un original

10 Psaltirii de la 1568 pare si-i apartini o foaie cu texte intercalate, descoperita de N. lorga; cf.
Ghetie/ Mares, 1994: 124.

" Studiata de Mares, 1972: 259-299.

12’ Am incercat si demonstrim acest lucru intr-o comunicare tinuti la Facultatea de Litere a
Universitatii ,,Al.I. Cuza” din lasi, pe 5 decembrie 2008, care urmeaza sa fie amplificata si publicata.

1® Vezi discutia la Ghetie, 1974b: 341-359.

4 De altfel, chiar autorul se vede nevoit si constate ca scribul ,,nu a fost un copist obignuit”, ci un
revizor care ,,prelucreaza” textul romanesc acordindu-1 permanent cu o versiune slavond, din care
traduce cuvinte sau contexte mai largi.

'S Candrea, 1916: LXXXI spunea ca ,,singurul fapt cert este ¢ manuscrisul primitiv a fost adesea
copiat si ca alte copii s-au facut de pe primele copii. Cu cit copiile se inmulteau, cu atit se strecurau in
ele mai multe forme diferite de ale textului primitiv”. in opinia noastri, distantarea de protograf nu
este atit rezultatul copierii, cit al reviziilor prin care se urmarea in mod constient o apropiere de
slavona.

108

BDD-A10 © 2009 Editura Universititii ,,Alexandru Ioan Cuza”
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.19 (2026-02-16 23:32:58 UTC)



neslav. In orice caz, ,cunoasterea imperfectd a limbii slavone”, pe care L.-A.
Candrea i-o reprosa primului traducitor'®, 1i caracteriza, in proportii diferite, doar
pe revizorii operei sale.

Adaptarea formala a Psaltirilor slavo-romane cu texte alternative a reprezentat
doar un aspect al procesului de transformare in sens ortodox a traducerii primitive,
care a mai inclus si impartirea ei in 20 de cathisme (numite ,,sederi””), dupa obiceiul
liturgic ortodox, adaugarea psalmului 151 (necanonic, dar prezent in Psaltirile
slavone) si a celor 10 cintari scriptuare finale, toate ortodoxe'’. Singura ,,abatere”
de la ortodoxie este introducerea, la sfirsitul Psaltirii Scheiene (unilingva) a
simbolului athanasian filioque (,,Duhul sfantu din Tatil si Fiiul nezidit, nefaptu,
nenascut, alegdndu intru esit” — ,,Spiritus sanctus a patre filioque non factus nec
creatus nec genitus est, sed procedens”), despre care Milan Sesan credea ca ,,este
neapirat un adaos ulterior” al unui preot trecut la Reforma'®. In aceastd varianta,
Crezul era cintat la slujba de dimineata a luteranilor, dupa psalmi; de aceea Al.
Rosetti era convins cd fusese introdus in traducerea romaneasca a Psaltirii ,,sub
influenta reformatilor unguri sau sagi” (Rosetti, 1947: 554-557). $i noi credem ca
simbolul athanasian a insotit traducerea primitiva si ca el n-a fost corijat in sens
ortodox datoritd slabelor cunostinte teologice ale preotilor romani'’. De altfel,
versiunea romaneasca a Crezului are mai multe inexactitati, omisiuni si greseli de
naturd dogmatica (Sesan, 1939: 85-86).

Slavizate excesiv si dezavantajate de aplicarea metodei literale, operind cu
echivalente gresite care obscurizau intelesul, versiunile din secolul al XVI-lea ale
Scripturii nu satisfaceau exigentele Inaltului cler ortodox din tarile roméane, care, in
prima jumatate a secolului al XVIlI-lea, va fi trasat sarcina realizarii unor traduceri
ex novo dupa cartile slavone canonice. In acea vreme, ,,vestitul dialect slavonesc” —
cum era numit intr-o editie din 1637 a Psaltirii — se bucura la romani de prestigiul
latinei in Occident, reprezentind un veritabil ,,simbol al ortodoxiei” (Ivascu, 1969:
105). Opinia calugérului Hrabr (O pismeneh, din secolul al X-lea), care considera
slavona bisericeascd o limba inspiratdi de Dumnezeu, era departe de a ramine
singulard. Apologii ale traducerii slavone a Scripturii (secolul al XIII-lea), care ar fi
fost facuta de ,,7 barbati sfinti, trimisi de Dumnezeu”, circulau si 1n tarile romane,
iar In Transilvania era cunoscuta legenda dalmata care ii atribuia acelasi autor ca si
Vulgatei catolice. Mentiunea o fiacea Antonio Possevino (Transilvania, 1583) care,
referindu-se la preotii romani, spunea ca ,,ei slujesc liturghia in limba rasciana sau
sirbd, 1n care spun cd a tradus-o Sfintul leronim” (CSTR, II, p. 567). Dar prestigiul
slavonei era invers proportional cu cunoasterea ei de catre slujitorii cultului, aga
cum observa acelasi Possevino: ,,Si preotii lor care se numesc popi (...) nu inteleg

'S Ibidem, p. CX.

'7 Toate aceste aspecte le-a relevat preotul profesor Sesan, 1939: 67-70, 75-77.

'8 Ibidem, p. 78. Acelasi punct de vedere la Ciobanu, 1941: 16 si la Ghetie/ Mares, 1985: 327-328.

19 Pentru teologii greci din secolul al XVI-lea, filioque reprezenta punctul central al disputei
dogmatice cu teologii luterani de la Tiibingen, asa cum rezultd din corespondenta cu acestia a
patriarhului Eremia al TI-lea (1574-1581); cf. Benga, 2003: 339, 356, 389.

109

BDD-A10 © 2009 Editura Universititii ,,Alexandru Ioan Cuza”
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.19 (2026-02-16 23:32:58 UTC)



nici mécar ceea ce citesc, deoarece de cum au abia cunostinta buchelor, sint ridicati
la preotie” (ibidem). De aceea, probabil din initiativa mitropolitului Varlaam al
Moldovei (1632-1652), se realizeaza, prin deceniile 4-5, traduceri integrale ale
Apostolului §i Psaltirii, care au circulat In copii mai mult sau mai putin fidele.

Particularitatea acestor traduceri este aceea ca ele inregistreaza in text, mai mult
sau mai putin selectiv, echivalente lexicale, morfologice si sintactice din
manuscrisele secolului precedent, sub forma unor dublete numerotate cu cifre.
Traducerile multiple le conferd caracterul unor veritabile compilatii, a caror
finalitate era aceea de a 1inlesni, pe baza vaiantelor optionale, definitivarea
versiunilor ortodoxe in doua sinteze tiparite: Noul Testament de la Alba lulia
(1648) si Psaltirea lui Dosoftei (1680). Din aceste doua compilatii descind, pe
lingd manuscrisele unilingve (romanesti) si o serie de manuscrise bilingve (slavo-
romane) cu texte alternative: Apostolul de la Ghinddoani (1646), Apostolul de la
Bisericani (1652), Apostolul Crefu (cca 1670-1680)*, respectiv Psaltirea de la
Mehadia, Psaltirea de la Icusesti, Psaltirea de la Bisericani si Psaltirea de la
Bereasa (Combiescu, 1968: 259-268). Dintre manuscrisele Apostolului, doar
ultimul are indicatii tipiconale (Onu, 1972: 353-354).

Evangheliile si Faptele apostolilor erau carti fundamentale ale slujbei
religioase ortodoxe, dar traducerea lor a fost initiata de luterani, pentru care aveau
aceeasi valoare. In raport cu acestea, cartea psalmilor avea, pentru ortodocsi, o
importanta liturgicd secundard, dar pentru protestanti ,,formait au contraire une
partie considérable du culte, ¢’était le culte proprement dit, ¢’était ce qui avait
remplacé la messe a laquelle on avait ét¢ habitué¢” (Bovet, 1872: 68). Includerea
Psaltirii in prima serie de traduceri roménesti se explicd tocmai prin faptul cé ,,les
psaumes étaient, en un mot, devenus le drapeau, le symbole et, si I’on peut ainsi
dire, le synonyme de la Réforme” (ibidem, p. 123). In afara acestor carti de cult, au
circulat, in secolele al XVI-lea — al XVII-lea, si alte manuscrise, cu continut
religios, moralizator sau juridic, traduse din limba slavona, care alterneaza in
pagind originalul si traducerea.

Este vorba de doud apocrife religioase, Legenda Sfintului Sisin (copie din anii
1590-1602 a unei traduceri facute in nordul Hunedoarei) (Chivu, 1993: 49) si
Legenda duminicii (copie din anii 1621-1633 a unei traduceri facute in Muntenia
sau 1n sudul Ardealului) (Teodorescu/ Ghetie, 1977: 18); de Omilia de Pasti (copie
din anii 1590-1602 a unei traduceri a omiliei atribuite Sfintului Ioan Hrisostomul,
facuta in nordul Hunedoarei)®'; de Paraclisul Precistei (rugiciune citre Fecioara,
copiatd In anul 1668, dupd o traducere moldoveneasca unilingvd din prima
jumatate a secolului) (Costinescu, 1974: 219-220, 228); de Floarea darurilor
(copie din anii 1592-1604 a traducerii cartii Fiore di virtu, facutd printr-un
intermediar slavon, probabil in zona Banat-Hunedoara) (Ghetie/ Mares, 1985: 383-
387); n sfirsit, de Pravila retorului Lucaci (copie moldoveneasca din anul 1581 a

20 pentru acestea, vezi Onu, 1972: 356 si Combiescu, 1969: 181.
21 Chivu, loc. cit. Inspirata din Evanghelia Iui Matei, omilia a fost alcatuita de patriarhul Toan
Caleca in secolul al XIV-lea.

110

BDD-A10 © 2009 Editura Universititii ,,Alexandru Ioan Cuza”
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.19 (2026-02-16 23:32:58 UTC)



unei compilatii de drept canonic) (ibidem, p. 280-285). Majoritatea acestor scrieri
prezintd discordante intre textul slavon si cel romanesc intercalat — fapt explicabil
fie prin combinarea mecanica de catre copisti a unor traduceri cu versiuni slavone
intrucitva diferite decit cele utilizate initial, fie prin interventia in manuscrise a
copistilor.

Exceptind Pravila, toate aceste scrieri erau compatibile cu utilizarea in biserica,
dar nu ca parte a liturghiei propriu-zise, ci in rugdciuni si in predici. Paraclisul era
o rugiciune publica, prin care se elogia Fecioara Maria si i se implora ajutorul in
slujbe anume consacrate acestui eveniment. Calitatea de predicd o avea nu numai
Omilia de Pasti, ci si fiecare dintre cele doud Legende apocrife. ,,Pentru preotii de
mir, observa Alexandru Mares, apocrifele religioase nu se deosebeau de scrierile
religioase canonice. Datorita unei pregatiri teologice modeste, preotii si diaconii nu
aveau de unde sa stie ca scrierile pe care le copiau cu atita silinta erau necanonice”
(Mares, 2006: 88). De aceea, unele se citeau in bisericd, in anumite zile, sub forma
predicilor (ibidem, p. 90). Acest lucru reiese clar din finalul Legendei duminicii, in
care se aruncau blesteme asupra preotilor care nu vor cinsti cum se cuvine aceasta
scriere §i ,,nu vor vrea sd o prociteasca inaintea saborului” (MAN. IEUD, p. 157).
Intr-un alt manuscris, se poruncea ca ,,aceastd carte sa o ceteasca sava preut, sava
diac intre oamenri si sd Invete” (ibidem, p. 158). Transferarea unor motive
religioase 1n credintele populare romanesti confirma raspindirea apocrifului prin
predici (Timotin, 2005: 286).

In conditiile nerecunoasterii de citre popor a limbii de cult, predica dobindise o
importantd exceptionald in Evul Mediu european: axatd pe morala crestina, ea
reprezenta singura modalitate ,,de a introduce Evanghelia in viata socialda” (Le
Goff, 1999: 303). Dar pentru a predica, era nevoie de o anumita culturd, care le
lipsea celor mai multi preoti romani. De aici si deosebirea dintre romani si
popoarele Bisericii apusene, sesizatd in 1545 de Iohann Honter, intr-o scrisoare
catre Sebastian Miinster, anume faptul cd primii ,,sint lipsiti de predicatori, ceea ce
este o mare nenorocire” (CSTR, I, p. 206). Ampla expunere despre virtuti si vicii,
impanata cu citate din Scripturi, Sfintii Parinti si filozofii antici, Floarea darurilor
oferea un material pretios pentru predici. Ca si apocrifele, ea era considerata o carte
sfintd — de unde si numele sau slavon, Svjato darovanie ‘Sfinta rasplata’.

Fatd de scrierile de reald utilitate in serviciul religios, Pravila retorului Lucaci
avea o situatie speciald. Ea cuprindea ,,canoanele [care] trebuiau invitate pe
dinafard de cel ce urma sa fie hirotonisit preot” (Ghetie/ Mares, 1994: 86). De
aceea manuscrisul este, in cea mai mare parte, in limba slavona si doar 134 pagini
contin texte slavo-romane intercalate. In mod evident, partea bilingvi era destinati
preotilor care nu stiau (bine) slavoneste, dar trebuiau neapédrat sd cunoasca
conceptia ortodoxa despre Treime (190" — 193"), precum si dreptul matrimonial
bizantin (215" — 246", 249" — 279"), pentru a se putea pronunta asupra validitatii
casatoriilor §i a sanctiona abaterile.

De obicei, secventele din textele bilingve alternative erau separate printr-o serie
de expediente grafice: puncte rosii mari, scrierea cu cerneluri de culoare diferita,

111

BDD-A10 © 2009 Editura Universititii ,,Alexandru Ioan Cuza”
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.19 (2026-02-16 23:32:58 UTC)



initiala rosie a secventelor roménesti. In Pravila lui Lucaci, acestea din urma sint
precedate si de cuvintul #ilc ‘traducere’. Intersectarea se facea dupa fraze,
propozitii, sintagme si — mult mai rar — dupa cuvinte. Stefan Ciobanu a observat ca
intersectarile corespund punctuatiei capricioase din traducerile romanesti unilingve
— de unde concluzia sa ca acestea din urma au aparut dupa traducerile bilingve, prin
eliminarea textului slavon (Ciobanu, 1941: 44-45 (Psaltirea), 47-48
(Tetraevanghelul), 53-54 (Apostolul)). Anterioritatea traducerilor bilingve a fost
presupusa si de catre alti filologi, plecind de la constatarea intruziunii de cuvinte
slavone in versiunile romanesti (Ghetie, 1974b: 256-257; Mares, 1982c: 223, 249;
idem, 1982b: 205; Onu, 1972: 368-370). Opinia lui Ciobanu a fost combatuta insa
de Al Rosetti si lon Ghetie, care au aratat cd punctuatia textelor roménesti
unilingve (dupd care s-a facut si segmentarea celor bilingve) a fost preluata de
traducatori din originalele slavone (Rosetti, 1968: 650; Ghetie, 1971a: 278; Ghetie/
Mares, 1985: 189). In cazul originalelor neslavone, operatia a fost ficuta de catre
revizorii ortodocsi. Explicarea slavonismelor din versiunile unilingve prin graba
scribilor, care, copiind secvente romanesti, continuau sa scrie §i cuvintele de la
inceputul secventelor slave, nu este verosimild, deoarece fragmentele intercalate
erau separate in mod clar prin puncte rosii mari sau prin alte expediente grafice®.
Dimpotriva, urmdrirea discontinud a corespondentelor intr-un text stradin compact
favoriza imixtiunile lexicale.

Se pare cd introducerea versetelor in Sfinta Scriptura a fost facuta pentru prima
dati de citre Robert Estienne, in editia din 1553 a Bibliei. In Evul Mediu
romanesc, inovatia a rimas necunoscuta: diviziunea textelor continua sa se faca in
pericope sau paragrafe compacte, care in multe manuscrise au aspectul unei
scriptio continua. Pe atunci, segmentarea traducerilor bilingve nu se putea realiza
dupéd criteriul sintactic, al ideilor exprimate complet, ci iIn mod mecanic, dupa
criteriul formal al punctuatiei versiunilor slavone. Ce finalitate puteau avea aceste
texte numite cu otveat (= cu raspuns) sau cu izvod (= cu traducere), care se constata
timp de un secol si jumatate, pina pe la 17007

Referindu-se la scrierile religioase liturgice, lorga era de parere cd versiunea
slavona, scrisd cu o culoare rosie, era folositd de preoti in bisericd, iar cea
romaneasca, scrisa cu negru, servea pentru lectura individuald (Iorga, 1937: 517).
Intercalarea crea insa, In ambele cazuri, dificultiti, care puteau fi rezolvate mult
mai simplu prin texte dispuse pe doud coloane. Acelasi lorga (1925: 195), urmat de
Al. Rosetti (Rosetti, 1968: 650), oferea si o alta interpretare: procedeul intercalarii
urmérea sa justifice ortodoxismul traducerii, indepartind banuiala de erezie.
Acceptatd si de alti comentatori (Dimitrescu, 1963: 12; Mares, 1982b: 205;
Mihaila, 1972b: 244; idem, 1972a: 315), explicatia se loveste de aceeasi obiectie:
conformitatea cu originalul putea fi demonstrata mult mai simplu prin dispunerea
pe doua coloane. Era un procedeu consacrat de protestanti, folosit si de ortodocsi in

2 Doar in Psaltirea slavo-romand tiparitd in anul 1577 fragmentele intercalate se succed
indistinct, fara a se recurge la semne de punctuatie.

112

BDD-A10 © 2009 Editura Universititii ,,Alexandru Ioan Cuza”
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.19 (2026-02-16 23:32:58 UTC)



secolul al XVIl-lea (Psaltirea slavo-roméana a lui Dosoftei, 1680; Evanghelia
greco-romana a fratilor Greceanu, 1693; unul din manuscrisele Florii darurilor).

Dupa Stefan Ciobanu (1941: 40-57; idem, 1989: 91, 197-198), aprobat de
numerosi filologi (Pasca, 1956: 83-84; idem, 1957: 49; Ghetie, 1974a: 175, 199;
idem, 1971a: 277; Ghetie/ Mares, 1985: 187, 344; idem, 1994: 75; Rizescu, 1971:
16; Onu, 1972: 368; Mares, 1982b: 205; Mihaila, 1972b: 244), versiunile slavo-
romane intercalate aveau un scop didactic: ele inlesneau invatarea limbii slavone
de cétre preotii romani si a limbii romane de citre preotii ucraineni din Maramures,
unde se presupune ci ar fi circulat. In opinia lui Ciobanu, vechile traduceri
religioase nu aveau indicatii tipiconale care sa dovedeasca utilizarea lor in serviciul
divin, iar intreruperile frecvente ficeau imposibild o lecturd curentd. Ele erau
menite pregatirii scolare a clerului, ca si Psaltirile didactice raspindite la slavii
rasariteni, numite ucebnaja, tiparite la Moscova In numeroase editii, intre anii
1629-1640. Aceeasi destinatic o aveau Psaltirile greco-slave, cu texte pe doud
coloane, dupa care rusii invatau limba greaca. In acelasi sens pledeazi, dupa St.
Pasca si lon Ghetie, prezenta in textele bilingve din secolul al XVIl-lea a
traducerilor duble, care ar fi fost exercitii scolare de echivalare dintr-o limba in alta
(Pasca, 1956: 84; Ghetie, 1974a: 200; idem, 1971a: 279-280; Ghetie/ Mares, 1985:
188-189)>. Exista si indicii precise ale utilizirii scolare a acestor texte. Astfel, intr-
o notd din anul 1716 pe Apostolul de la Bisericani, episcopul Sava spunea ca
aceasta carte ,,s-au adus aici la Episcopie la Roman, la scoald pentru treaba
invataturii” (Ciobanu, 1941: 50). Coresi spunea cd Psaltirea slavo-romana din
1577 se adresa atit preotilor cit si gramaticilor ,,sa le fie de intelegatura” (TEXTE,
p. 562).

Incercind si descifreze finalitatea textelor slavo-romane dispuse alternativ, Ion
Ghetie pleca de la premisa cd ea trebuie sa fie numitorul comun al speciilor
ilustrate: carti religioase canonice, dar si apocrife, carti didactice laice (Floarea
darurilor) si carti juridice (Pravila). El nu vedea alta legatura decit acceptind teoria
lui St. Ciobanu: indiferent de specie, ,,textele bilingve erau un fel de juxte folosite
in invatamintul bisericesc sau laic” (Ghetie, 1974a: 199; Ghetie/ Mares, 1985:
187). Am vazut insa ca si apocrifele sau cartea de morala crestind erau utilizabile in
biserica, sub forma predicilor, avind deci aceeasi functie religioasd, indiferent de
natura lor aparent deosebitd. Cartile canonice traduse in aceastd manierd nu sint
lipsite de indicatii tipiconale — cum pretindea S$t. Ciobanu —, iar 1n cazul
manuscriselor din care aceste indicatii lipsesc, cum sint Apostolul de la Bisericani
si cel de la Ghinddoani, ne putem intreba daca preotii romani nu recurgeau la liste
separate, dupa modelul prezentérii lor in unele manuscrise slavone, pe care le
anexau la sfirsitul textului®*. Este evident ca acele traduceri care contin asemenea
indicatii erau destinate serviciului religios, iar nu invatarii limbii slavone, pentru
care ar fi fost superflue.

2 Vezi si Onu, 1972: 366-368; Combiescu, 1968: 267-268.
24 Un astfel de manuscris, cu sigla P, este descris de Onu, 1972: 368.

113

BDD-A10 © 2009 Editura Universititii ,,Alexandru Ioan Cuza”
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.19 (2026-02-16 23:32:58 UTC)



Pare greu de crezut ca patronii luterani ai tipografiei din Brasov ar fi acceptat
tiparirea integrald a doud Psaltiri bilingve, cu texte alternative, doar pentru a
facilita invatarea de cétre preotii romani a limbii slavone. $i nu ne explicam de ce
astfel de texte au proliferat in secolul al XVIl-lea, cind si in tarile roméne
devenisera cunoscute lexicoanele si gramaticile acestei limbi*’. Nu stim daci acele
Psaltiri didactice, pomenite de Ciobanu, uzau efectiv de tehnica alternarii in pagina
a textelor slavone cu traducerile lor in limba rusd, pentru a putea vorbi de o relatie
oarecare, $i ne indoim cd dispunerea pe doua coloane, in greacd si in slavona, a
textului din unele carti s-ar fi facut cu un scop didactic, iar nu pentru demonstrarea
fidelitatii traducerii. De altfel, Ciobanu 1ii atribuia o finalitate didactica si
Tetraevanghelului de la Sibiu, cu texte dispuse similar*®, dar care s-a dovedit a fi o
traducere din limba germana. Nepotrivirile dintre versiunile slavona si romana,
constatate Tn mai toate scrierile, fie ele religioase, fie laice”’, ,,rastoarna explicatia
si ruineaza teoria” lui Ciobanu (Rosetti, 1968: 649). Indiferent de cauza acestor
nepotriviri, este evident ca traducerile bilingve nu erau compatibile cu utilizarea lor
in scoli, ca modele de translatie, oferind la tot pasul asimetrii formale (omisiuni,
adaosuri si echivalente inexacte). incercarea lui I. Ghetie de a minimaliza greutatea
acestui argument (Ghetie, 1974a: 199-200; Ghetie/ Mares, 1985: 187) nu reuseste
sd reabiliteze o teorie contrazisa in mod flagrant de fapte.

Cit priveste traducerea multipla, ea nu reprezenta apanajul versiunilor bilingve
si, In consecintd, nu putea fi privitd ca simplu exercitiu scolaresc, mai ales ca, de
multe ori, dubletele erau ,false sinonime” (Ghetie, 1971a: 280). Rare in
manuscrisele secolului al XVlI-lea, ele au fost explicate prin introducerea
redundanta in text a unor glose marginale, facutd de un copist nepriceput, care nu
si-a dat seama ca trebuie sd opereze o substitutie (Candrea, 1916: LXXXVI-
LXXXVII). In secolul urmitor, se constata insa integrarea masiva a echivalentelor
existente in versiuni mai vechi, cunoscute din tiparituri sau din copii, In vederea
realizarii celor doua compilatii de care am vorbit. In unele manuscrise, cum este
Apostolul Gaster (unilingv), se retin chiar si variantele fonetice notate cu cifre, de
exemplu simbata si simbdta, miinile si minile etc. (Combiescu, 1969: 175). Este
limpede ca acest cumul de forme nu avea nici o relevantd din perspectiva didactica,
dar era necesar pentru a-i conferi lucrarii finite un aspect literar, printr-o selectie a
variantelor. Nu negam faptul cé scrierile bilingve slavo-romane puteau avea, la
rigoare, si o anume utilitate didacticd, dar nu credem ca aceasta va fi reprezentat
justificarea aparitiei lor.

Mai aproape de adevar ni se pare ipoteza formulatd de P.P. Panaitescu.
Referindu-se la Apostolul Bratu, cu scriere intercalatd (iar nu ,,interlineara”, cum o
numeste el), istoricul era de parere ca ,,scopul acestor texte bilingve apare evident,
ele erau un ajutor pentru preotii care citeau in bisericd in slavoneste, desi nu
intelegeau aceasta limba, dar aveau in fatd o tdlmacire, care le slujea de indreptar si

5 Pentru aceste lexicoane si gramatici manuscrise, vezi Mihaila, 1972b: 307-324.
26 Ciobanu, 1941: 46 (datat gresit la 1580); idem 1989: 198.
27 Pentru Floarea darurilor, vezi Moraru, 1996: 48-54, 113.

114

BDD-A10 © 2009 Editura Universititii ,,Alexandru Ioan Cuza”
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.19 (2026-02-16 23:32:58 UTC)



pe care o impartaseau si auditoriului nestiutor de carte” (Panaitescu, 1965: 128).
Vorbind despre aceeasi scriere si despre alte versiuni ale sale (Lucrul apostolesc al
lui Coresi, Codicele Voronetean), care au toate indicatii tipiconale, Mariana
Costinescu sustinea, de asemenea, ca erau folosite in serviciul religios (Costinescu,
1981: 80-82). Nici alti filologi, care au acceptat explicatia data de St. Ciobanu, nu
au respins cu totul posibilitatea acestei intrebuintiri (Mihaila, 1972a: 315; Onu,
1972: 369; Ghetie, 1971a: 282; Ghetie/ Mares, 1985: 188). Ramine in picioare,
insd, obiectia lui Ciobanu, reluatd de Ion Ghetie, dupa care, admitind utilizarea
liturgica, ,,nu se explicd fragmentarea capricioasa a textului, care devenea de
neinteles pentru ascultatori prin desele intreruperi ale lecturii in limba romana”
(Ghetie, 1974a: 198; Ghetie/ Mares, 1985: 186). O lumina asupra desfasurarii
slujbei ortodoxe a romanilor din epoca medievald o aruncé cele citeva informatii
ale unor observatori straini.

Intr-o scrisoare din anul 1546 citre prietenul siau Iohann Hess, parohul sas din
orasul Bistrita, Adalbert Wurmloch, sesiza o particularitate a acestei slujbe: ,,Se
afla in Transilvania un popor pe care-i numim valahi; ei citesc Evanghelia si
Epistolele lui Pavel nu in limba lor, ci Intr-o limbd strdina, pe care o numesc
sirbeasca (ratzische sprach). Aceasta limba n-o inteleg cei neinvatati, decit daca le-
o traduce preotul lor (nisi sacerdote illorum interpretante)” (apud Panaitescu,
1965: 122). Dupa cum ne putem da seama, contradictia dintre limba straind a
cultului si limba vie a populatiei romdnesti era solutionata in Transilvania uzind
de metoda de compromis a liturghiei bilingve. Comentind informatia, P.P.
Panaitescu credea cd traducerea nu se putea face oral de catre preoti, ,,cici o
interpretare gresitd, dupa credinta Bisericii, i-ar fi aruncat in pacatul ereziei. Este
evident cd ei aveau la indemind carti scrise, In romaneste, manuscrise ale
Evangheliei, Apostolului si [...] foarte probabil ale Psaltirii” (ibidem). Acest
rationament il conduce la concluzia, acceptata si de lon Ghetie (Ghetie, 1974a: 91),
ca traducerile romanesti ale Scripturii au precedat Reforma, fiind initiate de
Biserica ortodoxa. In realitate, nu este citusi de putin ,,evident” ca preotii ar fi avut
la dispozitie traduceri scrise si nu ar fi procedat la o translatie liberd, facuta ad hoc.
Ceea ce-l ferea pe preot de erezie era citirea intocmai a textului slavon, care putea
fi urmata si de o parafraza; in acest fel, ideea crestind era respectata in litera si
inteleasd in spiritul ei.

Un indiciu al practicii ortodoxe ni-1 ofera un manuscris al Apostolului slavon, pe
care un preot din Moldova notase, In a doua jumatate a secolului al XVIlI-lea, cu un
condei de os, deasupra rindurilor sau marginal, traducerea roméneascd a unor
cuvinte sau pasaje mai dificile, tocmai pentru a se ajuta de ea in timpul slujbei
(Onu, 1972: 348, 388-390). In Occidentul catolic, glossa interlinearis era folosita
inca din secolul al XII-lea, de catre Anselm de Laon, ca forma a exegezei biblice
(Albers, 1935, II: 150), iar prin secolul al XIV-lea se apela la acest procedeu pentru

115

BDD-A10 © 2009 Editura Universititii ,,Alexandru Ioan Cuza”
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.19 (2026-02-16 23:32:58 UTC)



a asigura intelegerea Scripturii in limbile vii, de pilda in Polonia sau in Cehia
(Palade 1916: 20; Smr&kova, 1968: 588).

Asistind la o slujba celebrata la o biserica din lasi, pe timpul lui Vasile Lupu,
calatorul Paul de Alep observa ca preotul citea pericopa Evangheliei Tn roméaneste,
iar diaconul in greceste, alternativ, primul induntrul, al doilea in afara bisericii
(CSTR, 1V, p. 80). intr-o imprejurare similara, la Bucuresti, liturghia de Pasti s-a
citit in trei limbi: In greceste (de catre patriarhul Macarie), in romaneste (de catre
Mitropolitul Tarii Romanesti) si in araba (de catre Paul de Alep) (ibidem, p. 130).
Este greu de crezut ca Paul de Alep, care era un om informat, ar fi putut confunda
limba roménd cu slavona. in acel timp, 1n unele biserici din tarile roméne, la
liturghie participau doud coruri, dispuse in absida din dreapta si in cea din stinga a
bisericii, care cintau alternativ, fiecare stih, In greceste si in romaneste”’.
Este clar ca, la mijlocul secolului al XVII-lea, se uza de traduceri prealabile ale
pasajelor din Scriptura si ale cintérilor folosite in liturghie; dar acest lucru nu se
putea intimpla cu un secol in urma, inaintea Reformei, cind scrisul in limba romana
de-abia Incepuse sa fie exersat. O retrospectiva asupra formelor slujbei bilingve in
Orientul iudaic si crestin ne va ajuta sa intelegem mai bine aceasta evolutie.

In timpul captivitatii babilonice, evreii asimilaserd aramaica — una din limbile
oficiale din imperiul persan — astfel incit, din secolul al V-lea, ebraica devenise o
limba arhaica, a cultului si a documentelor juridice. Lectura publica a Scripturii nu
0 mai putea face accesibild auditoriului fara o traducere in aramaica a limbii sfinte.
A fost nevoie de un compromis liturgic, mentionat mai intli iIn Neemia 8, 1-9:
Ezdra citea legea lui Moise in fata Portii Apelor, iar levitii ,,traduceau si explicau
intelesul”. Dupa Carlo Buzzetti, ,,este sigur cd intr-un anumit moment practica
sinagogald se desfasura dupa acest model” (Buzzetti, 1973: 312). Rabinul citea
Torah-ul, intrerupindu-si lectura dupa fiecare verset, iar uneori dupa trei versete,
pentru a permite traducerea (targum), facutd de o altd persoana, numita targeman.
,Traducerea se facea pe loc, din memorie, fara ajutorul vreunui text” (ibidem, p.
313). Ea nu avea un caracter literal, ci era mai degraba o parafraza, ,,neavind drept
scop sa se substituie textului, ci doar sa ajute la intelegerea lui mai buna” (ibidem,
p. 314, nota 7). Cu timpul, aceste targumim-uri s-au constituit in culegeri scrise,
,,caracterizate prin libertatea cu care redau sensul”, dintre care unele au dobindit un
caracter cvasi-oficial (ibidem, p. 318, nota 17).

In conditiile decalajului creat intre limba cultului si limba vie, solutia targum-
ului reusea sa Tmpace exigentele teologice cu cele de ordin practic ale comunicarii.
Vom recurge din nou la comentariul lui Carlo Buzzetti, pentru a intelege mai bine
de ce ea a fost preluatd de Bisericile crestine in anumite perioade ale istoriei lor.

28 Tn secolul al XVI-lea au fost publicate in traducere interlineara Biblii intregi, cum este cea de la
Ferrara (1553), in care fiecare rind al originalului avea dedesubt corespondentul sdu tradus literal.
Scopul teologic declarat era acela de a dovedi fidelitatea absoluta a traducerii, cf. Schokel/ Zurro: 353
si urmatoarele.

% Aceasti practica este mentionati in repetate rinduri de citre cilatorul arab: ibidem, p. 63, 96,
111,127,129, 138, 140.

116

BDD-A10 © 2009 Editura Universititii ,,Alexandru Ioan Cuza”
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.19 (2026-02-16 23:32:58 UTC)



,»lextul, spune savantul italian, este o realitate fixa, invulnerabild, sfintd si
nesubstituibild; intelegerea se realizeaza printr-un surogat al textului, cu o
traducere care [...] se poate misca cu o mai mare libertate, fiind asiguratd impotriva
pericolului de a fi schimbata de text. [...] Experienta sinagogald a convins de faptul
ca traducerea era un element mai degrabd mobil”, care nu dadea impresia de
,infidelitate”, deoarece nu avea ,,0 autoritate substitutiva” (ibidem, p. 317, 339).

In perioada crestinismului apostolic, cind noua religie se extindea la diverse
popoare, Pavel I Cor. XIV cerea ca folosirea limbilor strdine in biserica sa fie
urmatd de o tdlmacire a intelesului pentru ascultitori, facuta de o altd persoana.
Aceasta practica a traducerii alternative (lectio discontinua) exista in secolul al I'V-
lea in biserica de la lerusalim, asa cum rezultd din relatarea cilugdritei spaniole
Aeteria, din Peregrinatio ad loca sancta (cca 388). Deoarece o parte a populatiei
cunostea doar limba siriaca, episcopul grec isi intrerupea lectura Evangheliei,
pentru ca fiecare fragment sa fie tradus de un preot in siriaca: ,,itaque ergo stat
semper presbyter, qui, episcopo graece dicente, siriste interpretatur, ut omnes
audiant, quae exponuntur. Lectiones etiam, quaecumque in ecclesia leguntur, quia
necesse est graece legi, semper stat, qui siriste interpretatur propter populum, ut
semper discant” (Grandgent, 1958: 241). Traducerea se facea pentru toate
componentele slujbei, inclusiv imnurile si oratiile. In aceeasi biserica, la inceputul
secolului al V-lea, Procopiu citea in limba greaca textul Scripturii, caruia tot el 1i
oferea o interpretare orald in siriacd (Bardy, 1948: 16). Si iIn Armenia lectura
Scripturii era urmata de o interpretare orald in limba tarii (ibidem, p. 33). ,,Ca peste
tot, spune Gustave Bardy, primele traduceri facute in Egipt au fost precedate de
explicatii orale pentru cei care nu puteau urmari pasajele citite in biserica in limba
sfintd” (ibidem, p. 43).

In Occidentul romanic, latina se impusese inca din epoca paginismului, astfel
incit, din secolul al IV-lea, crestinismul imbraca fara dificultati o haina latina.
Constituirea limbilor romanice, in secolul al VIII-lea, impunea o solutie pentru
reducerea decalajului intre limba cultului religios si limbile vernaculare. Pentru
popoarele neromanice, dificultitile transmiterii mesajului crestin erau practic
insurmontabile. Sinodul de la Frankfurt (794) pune in discutie dogma
trilingvismului: in canonul 52 se spune cd ,,ut nullus credat, quod nonnisi in tribus
linguis Deus orandus sit” (= nimeni nu trebuie sa creada ca trebuie sa ne rugdm lui
Dumnezeu numai in trei limbi) (Héfélé 1872, IV: 117). Oficial, Biserica romana nu
a admis solutia liturghiei bilingve, ci a propus doar citeva expediente. In canonul
17 al sinodului de la Tours, i se cerea fiecarui preot sd aiba o colectie de predici
latinesti, pe care sia le traducd apoi ,,in rusticam Romanam linguam aut
Theotiscam”; decizia este intaritd in sinoadele de la Reims (canonul 15) si Mainz
(canonul 15) din acelasi an, apoi intr-un alt sinod de la Mainz din anul 847 (ibidem,
V, p. 187, 182, 190, 328). Tot in sinodul de la Mainz, din anul 813 (canonul 45), se
admite ca Tatal nostru si Crezul sa fie invatate de poporeni in ambele limbi, ,,tam
latine quam barbaricae” (ibidem, V, p. 186). In sinodul de la Gran (Strigonium) din
anul 1114 (canonul al 2-lea) se cerea preotilor ca, in fiecare duminica, sa explice

117

BDD-A10 © 2009 Editura Universititii ,,Alexandru Ioan Cuza”
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.19 (2026-02-16 23:32:58 UTC)



(exponere) in marile biserici Evanghelia si Epistolele, iar in cele mai mici doar
Crezul si Tatal nostru (ibidem, VII, p. 128). Din timpul papei Alexandru al III-lea
(1159-1181) dateaza recomandarea ca sa nu se mai faca, in biserici, o lectura sine
glossa, fara lamuriri interpretative (Le Goff/ Schmitt 2002: 54). Toate aceste
dispozitii erau preluate in uzul liturgic national; de exemplu in anul 1320 episcopul
Nanker din Cracovia cerea ca lectura in latind a Evangheliei sa fie dublata de o
explicare a ei in polona: ,,Si quibuspian concessum fuerit evangelium vulgariter
exponere, studeant dilligenter” (Barbulescu, 1928: 53).

in liturghia catolica, spune Carlo Buzzetti, ,,s-a ajuns la situatia in care lectorul
oficial, cel care celebreaza, sa citeasca textul latin cu voce joasa, in timp ce un al
doilea lector sa proclame pentru toti o traducere in limba vulgara. Aceasta situatie
a fost intr-un fel anticipata de obignuinta, neoficializata, dar foarte raspindita, de a
exprima din nou in limbaj curent fragmentul de Evanghelie, inainte de a incepe
predica” (Buzzetti, 1973: 159).

Desi uzul parafrastic al Scripturii nu era acceptat oficial de catre Biserica
catolicd, totusi papalitatea l-a recomandat fratilor Metodiu si Chiril, apostolii
slavilor, care solicitasera cu obstinatie substituirea liturghiei latine printr-una
slavona. In Viata Iui Metodiu este citatd aprobarea liturghiei bilingve, datd de papa
Adrian al II-lea in anii 867-868 in aceastd formulare: ,,Trebuie insa de urmat acest
obicei: ca in timpul misei sd se spuna Epistola si Evanghelia mai intii in latina,
apoi In slavond”. Pentru a intelege poporul, Metodiu, numit episcop de Sirmium,
trebuia ,,sa explice Scriptura in limba lui, urmind intreaga ordine ecleziastica,
inclusiv a sfintei mise” (apud Dvornik, 1933: 387). Dupa ce in anul 872 1i refuzase
lui Metodiu ,,cintarea misei in mod barbar”, adicé in slavoneste, papa loan al VIII-
lea 1i acceptd solicitarea, Intr-o scrisoare din iunie 879, cu mentiunea ca este de
dorit ca slavona si se foloseasca in predici. Intr-o altd scrisoare, din iunie 880, citre
ducele Sviatopolk, acelasi papd se exprima cu mai multd precizie: ,,Jubeamus
tamen, ut in omnibus ecclesiis terrae vestrae propter maiorem honorificentiam
evangelium latine legatur et postmodum Sclavinica lingua translatum in auris
populi, latina verba non intelligentis, adnuncietur, sicut in quibusdam ecclesiis fieri
videtur [s.n.]” (= Ordonam totusi ca in toate bisericile ducatului tdu Evanghelia sa
fie cititd in latind, in semn de respect, apoi tradusa in limba slavona, pentru aceia
care nu inteleg latina, asa cum se intimpla in unele biserici) (CHRIST. II, p. 134;
Bérbulescu, 1928: 52). De aici se observa ca ,hibridismul liturgic” — cum 1l
numeste Korolevskij (Korolevskij, 1955: 68) — nu era necunoscut Europei catolice,
desi nu fusese consacrat de sinoduri*’. Dupa moartea lui Metodiu, in anul 885, papa

30 Desi proclama maxima congruitas a limbii latine cu misa, Conciliul de la Trident (1546, 1562)
este cel dintli care acceptd ca lecturile din Scripturd si intreaga ceremonie sa fie urmate adeseori
(frequenter) de explicatii in limba tarii, facute oral, fie de catre preot, fie de cétre o altd persoana
(Chédozeau 1990: 19-20). Canonul al 7-lea 1i obliga pe episcopi ca, dupa lectura in latineste a misei,
,,in vulgarem linguam fideliter verti aque a parochis omnibus populo tradi curabunt” (Schmidt, 1950:
158). in secolul al XVIII-lea, o serie de alte sinoduri vor consacra aceastd forma de liturghie intr-o
serie de Biserici catolice din Asia (Korolevskij, 1955: 37-40, 149-150).

118

BDD-A10 © 2009 Editura Universititii ,,Alexandru Ioan Cuza”
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.19 (2026-02-16 23:32:58 UTC)



Stefan al VI-lea mentinea dispozitia ca, in timpul slujbei, citirea cartilor sfinte s se
facd in latind, si doar explicarea lor in limba slavona (Sesan, 1939: 39). Ulterior,
liturghia slavona a fost pe rind acceptata si interzisd de papalitate, pina cind, in anul
1631, ea va fi aprobatd definitiv de catre papa Urban al VIlI-lea (Korolevskij,
1955: 127-130).

Dupa acest excurs, putem presupune, cu destul temei, cd pina la nationalizarea
serviciului divin (pe la 1680 in Moldova’' si pe la 1713 in Tara Roméneascd®),
Biserica ortodoxd romana s-a aflat in faza ,.hibridismului liturgic”, recurgind la
solutia de compromis a liturghiei bilingve pentru a satisface nevoile spirituale ale
unei populatii care nu intelegea limba consacratd a cultului. Ca si Tn Occidentul
catolic, aceasta solutie nu se generalizase, datorita inculturii preotilor, care nu erau
capabili sa Inteleaga (si deci sa traduca) textele sfinte, multumindu-se sa le recite in
mod mecanic. Datorita traducerilor initiate de Reforma si revizuite dupa versiuni
slavone, slujitorii Bisericii au putut renunta la practica tilcuirii libere, facute oral, a
Scripturii, recurgind la procedeul textelor slavo-romane intercalate, care permitea
lectura alternativa a versiunii canonice si a echivalentului siu romanesc. in mod
ideal, aceasta lecturd era facutd de doi slujitori ai bisericii (preot si diacon), la
rigoare chiar de unul singur, uzind de schimbari de ton care sd marcheze trecerea
de la o limba la alta. Segmentarea textelor era adesea arbitrara, fiind realizata dupa
criteriul punctuatiei slavonesti — singurul considerat operant in epoca medievala.
Nepotrivirile dintre secventele slavone si corespondentele lor nu reprezentau un
impediment, cit timp nu exista obligativitatea transmiterii riguros exacte a
intelesului: din perspectiva ortodoxiei roménesti, traducerea nu avea, asemenea
originalului, un caracter canonic. Asa se explicé circulatia a numeroase variante de
traducere ale acelorasi texte, datorate fie revizorilor, fie copistilor.

Originea liturghiei bilingve roméanesti nu poate fi pusd pe seama unui model
ortodox grec, de vreme ce, la 1698, in plind perioada de nationalizare a cultului in
tarile romane, Dositei, patriarhul Ierusalimului, gisea cu cale sd-i porunceasca
noului mitropolit al Ardealului, Atanasie Anghel, ca ,,slujba bisericii [...] s se
ceteasca pe limba slavoneasca sau elineasca, iar nu romaneascd sau intr-alt chip”,
permitind ca doar predica sa fie tinuta In romaneste (apud Bianu 1904: 22). Era dat
uitdrii principiul liturgic al Orientului, formulat de marele canonist bizantin,
Theodor Balsamon, patriarh al Antiohiei (1185-1195), dupa care toti ortodocsii
care nu sint greci au dreptul de a uza 1n liturghie de propria lor limba (Korolevskij,
1955: 31). Acest principiu, invocat si de mitropolitul Dosoftei al Moldovei, in
prefata traducerii Liturghiei, nu facea decit sd consfinteasca dreptul cistigat de

31 Momentul este marcat de traducerea integrald in romaneste a celor mai importante cirti de
slujba, de catre mitropolitul Dosoftei: Dumnezeiasca liturghie, in 1679 si 1683, Molitvenicul de-
ntales, in 1681, Octoihul, in 1683 — toate tiparite.

32 In acest an sint tiparite la Tirgoviste traducerile integrale ale Liturghiei si Molitvenicului,
reprezentind ,,Intlia rupturd a traditiei slave” in acest principat (Bianu, 1904: 22). Momentul a fost
precedat de tiparirea versiunilor Evangheliei, in 1682, si Apostolului, in 1683, pentru a fi citite ca
atare in biserica.

119

BDD-A10 © 2009 Editura Universititii ,,Alexandru Ioan Cuza”
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.19 (2026-02-16 23:32:58 UTC)



multi vreme de o serie de popoare din Orient de a-si avea Biserici nationale. in
secolul al XVI-lea, cind se marise distanta dintre limba antica a Scripturii §i cea
populard, absenta comunicarii directe a fost compensata, in Grecia, prin predici si
prin explicatii ale textelor religioase in limba simpla (apla), devenita un ,,organ
semioficial al Bisericii” (Dimaras, 1968: 78-79). Dar aceste expediente n-au
condus la un bilingvism liturgic datorita opozitiei ferme a partizanilor purismului
lingvistic. In Oratio de Statu Ecclesiarum hoc tempore in Graecia (1569),
protestantul David Chytraeus constata cd poporul de rind nu numai ca nu intelegea
greaca neotestamentard, dar nici macar cartea de rugaciuni (Orologion), compusa si
ea In greaca veche (Benga, 2003: 272-273). Starea de inculturd a preotilor greci,
necunoscatori ai limbii vechi si incapabili s& predice era relevata si de Gerlach in
1573 (ibidem, p. 332). Chiar dacd au existat manifestdri izolate de bilingvism
liturgic grec, ele nu s-au putut constitui Intr-un model capabil sa influenteze
formele cultului din Transilvania si din tarile romane.

Bilingvismul liturgic din zona roméneascéa a slavonei s-a instaurat, probabil, cel
putin cu un secol Tnainte de prima sa atestare (1546) si a putut avea drept model
liturghia latino-slava din regiunile sud-slave catolice. Lupta pentru o liturghie slava
s-a desfasurat si aici, In Croatia si Dalmatia, unde slava a fost interzisa prin citeva
sinoduri si dispozitii papale, pind cind, in 1248, papa Innocentiu al IV-lea a
acceptat folosirea ei in cult. in mod cert solutia liturghiei bilingve, propusi de
papalitate incd din secolul al IX-lea apostolilor slavi, a fost cunoscuta si pusa in
practicd. Vicariatul catolic al Bosniei, infiintat in anul 1340, includea si parti din
vestul Transilvaniei (Banatul Timisoarei si Tara Hategului) (Papacostea, 1988: 209
sinota 12). Prin aceastd poartd va fi patruns modelul liturgic la romanii catolici din
aceastd zona, de la care putea fi preluat si adaptat de ortodocsi.

Bibliografie si abrevieri

Albers, R.P. Pietro, 1935, Manuale di storia ecclesiastica’, I-11, Torino — Roma

Bardy, Gustave, 1948, La question des langues dans | ’Eglise ancienne, 1, Paris

Barbulescu, Ilie, 1928, Curentele literare la romdni in perioada slavonismului cultural,
Bucuresti

Benga, Pr. Daniel, 2003, Marii reformatori luterani si Biserica ortodoxd. Contributii la
tipologia relatiilor luterano-ortodoxe din secolul al XVI-lea, Bucuresti

Bergier, Abbé, 1854, Dictionnaire de théologie, édition augmentée, IV, Paris

Bianu, loan, 1904, Despre introducerea limbii romdnesti in biserica romdnilor, Bucuresti

Bovet, Félix, 1872, Histoire du Psautier des Eglises réformées, Paris

Buzzetti, Carlo, 1973, La parola tradotta. Aspetti linguistici, ermeneutici e teologici della
traduzione della Sacra Scrittura, Brescia

Candrea, 1.-A., 1916, Introducere la Psaltirea Scheiand comparatd cu celelalte Psaltiri din
sec. XVI si XVII, Bucuresti

Chédozeau, Bernard, 1990, La Bible et la liturgie en francais. L’Eglise tridentine et les
traductions bibliques et liturgiques (1600-1789), Paris

Chivu, Gheorghe, 1993, Studiu filologic la Codex Sturdzanus, Bucuresti

120

BDD-A10 © 2009 Editura Universititii ,,Alexandru Ioan Cuza”
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.19 (2026-02-16 23:32:58 UTC)



CHRIST. = 2000 ans de christianisme, Paris, I-111, 1975, IV-VI, 1976

Ciobanu, Stefan, 1941, Inceputurile scrisului in limba romdnd, Bucuresti

Ciobanu, Stefan, 1989, Istoria literaturii romdne vechi’, Bucuresti

CL = Cercetari de lingvistica, Cluj

Combiescu, Mariana, 1968, ,,Psaltirea de la Mehadia”, in LR, anul XVII, nr. 3

Combiescu, Mariana, 1969, ,,Apostolul din colectia Gaster”, in SLLF, I

Costinescu, Mariana, 1974, ,,Versiuni din secolul al XVII-lea ale Acatistului si Paraclisului
Precistei”, in SLLF, II1

Costinescu, Mariana, 1980, ,,Biblia lui Luther, unul din izvoarele Apostolului coresian”, in
LR, anul XXIX, nr. 2

Costinescu, Mariana, 1981, Introducere la Codicele Voronetean, Bucuresti

Costinescu, Mariana, 1982, ,,Versiunile din secolul al XVI-lea ale Apostolului. Probleme de
filiatie si localizare”, In CVT

CSTR = Calatori straini in tarile romadne, Bucuresti, I, 1968, 111, 1971, V, 1973, VI, 1976,
VII, 1980

CVT = Cele mai vechi texte romanesti. Contributii filologice si lingvistice (coordonator Ion
Ghetie), Bucuresti, 1982

Demény, L., 1971, ,,Evangheliarul slavo-romdn de la Sibiu — prima tipariturd romana
cunoscuta pind azi”, in volumul Evangheliarul slavo-romdn de la Sibiu (1551-1553),
Bucuresti

Dimaras, C.Th., 1968, Istoria literaturii neogrecesti, Bucuresti

Dimitrescu, Florica, 1963, Introducere la Tetraevanghelul tiparit de Coresi, Brasov, 1561,
comparat cu Evangheliarul lui Radu de la Manicesti, 1574, Bucuresti

Dvornik, Fr., 1933, Les légendes de Constantin et Méthode vues de Byzance, Praga

Ghetie, Ion, 1971a, ,,Citeva observatii filologice asupra Codicelui Voronetean”, in SCL,
anul XXII, nr. 3

Ghetie, lon, 1971b, ,,Un Apostol roménesc tiparit la Sibiu de Filip Moldoveanul ?”, in SCL,
anul XXII, nr. 5

Ghetie, Ion, 1974a, Inceputurile scrisului in limba romdnd. Contribuitii filologice si
lingvistice, Bucuresti

Ghetie, lon, 1974b, ,,Psaltirea Hurmuzaki — copie sau original ?”, in SLLF, III

Ghetie, Ion, 1982a, ,,Contributii la localizarea psaltirilor romanesti din secolul al XVI-lea”,
inCVT

Ghetie, lon, 1982b, ,,Banatul si textele rotacizante”, in LR, anul XXXI, 1982, nr. 3

Ghetie, lon, Mares, Alexandru, 1985, Originile scrisului in limba romdnd, Bucuresti

Ghetie, lon, Mares, Alexandru, 1994, Diaconul Coresi si izbinda scrisului in limba romanad,
Bucuresti

Grandgent, C.N., 1958, Introducere in latina vulgara, Cluj

Héfélé, Charles-Joseph, 1872, Histoire des conciles d’apres les documents originaux, Paris

Huttmann, Arnold, Binder, Pavel, 1968, ,,Contributii la biografia Iui Filip Moldoveanul,
primul tipograf roman”, in LL, tomul XVI

lorga, N., 1925, Istoria literaturii romdne’, Bucuresti

lorga, N., 1937, Histoire des Roumains et de la romanité orientale. IV. Les chevaliers,
Bucuresti

121

BDD-A10 © 2009 Editura Universititii ,,Alexandru Ioan Cuza”
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.19 (2026-02-16 23:32:58 UTC)



Ivascu, George, 1969, Istoria literaturii romane, 1, Bucuresti

Korolevskij, Cyrille, 1955, Liturgie en langue vivante. Orient et Occident, Paris

Le Goff, Jacques, 1999, Omul medieval, lasi

Le Goff, Jacques, Schmitt, Jean-Claude, 2002, Dictionar tematic al Evului Mediu
occidental, lasi

LL = Limba si literaturd, Bucuresti

LR = Limba romand, Bucuresti

MAN. IEUD = Manuscrisul de la leud, ed. Mirela Teodorescu si Ion Ghetie, Bucuresti,
1977

Mares, Alexandru, 1967, ,,Precizari in legatura cu traducerea Tetraevanghelului lui Coresi”,
in SCL, anul XVIII, nr. 6, p. 651-667

Mares, Alexandru, 1972, ,,0 noua psaltire slavo-romand manuscrisd din secolul al XVI-
lea”, in SLLF, II

Mares, Alexandru, 1982a, ,,Datarea Codicelui Voronetean”, in LR, anul XXXI, nr. 1

Mares, Alexandru, 1982b, ,,Originalele primelor traduceri ale Tetraevanghelului si
Psaltirii”, in CVT

Mares, Alexandru, 1982c, ,,Filatia psaltirilor romanesti din secolul al XVI-lea, in CVT

Mares, Alexandru, 1984, , Datarea Psaltirilor Scheiana si Voronefeand”, in LR, anul
XXXIII, nr. 3

Mares, Alexandru, 2006, Carti populare din secolele al XVI-lea — al XVIII-lea. Contributii
filologice, Bucuresti

Mihaila, G., 1972a, ,,Observatii asupra manuscrisului slavo-roman al popii Bratul (1559-
1560)”, in SLLF, I

Mihaila, G., 1972b, Contributii la istoria culturii si literaturii romdne vechi, Bucuresti

Moga, 1., 1946, ,,Cine a fost Philippus Pictor ?”, in Anuarul Institutului de Istorie Nationala
(Clyj), anul XI (extras)

Moraru, Alexandra, 1996, Studiu filologic la Floarea darurilor, Bucuresti

Olteanu, Pandele, 1962, ,,Contributii la studiul elementelor slave din cele mai vechi
traduceri roménesti. II. Verbe, adjective, adverbe, prepozitii, particule”, in LL, tomul VI

Onu, Liviu, 1972, ,,Glose romanesti din secolul al XVII-lea gravate cu condei de os pe un
manuscris slavon. Contributii la stabilirea traditiei manuscrise a doud traduceri ale
Apostolului in romaneste”, in SLLF, II

Palade, T., 1916, ,,Cind s-a scris intii romaneste ?”, in Arhiva (lasi), anul XXVI

Panaitescu, P.P., 1965, Inceputurile si biruinta scrisului in limba romdnd, Bucuresti

Papacostea, Serban, 1988, Geneza statului in Evul Mediu romdnesc, Cluj-Napoca

Pasca, St., 1956, ,,Contributii la istoria inceputului scrisului romanesc”, in CL, anul I, nr. 1-4

Pagca, St., 1957, ,Probleme in legatura cu inceputul scrisului roménesc. Versiunile
romanesti din secolul al XVI-lea ale Apostolului”, in CL, anul 11

Pétravel, Emmanuel, 1864, La Bible en France, Paris

Petrovici, Emil, 1971, ,,Observatii asupra grafiei si limbii textului romanesc al
Evangheliarului slavo-roman de la Sibiv”, In volumul Evangheliarului slavo-romdn de
la Sibiu (1551-1553), Bucuresti

Rizescu, 1., 1971, Introducere la Pravila ritorului Lucaci, Bucuresti

122

BDD-A10 © 2009 Editura Universititii ,,Alexandru Ioan Cuza”
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.19 (2026-02-16 23:32:58 UTC)



A

Roques, Mario, 1913, ,,L’original de la Palia d’Orastie”, in Mélanges offerts @ M. Emile
Picot par ses amis et ses éleves, 11, Paris

Rosetti, A., 1926, Recherches sur la phonétique du roumain au XVI° siécle, Paris

Rosetti, A., 1947, Mélanges de linguistique et de philologie, Copenhaga — Bucuresti

Rosetti, Al., 1968, Istoria limbii romdne de la origini pina in secolul al XVII-lea, Bucuresti

Schmidt, Herman A., 1950, Liturgie et langue vulgaire. Le probleme de la langue
liturgique chez les premiers Réformateurs et au Concile de Trente, Roma

Schokel, L. Alonso, Zurro, E., 1977, La traduccion biblica: lingiiistica y estilistica, Madrid

SCL = Studii si cercetari lingvistice, Bucuresti

SLLF = Studii de limba literara si filologie, Bucuresti, I, 1969, 11, 1972, 111, 1974

Smrckova, J., 1968, Note sur la datation des premiers textes roumains, in Actes du premier
Congres international des études balkaniques et sud-est européennes, V1, Sofia

Sesan, Milan P., 1939, Originea si timpul primelor traduceri romanesti ale Sf. Scripturi,
Cernauti

Teodorescu, Mirela, Ghetie, lon, 1977, Studiu filologic la MAN. IEUD

TEOLOGIA = Teologia dogmatica si simbolica, 1, Bucuresti, 1958

TEXTE = Texte romdnesti din secolul al XVI-lea (coordonator lon Ghetie), Bucuresti, 1982

Timotin, Emanuela, 2005, Studiu monografic la Legenda duminicii, Bucuresti

VARLAAM = Varlaam, Opere, ed. Mirela Teodorescu, Bucuresti, 1984

123

BDD-A10 © 2009 Editura Universititii ,,Alexandru Ioan Cuza”
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.19 (2026-02-16 23:32:58 UTC)


http://www.tcpdf.org

