
 303 

LE HÉROS, AU CENTRE DU SYSTÈME MYTHOLOGIQUE 
GIDIEN  

 
Diana-Adriana LEFTER * 

 
Abstract: Our paper deals with the role and function of mythical hero, as an archetype, 

in André Gide’s work. The first part of our paper presents the importance of this figure all over 
Gide’s creation and we show that Gide build up a hero-centered mythology, preferring the 
mythical hero to the mythical situation. We also stress that there are two mythical heroes 
recurrent in Gide’s creation, Narcissus and Theseus, embodying the myth of the creator. The 
second part of our paper presents the functions and the characteristics of the mythical hero: we 
consider that three of them are important: double ascendance, the ambiguous position, half-
human, half god and the twin relation. 

Keywords: the mythical hero, the hero-centered mythology, the myth of the creator. 
 
 
Avec l’apparition de la conscience historique, on assiste aussi à une lente 

montée de l’individualisation de l’homme. Le héros-protagoniste romanesque rêve de ce 
que devrait être la réalité. Il veut rendre possible et humaniser l’ordre mythologique du 
merveilleux : c’est une quête héroïque toujours remise en question par le processus 
historique. 

Le héros mythique, qui selon Girard correspond à la victime émissaire, fournit 
la solution à la problématique initiale de la présence communale (Girard, R., 1972 : 133, 
297; Girard, R., 1978 : 57). Le héros littéraire, devant la désintégration de son monde, 
offre une alternative débouchant à son tour sur le mythe : il se transforme en prophète 
d’un ordre nouveau. 

 
André Gide et le héros mythique 

 
Dans ce travail, nous nous proposons de porter une vue panoramique sur le 

fonctionnement du héros mythique dans l’œuvre d’André Gide et de voir aussi quelle 
est la place que Gide accorde à cette figure dans de sa création. Nous soulignons que, 
parfois, l’apparition d’un nom propre rattaché à une histoire mythique peut être 
purement décorative, comme c’est le cas, par exemple, de l’occurrence du nom propre 
Ondine dans Les Cahiers d’André Walter (Gide, A., 1933 e)1. Il faut donc, pour rendre 
compte de l’utilisation – complète ou fragmentaire – du mythe dans le texte de Gide, 
élaborer un scénario mythique essentiel, un syntagme ou unité minimal(e), assurant 
l’identification de la présence du mythe et dont la modification en contexte permettra 
d’apprécier la transformation du mythe, soit par la contamination avec un autre mythe, 
soit par la disparition ou l’inflation d’un des éléments constitutifs. L’accent est ainsi mis 
sur la dynamique de transformation du mythe, ce qui est un processus similaire à celui 
qui régit la formation du mythe ethno-religieux. Cela nous permet de voir tout d’abord 
que Gide applique des transformations essentielles aux mythes classiques grecs et 
ensuite d’observer quel est le but dans lequel Gide opère cette transformation : Le 

                                                 
* Université de Pitesti, diana_lefter@hotmail.com  
1 Comme celui de la légende, amoureux de l’Ondine, qui, la pourchassant quelque soir, a cru voir 
son image changeante qui flotte au-dessus des étangs ; séduit par le prestige mobile, il s’élance et 
pleure que le fantôme s’effrite en ses doigts désillusionnés.  

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.172 (2026-01-29 23:22:25 UTC)
BDD-A6067 © 2013 Universitatea din Pitești



 304 

mythe transformé lui sert comme argument et comme éléments de comparaison pour 
construire des personnages qui veulent définir leur moi.  

Pourquoi Gide construit-il une mythologie explicite et implicite héroï-
centrique? Pourquoi son attention se dirige-t-elle vers le héros, et non pas vers la 
situation ?  

C’est justement parce que le héros lui apparaît comme une figure 
emblématique, un être exceptionnel qui, par sa double appartenance, sa double 
ascendance et sa double vie peut l’aider à découvrir son double. Et ce double, dans le 
cas de Gide, est un double caché, un moi qui attend à être mis à lumière et que l’auteur 
découvre et construit à travers ses personnages ; des personnages, à leur tour, placés 
sous le signe du double et partageant une existence et une destinée plus ou moins 
héroïque. 

La mythologie apparaît dans l’œuvre de Gide éparse, fragmentaire, mais aussi 
comme un élément totalisant. Eparse, parce qu’elle peut être retrouvée sous la forme 
d’images, thèmes, symboles, bref mythèmes, tout le long de l’œuvre. Pourtant, elle n’est 
pas utilisée dans le but de reconstruire une variante moderne des histoires mythiques 
antiques, mais pour être réinterprétée et valorisée dans ce qu’elle conserve au niveau 
symbolique. Fragmentaire, parce que jamais Gide ne construit une œuvre qui soit la re-
prise complète d’une histoire mythique, à la manière, par exemple, d’un Racine. 
Fragmentaire encore parce que le seul écrit théorique que Gide consacre au sujet 
mythologique , Les Considérations sur la mythologie grecque, se présente sous la forme 
fragmentaire. Cette forme n’est pas le résultat d’un travail scriptural inachevé, mais 
d’un choix conscient, qui réitère la manière fragmentaire dans laquelle la matière 
mythologique peuple la création gidienne. 

Totalisante, parce que la mythologie et la mentalité qui en découle représentent 
le fil conducteur suivant lequel Gide construit, en progression, une œuvre et une identité 
auctoriale. Il n’y a presque d’œuvre gidienne qui ne contienne une image, un thème ou 
un symbole mythiques. De plus, les héros gidiens, reflets des héros mythiques, ont 
comme trait commun leur désir de liberté et de libération, un désir qui habite aussi leur 
créateur. 

André Goulet souligne l’importance des héros gidiens et leur parenté avec les 
héros mythiques, en insistant surtout sur le modèle exemplaire mais aussi novateur 
qu’ils sont capables d’imposer : 

 
Ces héros correspondent par leur fonction aux héros mythiques, prométhéens qui 

grandissent à l’écart des sociétés et qui viennent les féconder en renversant les dogmes, 
en refusant les tabous. (Goulet, A., 1985: 227)  

 
Pour Gide, le destin héroïque se trouve dans une relation directe avec le 

comportement humain. A 21 ans, il a formulé sa théorie concernant le devoir 
héroïque : « Le héros ne doit même pas songer à son salut. Il est volontairement et 
fatalement dévoué, jusqu’à la damnation, pour les autres, pour manifester » (Gide, A., 
1933 a : 18). 
 Helen Watson-Williams, à son tour, voit dans le héros un concept qui a 
traversé et qui a définit toute la création gidienne : « The hero as a representation, as a 
manifestation, as allegory or symbol ; this is the idea thait is to run through the work of 
a life-time, from Narcissus to Icarus in Thésée. » (Watson-Williams, H., 1967 : 13)
  

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.172 (2026-01-29 23:22:25 UTC)
BDD-A6067 © 2013 Universitatea din Pitești



 305 

Il est clair que l’image du héros est l’une des plus chères pour Gide. Pour lui, le 
héros n’est pas seulement compris comme un être mi-humain, mi-divin, mais le héros a 
une fonction exemplaire, se détachant en cela du reste de l’humanité et même des dieux. 
La théorie gidienne sur la mission créatrice du héros est exposée dans les mots de 
Dédale: 

 
Icare était, dès avant de naître et reste après sa mort, l’image de l’inquiétude 

humaine, de la recherche, de l’essor de la poésie, que durant sa courte vie il incarne. Il a 
joué son jeu, comme il devait ; mais il ne s’arrête pas à lui-même. Ainsi advient-il des 
héros. Leur geste dure et, repris par la poésie, par les arts, devient un continu symbole. 
(Gide, A., 1974 : 1436)  

 
Gide construit une mythologie personnelle, souvent s’écartant et interprétant 

d’une manière assez libre le mythe antique. C’est que l’écrivain ne se propose pas de 
trouver de nouveaux récits pour une matière mythique connue ; il se propose à travers le 
mythe et surtout à travers le héros mythique, de construire – dans ses écrits fictionnels 
et non-fictionnels – une saga du moi qui se découvre. Ainsi, il construit des personnages 
qui, portant les signes des héros mythiques, tendent à se découvrir. Quant à l’écrivain, il 
se construit, à travers ses personnages, comme identité auctoriale, comme personnalité 
et comme personnage. Il utilise comme matière les bourgeons (Delay, J., 1957: 650) 
que ses personnages lui offrent.  

Toute histoire mythique est construite autour d’une figure centrale, qui 
renferme dans la plupart des cas le noyau symbolique dont le mythe est imprégné. Que 
cette figure porte le nom de héros (Caillois, R., 2000; Eliade, M., 1991) tout 
simplement, de victime émissaire (Girard, R. 1978) ou enfant divin / jeune fille divine 
(Jung, C.-G., Kerenyi, Ch., 1968), elle est porteuse de tout un message ; la simple 
réitération de son nom rappelle dans la mémoire du récepteur toute l’histoire mythique à 
laquelle elle se rattache.  
 Il y a, certes, des thèmes mythiques qui sont incarnés par plusieurs héros ou 
des héros qui actualisent plusieurs thèmes mythiques (Caillois, R., 2000: 18), mais cela 
n’hôte rien de l’importance du héros mythique dans la construction de l’histoire 
mythique, d’autant plus que, dans les deux cas, c’est le héros qui est le sujet de l’action 
et, de la perspective du consommateur du mythe, le héros incarne une projection de 
l’individu, une image idéale de compensation. 
 Nous allons adopter la terminologie héros mythique, syntagme que nous 
considérons comme englobant et qui désigne tout type de figures centrales des histoires 
mythiques.  

Dans le héros mythique, Gide voit la quintessence de l’être qui jouit 
pleinement de sa liberté et qui se construit grâce à soi-même, dans un devenir qui exclut 
presque toujours le lien familial et social. De plus, le héros est exemplaire pour Gide 
parce qu’il devient le représentant d’une société et son bouc émissaire également. Le 
héros est l’individu par le progrès duquel toute une société peut avancer : « Le héros ne 
doit même pas songer à son salut. Il s’est volontairement et fatalement dévoué, jusqu’à 
la damnation, pour les autres ; pour manifester. » (Gide, A., 1939 b : 472) 

Dans son livre consacré à André Gide, Jean Delay ne tarde pas de souligner 
cette importance majeure que tient le mythe et surtout le héros mythique dans la 
construction du moi gidien et de l’écriture de Gide en général : 

 
On comprend bien pourquoi Gide applique une objectivation extrêmement consciente 

de ses talents contradictoires en une suite d’épures psychologiques, a fait si grand usage 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.172 (2026-01-29 23:22:25 UTC)
BDD-A6067 © 2013 Universitatea din Pitești



 306 

des mythes classiques, de Narcisse à Protée, de Prométhée à Philoctète, de Candaule à 
Proserpine, d’Œdipe à Thésée. Il a vu de quel secours sont les situations symboliques, 
cristallisées dans la fable, pour l’analyse psychologique. (Delay, J., 1956 : 669)    

 
Quant à la mythologie, elle est pour Gide l’espace le plus propice à la 

libération et à la quête du moi auctorial, parce que, en tant que produit du monde 
hellénique, elle est construite sur l’idée de libération et de liberté personnelle ; de plus, 
la mythologie, en tant que système religieux, représente un contrepoids à l’étroitesse du 
dogme chrétien. Devant le drame d’un péché dont il est conscient – son penchant 
homosexuel – Gide écrit en 1916, dans une étape de sa vie partagée entre le désir d’être 
et la nécessité de paraître : 

 
Je me sers consciemment ici, comme précédemment, d’un vocabulaire et 

d’images qui impliquent une mythologie à laquelle il n’importe pas absolument que je 
croie. Il me suffit qu’elle soit la plus éloquente à m’expliquer un drame intime. Et la 
psychologie le peut expliquer à son tour comme la météorologie fait certains mythes 
grecs… que m’importe ! L’explication profonde ne peut être que finalité. (Gide, A., 
1933 c : 220 )   

 
Quinze ans plus tard, Gide aborde de nouveau dans son Journal cette question 

de la double influence chrétienne et hellénique. Avec plus de maturité, Gide voit dans la 
tradition chrétienne et dans celle grecque non plus deux systèmes qui s’opposent, mais 
qui se complètent et qui confèrent ensemble une valeur extraordinaire de notre culture 
européenne. Cette fois, Gide souligne deux aspects importants de l’idéal grec qui l’ont 
fait le préférer à celui chrétien : l’importance qu’il attache à l’harmonie des formes, 
surtout à la beauté et l’influence qui conduit à une remise en question de tous les aspects 
de la vie et de la société : 

 
L’idéal chrétien… oui ; mais l’idéal gréco-latin a joué dans notre formation une part 

(en prenant ce mot dans le sens anglais) aussi importante. Le plus étonnant, c’est que les 
deux informations si différentes, on a tâché de les unir jusqu’à les confondre, presque 
dans une même « tradition ». Et pourtant peu s’en faut qu’elles ne s’opposent. mais sans 
doute de cette discordance même vient la valeur de notre culture, la largeur de son 
épanouissement. A présent que, de cette tradition, je m’efforce de me dégager (et nul 
progrès n’est possible sinon) c’est pour constater que l’idéal grec, en regard de l’idéal 
chrétien, n’a pas eu sur mon esprit moins d’empire ; au point que les meilleures armes, 
pour me délivrer de celui-ci, c’est dans le paganisme grec que le chrétien que je suis les 
cherche et trouve. Les arts orientaux pourtant nous apprennent que la splendeur grecque 
n’est qu’une des formes, entre tant d’autres, de la beauté. Mais la formation de mon esprit 
(et mon hérédité sans doute) fait que je suis beaucoup moins sensible à toute 
manifestation de la noblesse humaine que ne tempère pas la raison. C’est ce tempérament 
qui fit, pour nous, la force de persuasion de la beauté grecque. Mais, la raison, quelle 
imprudence de la laisser tout régenter ! L’idéal  chrétien s’y oppose ; et le grec même… 
Nous sommes à un âge où tout doit être remis en question. (Gide, A., 1933 d: 373) 

 
C’est l’époque qui précède la création de Thésée, œuvre de maturité, qui va 

créer, à travers l’image du héros mythologique, l’image d’un moi qui a trouvé son 
chemin et sa vocation : celle de créateur. Ainsi, Gide voit dans la Grèce et dans la 
mythologie grecque des valeurs qui contribuent non pas seulement à la formation de son 
moi auctorial, mais aussi de son identité sociale : Un être libéré des contraintes et des 
préjugées, vivant dans une société ayant à la base une morale et une culture naturelles : 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.172 (2026-01-29 23:22:25 UTC)
BDD-A6067 © 2013 Universitatea din Pitești



 307 

Dans cette incessante quête du moi, Gide construit à travers son œuvre une 
mythologie héroï-centrique, justement parce que c’est le héros et non pas la situation 
qui lui semble emblématique, pour tout un univers, un imaginaire et une mentalité liés à 
la Grèce antique. 

Parmi tous les héros mythiques, Gide manifeste une préférence particulière 
pour Narcisse et pour Thésée, les deux mythes qui sont d’ailleurs fondamentaux pour la 
formation du moi auctorial gidien. 

Le mythe de Narcisse correspond à la période initiale, à la jeunesse et au début 
artistique de Gide. Narcisse est pour Gide, comme le remarquait Jean Delay (Delay, J., 
1956), le mythe du sollepsisme et de l’égotisme. Cette préférence pour Narcisse 
s’actualise non pas seulement sur le terrain thématique de l’œuvre littéraire, mais aussi 
dans le comportement auctorial replié sur soi-même et sur les personnages littéraires 
que Gide crée. Ces derniers sont vus et construits comme une vraie projection (Goulet, 
A., 1991 : 6) de l’auteur. Ainsi, on peut considérer André Walter comme une projection 
de Gide à 20 ans, Michel comme une image de l’auteur à  30 ans et Edouard comme un 
Gide à 50 ans, « c’est-à-dire une manière pour l’auteur de se voir, de se dire, de se 
représenter, de se comprendre et de se purger de certains de ses aspects. » (Goulet, A., 
1991 : 6)   

Thésée, par contre, est le mythe de la maturité gidienne, un mythe qui marque 
une personnalité qui s’est cherchée même dans le voyage, dans l’errance, et qui finit par 
trouver sa vocation : celle de créateur. Si Narcisse marque une période tourmentée et 
l’effort du passage du paraître vers l’être, Thésée, « plus que les autres mythes […] lui 
semblait personnifier le destin qu’il souhaitait. » (Delay, J., 1956 : 577)    
 
Le dualisme et les fonctions du héros mythique 
 

Ce sont deux les directions qui nous intéressent dans l’approche du héros 
mythologique : son dualisme et ses fonctions.  

La double appartenance du héros mythologique pourrait être la motivation 
pour la préférence de Gide pour la mythologie héroï-centrique au détriment de la 
mythologie des situations : Le héros lui apparaît comme une figure exemplaire et peut-
être la seule digne d’incarner et de gérer l’existence de ses personnages, presque tous 
des êtres partagés entre deux pôles, trouvés sous le signe d’une double appartenance et 
détermination. Nous allons démontrer que les personnages gidiens qui partagent une 
existence héroïque ou bien ceux marqués par certaines caractéristiques des héros 
antiques sont des êtres dont le but existentiel est la découverte de soi, de cette âme 
double et parfois cachée qui marque toute leur existence. 

Le dualisme du héros mythique peut être envisagé de plusieurs perspectives, 
retrouvables également dans la construction de bon nombre de personnages gidiens. Le 
premier signe du dualisme est la double appartenance, humaine et divine, dans le sens 
que le héros renferme simultanément les caractéristiques des hommes et celles des 
dieux. C’est justement l’ascendance divine celle qui leur permet de pousser loin dans 
leur quête de l’identité et de brûler parfois les lois des dieux dans cette entreprise. 

Un autre signe du dualisme est la double paternité ou la paternité incertaine. 
La méconnaissance de son ascendance ne représente pas pour le héros mythique un 
obstacle dans la découverte du moi, tout au contraire, il la considère comme un côté 
inexploré de sa personnalité et de sa structure intérieure, et cette méconnaissance le 
pousse à l’investigation. Un cas intéressant de ce point de vue est celui du bâtard, type 
littéraire propre à Gide et, dans le même temps, un cas particulier de héros mythique. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.172 (2026-01-29 23:22:25 UTC)
BDD-A6067 © 2013 Universitatea din Pitești



 308 

La double paternité du héros mythique est une autre composante de sa 
structure duale. Avec cette double ascendance, le héros appartient dans le même temps à 
deux mondes différents, à deux codes différents, à deux structures sociales et culturelles 
différentes. Il y a des cas ou la double paternité est terrestre, comme dans le cas 
d’Œdipe, ou des cas dans lesquels l’un des côtés parentaux est divin, comme c’est le cas 
de Thésée. Cette double ascendance est, comme le remarquent Jung et Kerényi, l’un des 
traits constitutifs de l’archétype de l’enfant divin.1  

Enfin, un dernier signe de la dualité est la gémellité du héros mythologique. Il 
est évident que, au plan symbolique, cette gémellité représente la double détermination 
du héros et le côté caché, ce moi à découvrir. La gémellité surprend invariablement le 
milieu où elle apparaît. Ce signe d’exception contribue aussi à distinguer du commun 
des mortels des êtres promis à un grand avenir : ancêtre d’une nation, fondateur de cité 
ou promoteur d’une technique bénéfique. À ce titre, il s’intègre parfaitement dans ce 
qu’on appelle communément la thématique du héros. Le prototype des frères jumeaux 
est le couple des Dioscures, Castor et Pollux, fils de Léda. En partant de ce prototype, 
Gide modifie également les caractéristiques des jumeaux mythiques, pour les adapter à 
son but, celui de créer la typologie du héros en quête de son moi. 

Le mythologème de la gémellité est présent dans une des variantes du mythe 
de Narcisse, notamment celle de Pausanias, dans laquelle on apprend que le beau jeune 
homme aurait eu une sœur jumelle, dont il était amoureux et dont il n’a jamais cessé de 
chercher le visage. Le Narcisse de Gide n’a pas une sœur jumelle, mais il est en soi une 
structure gémellaire, puisqu’il cherche son double parfait. Ce double parfait et illusoire 
serait une création divine, d’où sa perfection, tandis que l’autre côté, celui terrestre, est 
voué à la mort. L’autre Narcisse de Gide, Michel, personnage central de L’Immoraliste, 
est lui aussi une structure gémellaire, cherchant toujours un être qui soit sa réflexion 
parfaite. C’est le cas aussi d’André Walter, un être doublement gémellaire, qui un 
double terrestre dans Emmanuèle et un double fictif dans Alain. 

Il n’est pas sans importance de rappeler que bon nombre de mythes classiques 
et chrétiens sont construits sur la rivalité des doubles, qui finit le plus souvent par un 
fratricide. La victime est celle qui se trouve au centre du sacrifice, qui est un rituel.2  

Or, c’est dans le sacrifice même que le moi se découvre, parce qu’il accepte 
volontairement l’anéantissement pour acquérir une nouvelle identité, celle désirée. De 
ce point de vue, Narcisse peut être envisagé lui aussi comme une victime émissaire, un 
être qui accepte la mort terrestre pour renaître sous une forme purifiée et plus proche de 
ses désirs. 

                                                 
1 L’enfant divin est le plus souvent un enfant trouvé et abandonné, menacé par des dangers 
extraordinaires. Parfois, le père même est son ennemi. Sa particularité est que son image est liée à 
un lieu qui appartient au monde de l’origine, en corrélation avec les éléments maternels originels, 
dont l’eau occupe une place importante. (Jung, C.-G., K., Ch., 1968.) 
2 D’ailleurs, dans les rites, le sacrifice est sacré et son inaccomplissement signifie commettre une 
grave erreur, pareille au crime. Dans ce rituel, la victime a un statut ambivalent : d’une part, son 
immolation est un acte criminel, parce que la victime est sacrée, mais de l’autre côté, la victime 
devient sacrée par le sacrifice qu’elle accomplit. La victime doit être arbitraire parce que tous les 
phénomènes de violence sont partout identiques. C’est pour cela qu’on parle d’une victime 
émissaire. Cette victime est vue comme la cause unique du mal de la société, et après son 
immolation, la communauté devient calme. La victime est donc maintenant responsable du retour 
au calme, mais aussi pour les désordres précédents. Elle passe pour manipulatrice même de sa 
propre mort, elle passe pour sacrée. (Girard, R., 1972) 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.172 (2026-01-29 23:22:25 UTC)
BDD-A6067 © 2013 Universitatea din Pitești



 309 

Selon Girard (Girard, R., 1978), dans tout mythe on peut reconnaître une 
réciprocité mimétique et violente qui abolit les différences culturelles. Pour ce qui est 
des héros mythiques, ils portent des signes physiques distinctifs, d’habitude des 
infirmités, parce que « les mythes confèrent souvent aux infirmes et aux malades une 
signification positive, ils incarnent des modes de la médiation. » (Girard, R., 1978 : 168)  

Narcisse est un cas spécial de victime émissaire, puisque l’objet de son désir 
n’est pas une entité extrinsèque, mais une image désirée de soi-même. Il est dans le 
même temps sujet et objet du désir, dans une relation ou manque la troisième 
composante. 

Comme nous l’avons déjà mentionné, nous nous intéressons aussi aux 
fonctions du héros mythique. Nous considérons que le héros a une fonction symbolique, 
qui signifie qu’il représente, par la simple réitération de son nom, le centre symbolique 
du mythe. De cette perspective, le héros se trouve dans une relation étroite avec les 
symboles dont chaque mythe est chargé.   

Une autre fonction que nous décelons est la fonction expiatoire, dans le sens 
que le héros mythique représente une image de compensation, dans laquelle l’individu 
se dédouble pour faire face aux situations limite. Cette fonction est pleinement illustrée 
par ce que René Girard (Girard, R., 1978) appelle victime émissaire. Cette fonction 
expiatoire se manifeste au niveau du texte littéraire de Gide par le fait que beaucoup de 
ses héros choisissent un double, qui peut être une personne ou un objet, dans lequel ils 
trouvent une image idéale de ce qu’il veut être.  

Enfin, la dernière fonction que nous attribuons au héros est celle textuellȩdans 
le sens où la présence dans un texte d’un nom appartenant à un héros mythique est 
sensée déclencher tout un parcours narratif que le lecteur connaît en vertu de sa 
connaissance antérieure du mythe. Si dans la littérature française classique les rôles 
mythologiques étaient des rôles thématiques, chez Gide cette règle ne fonctionne pas 
toujours. Il arrive que le rôle mythique ne suive qu’une partie fragmentaire du parcours 
narratif connu ou, même plus, que Gide détourne complètement son héros du parcours 
narratif consacré. 

Le mythe est animé par le dynamisme du récit, ce dynamisme observé par 
Durand lorsqu’il parle du mythe comme d’un système dynamique (Durand, G., 1996). 
En reprenant la terminologie d’André Jolles (Jollès, A., 1972), le mythe s’actualise, à 
la faveur d’un geste verbal qui est la désignation d’un événement et il se constitue 
alors en récit. Il s’ensuit que, même si le mythe n’est pas déroulé, mais il se réduit à un 
indice mythique, cet indice est porteur de narrativité latente. 

Chez Gide on rencontre souvent cette démarche. Dans beaucoup de cas, le 
mythe n’est pas entièrement déroulé dans les récits gidiens, mais il est suggéré par un 
indice qui renvoie le lecteur à une histoire mythique – pour nous, cet indice est le nom 
du héros mythique. Nous retrouvons de tels exemples dans L’Immoraliste, où Michel se 
compare à Narcisse, ou dans Les Faux monnayeurs où Bernard se compare à un certain 
moment, lorsqu’il se décide à quitter le foyer familial, à Thésée. 
 L’évocation du nom du héros est aussi censée déclencher un parcours figuratif, 
susceptible d’être accompli par le héros et qui est connu d’avance par le lecteur. 

De cette perspective, le seul personnage gidien qui puisse être considéré 
comme un rôle thématique est Thésée, du roman homonyme. Le long de la lecture, il 
devient évident que le Thésée de Gide accomplit en bonne partie le même programme 
narratif que le Thésée classique, confirmant ainsi les attentes du lecteur avisé.  

Dans Thésée, l’étape finale que parcourt le héros est celle dans laquelle Thésée, 
ayant atteint sa maturité physique et morale devient roi d’Athènes et fier de sa création : 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.172 (2026-01-29 23:22:25 UTC)
BDD-A6067 © 2013 Universitatea din Pitești



 310 

la cité qui lui survivra et à travers laquelle il trouve sa vraie identité : celle de créateur, 
de fondateur de cité et non pas celle de mari ou de père. 

Les héros mythiques constituent donc un cas particulier dans la problématique 
des rôles thématiques. En tant qu’héritage universel, les mythes et les héros qui les 
peuplent trouvent des résonances dans l’imaginaire humain. Cela revient à dire que la 
seule insertion du nom d’un héros mythique dans un discours littéraire fait naître dans 
l’imaginaire du lecteur tout un parcours figuratif. Cette stratégie a par conséquent un 
rôle d’anticipation. 
 
Bibliographie 
Caillois, Roger, Mitul şi omul, Nemira, Bucureşti, 2000 
Delay, J., La Jeunesse d’André Gide, tome 2, D’André Walter à André Gide (1890-1895), 
Gallimard, Paris, 1957 
Durand, G., Introduction à la mythodologie, mythes et sociétés, Albin Michel, Paris, 1996 
Eliade, Mircea, Istoria credintelor si ideilor religioase, Editura Stiintifica, Bucuresti, 1991  
Gide, André, Journal dans Œuvres complètes, NRF Gallimard, Paris, 1933 a 
Gide, André, Journal Premier cahier in Œuvres complètes, NRF Gallimard, Paris, 1933 b 
Gide, André, Journal Vingt deuxième cahier in Œuvres complètes, NRF Gallimard, Paris, 1933 c  
Gide, André, Journal Trentième septième in Œuvres complètes, NRF Gallimard, Paris, 1933 d 
Gide, André, Les Cahiers d’André Walter in Œuvres complètes, volume I, NRF Gallimard, Paris, 
1933 e 
Gide, André, Thésée, Pléiade, Paris, 1974  
Girard, R., La Violence et le sacré, Grasset, Paris, 1972 
Girard, R., Des choses caches depuis la fondation du monde, Grasset, Paris, 1978 
Goulet, A., Edouard le démoniaque, in Roman 20-50 revue d’études du roman du XXè siècle, 
Université de Lille II , numéro 11/1991 
Goulet, Al., Fiction et vie sociale dans l’œuvre d’André Gide, Lettres Modernes Minard, Paris, 
1985 
Jollès, André, Formes simples, Seuil, Paris, 1972 
Jung, C.-G., Kerenyi, Ch., Introduction à l’essence de la mythologie, Payot, Paris, 1968 
Watson-Williams, H., André Gide and the Greek Myth, Clarendon Press, Oxford 1967. 
 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.172 (2026-01-29 23:22:25 UTC)
BDD-A6067 © 2013 Universitatea din Pitești

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

http://www.tcpdf.org

